

فِتْحُ الْجَلَلِ

لِشَرْحِ كِتَابِ الْقَوْجَلِ

تأليف

عَبْد الرَّحْمَنْ بْنُ حَسْنَ بْنُ مُحَمَّدْ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ

- ١٢٨٥ - ١١٩٣

بِتَحْقِيقِ

الدَّكْتُورُ الْوَلِيدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُحَمَّدِ أَلْ فَرَيَانُ

جَامِعَةُ الْإِرْضَامِ مُحَمَّدَ بْنَ سَعْدَ الْإِسْكَانِيَّةِ

كُلِّيَّةُ الشُّرِيعَةِ فِي الْمَرْيَاضِ

طَارِ المُؤْبِطِ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

ح) الوليد بن عبد الرحمن الفريان ، ١٤٢٠ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

عبد الوهاب ، عبد الرحمن بن حسن بن محمد

فتح المجد لشرح كتاب التوحيد/ تحقيق الوليد بن عبد الرحمن الفريان. - الرياض  
٦٧٢ ص ، ٢٤×١٧ سم .

ردمك: X-٩٩٦٠-٧٧٣-٠٦

١- التوحيد

٢- العقيدة الإسلامية

أ- الفريان ، الوليد بن عبد الرحمن (محقق)

ب- العنوان

دبوبي ٢٤٠

٢٠/٣٦٤٢

رقم الإيداع : ٢٠/٣٦٤٢

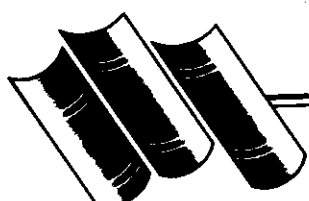
ردمك : X-٩٩٦٠-٧٧٣-٠٦

## حقوق الطبع محفوظة لـ المحقق

الطبعة الثامنة

١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م

## دار المؤيد



للنشر والتوزيع

الادارة العامة - الرياض جدة: ٦٢١٤٤١

هاتف: ٤٠٢٥١٩٧ - ٤٠٣١٣٧٧

ايميل: ٦٢٦١٩٧٥

فاكس: ٤٠٢٣٦١٥

الfax: ٢٣٢١٨٥١

فِتْنَةُ الْمُحْسِنِينَ

لِشَهْرِ كَعْدَلِ الْمُحْسِنِينَ



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## تقديم

الحمدُ لله ربُ العالمين، المُتفرد بالبقاء والدوم على مر السنين وتعاقب الدهور  
والأعوام، المترَّز عن الأمثال والأوهام.

والصلوةُ والسلامُ على نبينا محمد، النبي الخاتم المخصوص من الله بالفضل  
والإنعام، وعلى آله الطيبين الطاهرين وأصحابه الأولياء الكُرماء الميامين، ومن  
افتدى أثراً لهم وسار على نهجهم إلى يوم يُعيثون.

وبعد:

فهذا كتابٌ (فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد) تأليف العلامة الكبير  
الشيخ، عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب رحمة الله تعالى: أقدمه  
بعد أنْ أمضيتُ في تحقيقه سنتين عدداً، فقابلته على أصوله الخطية وعارضته  
بمصادره الكثيرة وأصلحتُ ما وقع في طبعاته السابقة من تحريف ونقص.  
حتى خرج في هيئة أحسب أنها أقرب ما تكون إلى صورته الأولى التي تركها  
المؤلف.

وما هذه العنايةُ به ولا الحرص عليه، إلا لما لكلمة التوحيد الخالدة من أثر بالغ  
في حياة الأمة.

فهي قاعدةُ الإسلام العظيم، وحقيقةُ الكبri: التي لا يقبل الله العمل إلا  
بها، ولا يرضى لعباده سواها، ولا طريق إلى محبته ورحمته إلا عن طريقها. وفي  
فاتحة السعادة وسبيل الهدى، وعنوان الفلاح والعاصمة من الخلاف، والأصل  
لكل خير ونعمة، وأول شئ ندب الله الخلق إليه، ويشرّ به رسول الله وأنبياؤه  
عبادةُ الله، وحده لا شريك له: توحيداً في قصده، وخلقه وأمره وأسمائه  
وصفاتِه؛ قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا

**الطاغوت**). [النحل: ٢٦]. وقال: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي  
إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ». [آل عمران: ٢٥].

وقال: «وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا يَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سَبَّحَنَهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ». [التوبه: ٣١].

وقال: «فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينُ \* أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْخَالِصُ». [الزمر: ٣-٢].

وقال: «وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا يَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينُ». [آل بيته: ٥].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن تدبّر أحوال العالم، وجد كل صلاح في الأرض فسيبه توحيد الله وعبادته، وطاعة رسوله ﷺ. وكل شر في العالم وقتنة وبلاء، وقطط وتسليط عدو وغير ذلك فسيبه مخالفه الرسول ﷺ والدعوة إلى غير الله. ومن تدبّر هذا حتى التدبر، وجد هذا الأمر كذلك في خاصة نفسه، وفي غيره عموماً، وخصوصاً. ولا حول ولا قوة إلا بالله<sup>(١)</sup>.

ولما كان هذا من شأنه، وهذه آثاره الحميدة، وخصاله الجليلة. كان الشيطان أسرع شيء إلى هدمه وتفويضه.

فلا يفتّأ في مضارته وتهويته، ولا يزال يسعى إلى ذلك في غدوه ورواحه، بكل طريق يأمل عائدهاته ويرجو فائدته.

فإن أليس من الشرك الأكبر لم يتأس من شرك المقصود والألفاظ، وإذا لم يفلح توسل إليه بالبدع والخرافات<sup>(٢)</sup>. في استخفافٍ ماكرٍ خبيثٍ، ووسوسةٍ كاذبة، كما تسرى النارُ في الهشيم البالي.

وها هي آثاره المروعة، وساباته المنكورة تفيض بالشر والفساد والانحطاط، حتى عادت بفتخام من الأمة إلى دركات الجاهلية الأولى أو أشد.

وغمي عن القول بعد أن كل دعوة للإسلام لا تقوم على التوحيد الخالص لله تعالى، ولا تأخذ طريقها إلى مشروع سلف الأمة الصالح، فهي تائهة مخذولة مهزومة، وإن توهمت غير ذلك. لا تصرير على لقاء ولا تجسر على حق، ولا تحتمل المواجهة.

(١) ابن تيمية، «المجموع الفتاوى» (٢٥/١٥).

(٢) ينظر: ابن تيمية «الاستغاثة» (٢٩٣).

والنماذج الوافرة التي اردهم بها التاريخ، تنطق بهذا المصير الكاسف، والنهائية  
البائسة.

فكم من دعوات تماضت بها السنون وتتوالت عليها الأيام، وقدمت لها الأرواح  
وينلت فيها الأموال، ثم انتهت إلى زوال.

وكم من حركات حثيثة غامرة، روت طريقها بالدماء، وتبارت في ضروب  
التضحيه والفتداء. فسقطت دون هدفها، ولم تتحقق من أمرها شيئاً سوى الإضطهاد  
والتنكيل.

غير أنَّ المؤمن المستيقن من موعد الله الحق، لا ييأس ولا يلين أبداً،  
ولا ينكسر أمام العواصف العاتية، ولا يقبل أنْ تتوالى عليه التجاربُ دون  
انقطاع<sup>(١)</sup>.

وله في نبيه الكريم أعظم أسوة وأبلغ قدوة، قال تعالى: **﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي  
رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَأُّ حَسْنَةٍ مَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِر﴾**. [الأحزاب: ٢١].

وما كان على منهج النبوة - في الدعوة إلى التوحيد، والبداءة به، وتقديمه  
على كل مهم - دعوة المجدد العلامة الإمام، محمد بن عبد الوهاب آل مشيرف  
رحمه الله تعالى، التي حثَّ ركانها وسارعت خطوها وسارت على الهدي الأول.  
ولم تمض الأيام حتى انبليج صُبح الحق، وأسفر بوجهه. وانحباب عن نجد،  
ما غمرها من الظلم والجهل والعصبية المقيدة.

وعلى إثرها المبارك: نشأت في تلك البقعة القاصية وقتلة، دولة  
إسلامية خالصة متوبة. طهرت البلاد والعباد من رجس الشرك،  
وغمات البغي والفسور. وأناحت لأولئك الأبرار تسنم نهضة إسلامية لا  
نظير لها.

وما برح الناس: أنْ أمنوا وسعدوا، وضرب الإسلام فيها بسلطانه. وتدافع  
الخير إلى كل مكان.

ولا جرم: فإنَّه متى اجتمع الحقُّ والصدقُ، والقيادة المخلصة. فلا أمل لباطل

(١) قال **رسوله**: «لا يُلْدَغُ الْمُؤْمِنُ مِنْ جُحْرِ وَاحِدٍ مَرْتَبِينَ». أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦١٣٣)، ومسلم  
في «ال صحيح» رقم (٢٩٩٨)، وأحمد في «المسندة» (٣٧٩/٢) من حديث أبي هُرَيْرَةَ.

في بقاء، وهو إلى ذهاب واضمحلال؛ قال تعالى: «وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ  
إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً»<sup>(١)</sup>. [الإسراء: ٨١].

ولن يضر أهل الحق من أرعد وأزيد، وإن نثر الكثائن وتصيد الأتباع، ونصب  
الحبائل وطير الشائعات، وروج الأحقاد والضغائن. فإن أمره إلى سفال، وعمله  
في خسار.

وما أشبه الليلة بالبارحة، فشراذمُ القاصرين والشذاذ عن هذا النور بمعزل،  
وعن الحق في صدود، وإلى كل فتنة ينقلبون. وإن جلوا بنصرته، ونعوا بالدفاع  
عنه.

وسيبقى الخيرُ في ذيوع واتساع، رغم كل جاحد. والله غالبٌ على أمره، ولكن  
أكثر الناس لا يعلمون.

وما كتابُ (فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد) الذي نقدم له: إلا قبسٌ من شعاع  
الحركة السلفية في هذه البلاد، ويُعد بحق من أوفي وأشمل كتب الدعوة، التي  
أسهمت في بيان منهاجها وشرح طرائقها والدفاع عنها. بأسلوب علمي، وطريقة  
معتدلة. فاستحق أن يُهتم به ويتحفظ به، وأن ينال كل عناية وتقدير.

ورغبة في خدمة المزيد من تراث أئمة الدعوة، وإظهار جهودهم الكريمة. قمتُ  
بتتحقق هذا الكتاب منذ سنوات، ويدلت له ما استطعت من جهد وقت. ثم  
رأيتُ أن أخرجه رجاءً أن يكتب الله به النفع، كما انتفع الناس من قبل بنسخه  
الكثيرة وطبعاته المختلفة، وأن يُستدرك به ما كان من نقص وتحريف، وأن لا أحزم  
من دعوة صالحة تسلك صاحبها في سلك أولئك الأبرار.

والله الموفق والمعين، لكل خير وهو الهادي إلى سوء السبيل.

---

(١) كان هذا هو أساس نجاح الدعوة والدولة معاً، وسر نشاطها وقوتها واستباب أمرها. قسلط عليها العدو  
المأكرا، وأجلب بالأعوان والأذناب. ولا يزال يهتيل الفُرسن، وبيادر الغفلات: في وشایة كاذبة، ووسوسة  
خنون، واستغلال رخيص لأهواء النفوس وشهواتها.

## النسخ المعتمدة:

اجتمع لدى عند الشروع في التحقيق، خمس نسخ:

**الأولى:** خطية، تقع في ثمان وثمانين ومائة ورقة، ومسطراتها ٢٢ - ٢٣ سطراً تقريباً. محفوظة في مكتبة الرياض السعودية برقم ٥١١/٨٦، وذكر على طرفة الكتاب ما نصه: بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله وحده، انتقلت هذه النسخة المباركة من ملك عيسى بن مفتاح إلى ملك الحرمة المصونة سارة بنت الإمام تركي بن عبد الله آل سعود. وقد أوقفتها لوجه الله تعالى على طلبة العلم في بلد الرياض، وفقاً صحيحاً لا يباع ولا يوهب ولا يرهن ضمن بدله... وصلَّى الله على محمد. (١٢٨٤هـ). ثم كتب بعد ذلك ما نصه: بسم الله الرحمن الرحيم. كتاب فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد، تأليف الإمام العالم العلامة والحجۃ القدوة الفهامة، شیخ الإسلام الشیخ عبد الرحمن ابن حسن بن الشیخ محمد بن عبد الوهاب. أجزل الله لهم الأجر والثواب.

وهي نسخة كاملة، مصححة ومقابلة على أصل المصنف، ومكتوبة في حياته، ومقروءة على العلامة، محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف رحمه الله تعالى (ت ١٣٨٩هـ)، وقد جعلتها أصلاً.

**الثانية:** خطية، تقع في خمس وثمانين ومائة ورقة، ومسطرتها ٢٧ سطراً تقريباً، وعليها تملک عبد الله بن علي آل حماد.

فرغ من كتابها في يوم الأربعاء الثالث والعشرين من شهر رجب سنة ١٣٠٨هـ بقلم عبد الرحمن بن داود بن سليمان بن تركي آل ضحيتان، وأصلها في إحدى مكتبات الرياض الخاصة، ووصلت إلى عن طريق الشیخ محمد بن إبراهيم المهنـا، ورمزت لها بحرف (ض).

**الثالثة:** مطبوعة، في مطبعة الأنصاري في دهلي سنة ١٣١١هـ، طباعة حجرية قديمة وهي طبعة ناقصة، كثيرة الأخطاء، نادرة الوجود. سقط منها نحو كراس كامل، في أماكن متفرقة<sup>(١)</sup>. وعنها أخذت جميع الطبعات اللاحقة<sup>(٢)</sup>، ورمزت لها بحرف (هـ).

(١) ينظر: الباب رقم (٤، ٩، ١٨، ٢٧) وغيره.

(٢) كطبة الشیخ محمد حامد فقي عام ١٣٥٧، ١٣٧٢، ١٣٧٣، ١٣٧٧ وطبعه مؤسسة النور بالرياض عام ١٣٨٦هـ، وطبعه دار البيان عام ١٤٠٢هـ، وغيرها، مع بعض التصرف وتغيير الأصل عما هو عليه.

الرابعة: مطبوعة في مطبع شركة الطباعة العربية السعودية المحدودة بالعمارية، عام ١٤٠٣هـ. على نفقة الرئاسة العامة للإدارات للبحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، سابقاً. وهي كسابقتها، ما عدا موضع يسيرة وأخطاء مطبعية محضة أضافها الطابعون إليها.

وقد جاء في آخرها، ما نصه: كمل مقابلة وتصحيفاً وقراءة، على يد شيخنا العلامة المحقق الفهامة، بقية أهل الإستقامة الشيخ عبد الله بن الشيخ حسن آل الشيخ متَّع الله ب حياته سنة ١٣٦٢هـ، ورمضت لها بحرف (ط).

الخامسة: خطية، ناقصة من أولها ووسطها وأخرها. وعثرت عليها بين أوراق كثيرة، في مكتبة الشيخ المعلم، عبد العزيز بن صالح آل مرشد في الرياض. ثُبّت بقلم نسخي جيد، ومسطرتها ٢٣ سطراً، وتتفق مع الأصل في كثير من الأحيان. وقد قابلت منها مع النسخ السابقة نحو تسع وعشرين ورقة، إلى متصرف باب تفسير التوحيد. ثم اكتفيت بمعارضتها مع النسخ الأخرى، فيما زاد على المطبوعتين. واستأنست بها فيما سوى ذلك، ورمضت لها بحرف (م).

### العنوان والتوثيق:

اتفقت جميع النسخ الخطية التي أطلعت عليها، على هذا العنوان (فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد)، وكذلك نص المؤلف في رسالته إلى العماني<sup>(١)</sup>.

إلا أنني رأيْت في إحدى المكتبات الخاصة في الرياض نسخة ناقصة، بعنوان (التهذيب والتجريد لشرح كتاب التوحيد). وهكذا جاء في ديباجة الأصل، ثم شطب عليه وأثبت الاسم المذكور.

وفي سائر الطبعات الأخرى عنوانه (فتح المجيد شرح كتاب التوحيد)، وعلى هذا نص أصحاب الترجم.

غير أنني أثبت العنوان الأول الذي اختاره المؤلف ونص عليه، وهو المدون على الأصول الخطية المعتمدة.

(١) عبد الرحمن بن حسن، «مجموعة التوحيد» (١/٥٥) وانظر: ابن قاسم «الدرر السنية» (٢/٢٩٠).

والكتاب صحيح النسبة إلى المؤلف، دون شك، فقد ذكره كما سبق، وأجعنت النسخ على ذلك، وكذلك كتب الترجم. كما أنه أحال فيه إلى أحد كتبه المشهورة، وأشار إلى أخذه عن الإمام محمد بن عبد الوهاب. ولا أعرف أن أحداً نسبه إلى غيره، في ما بين يدي من المصادر.

### منهج التحقيق:

اعتمدت نسخة المكتبة السعودية أصلاً، بجودتها وقدمها. وعارضت النسخ الآخريات بها، وأثبتت ما بينها من الفروق الهامة<sup>(١)</sup>، ولا سيما ما سقط من المطبوعة. أما ثبوت التكريم ونحوها فاقتصرت على ما في الأصل، دون أن أشير إلى الاختلاف لعدم الأهمية.

ولم أتصرّف في النص إلا في حدود ما تملّيه الضرورة، من تعديل أو إضافة، مع الإشارة إلى ذلك في موضعه.

وقمت بعزو الآيات الكريمة، وتحريج الأحاديث والآثار، مع نقل كلام أهل العلم في شأن ثبوتها ما استطعت. واجتهدت في أن أرد النصوص إلى مصادرها، حسب الطاقة.

كما فسرت ما حسبته غامضاً، وترجمت لغير المشاهير، وعلقت باقتضاب على ما رأيت أنه يحتاج إلى تعليق.

ووضعت لكل باب عنواناً مرقماً، أخذته من عناوين كتاب التوحيد، لزيادة الإيضاح. كما أثبت أرقام الأصل في الهاشم، لمن أراد الرجوع إليه. والتزمت أن يبدأ كلام صاحب المتن بكلمة: قال المصنف رحمه الله تعالى: وبدأ كلام الشارح بحرف (ش). ولم أخل به قط، وإن كانت النسخ التي بين يدي لا تلتزم به دائماً. وقمت بحذف جميع الزيادات التي لم ترد في الأصول الخطية التي بين يدي، من النصوص والمسائل وغيرها، حيث ضممتها الطابعون إلى الشرح وتصرّفوا في الكتاب.

كما التزمت أيضاً بإيراد الآيات الكريمة كاملة، ما استدعي إلى المقام. وإن كانت

(١) ومن أراد معرفة الفروق بين النسخ فيمكنه الرجوع إلى الطبعة الأولى عام ١٤١٥هـ.

ترد أحياناً، مشاراً إلى بقيتها بكلمة: الآية. وتركت التنبية عليه في كل موضع، اكتفاء  
بذكره هنا.

وحرصت على سلامة نص (كتاب التوحيد)، فقابلته على سختين خطيتين  
جيدتين، صورتهما من إحدى المكتبات الخاصة في الرياض.

أسأل الله تعالى أن ينفع به الجميع، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، ويوفقنا وكافة  
إخواننا المسلمين إلى ما فيه الخير والصلاح في الدنيا والآخرة، وأن يكتب لجميع من  
أسهم فيه الأجر والثواب. إنه ولي ذلك القادر عليه، وهو للخير أهل. والحمدُ لله  
حداً كثيراً طيباً مباركاً، كما يحب ربنا ويرضاه.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه، ومن تبعهم بإحسان إلى  
يوم الدين.

#### وكتبه

الوليد بن عبد الرحمن بن محمد آل فريزان  
جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية  
كلية الشريعة في الرياض

---

**نماذج النسخ الخطية**

---

# دار فتح

المحمد لشیع دار

التوحید تأليف امام

العام العلام وآجۃ

القدور آنفها مه

شيخ الاسلام

الشيخ

عبد الرحیم بن حسن ابن الشیخ خلید  
ابن عبد الوہاب اجزء الدام الاجمیعی

١ - ورقہ العنوان من الأصل

لـ الكتاب  
الكتاب صفت المأجور الصلوة في بيت الحسين وبيت العباس وعلى التكالب  
السيد رب العالمين والعاشرة للشقيين والاعدون الاعياظ امير كل البشر عباد  
المشركين واسرار طلاق الملايين وحده الا شهيد لها الملايين ولاخوات في قبور  
السادات الذين فاشد الله محظياته في رسول وخيرته فخلفه اصحابي الله امام  
صل على محمد وعلي الامام محمد واصحابه من شيعةهم بامان الى يوم الاربعاء ولم تلبث امام  
بعد فان كتاب (التوجيه الذي الفداء) امام شيخ الاسلام سمعت عبد الرحمن  
اجعل اسلام الجنة والشهادة وغفرانه وفر اصحاب دعوه يوم يقىح الكتاب قد  
خاء به يخاف معناه وبيان التوجيه بين اهلهن وجمع جملة ادلة تثبته فصار  
اصحح على المحدثين في حجة على المحدثين فان شفاعة بالغنى فان هذا  
الامام رحمه الله في ميدان نشاته قدر شاهدته للحق المبين الذي بث بين الناس  
في اخلاص العبادة بمحب الجميع ابا عيسى الله رب العالمين وابدا كان عليه اكثير من شرك  
المشركين فاغلا الله همته وقوى عزيمته فتصدى لدعوه اهل بني ابي قحافة  
الذى هو أساس الاسلام والایمان في اهله عن عبادة الشجر والاجمار والعنود  
فـ يا م  
كل بعدهى ضلالا لربيعى الى بها كل شيطان وقام الله بعلم الجراد قاد حضن  
شہء المعارضين فـ اهل الشرك والعناد ودان بالاسلام اکثر اهل بني ايلاد  
الخاصه منهم وانباد فـ اشتهرت دعوه وبرىءة اهاته فى الافق حتى اثر  
باقضل من كان فـ اهل الشقاقة الارواحى نزع عليهم الشيطانه وكم الایمان  
فاصر على العناوين الطفیلین فـ اهل خزنة العرب بد  
عوره كذا قال فـ قادة رحمة الله تعالى عن حال اول هذه الارهان المسلمين  
لما فاتى الامر الا انه انكر ذلك المشركون وكبرت عليهم فـ ایي الله الان  
ـ فـ بعضها وبظاهرها يصرها على زلزلها نـ كلمة من خاصه بايجـ

مذکوّل

وشق عن الشبيه الذي عن نسر فقال ليس كثلك شر وانت من فتح البارق وعواليك بن عبد المطلب ساقه المصنف مختصر الذي في سن اربع وعشرين من عبد العباس بن عبد المطلب قال كنت في البخاخ عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فمررت بهم سحابة فنظرت اليها فقال ما تدع هنـت قال السحاب قال والمنـز قالـوا وهو المـنز قالـ والعـنـان قـالـ والعـنـان قـالـ ابوـاـود لـمـ اـقـنـ العـنـان جـدـ قالـ هـلـ تـدرـونـ كـمـ بـعـدـ ماـبـنـ السـمـاءـ وـاـنـ قالـ الـانـدـيـ قالـ انـ بـعـدـ ماـبـنـهـاـ اـمـ اوـاحـدـ اوـاثـنـانـ اوـثـلـاثـ وـسـبـعـنـ سـنـةـ ثـمـ دـنـ السـمـاءـ فـنـ تـحـالـكـ حـتـىـ عـدـ سـبـعـ سـمـاءـ ثـمـ فـتـقـ السـابـعـ بـحـرـ اـسـفلـهـ وـاعـلاـهـ مـلـ مـاـبـنـ سـمـاءـ الـىـ سـمـاءـ ثـمـ فـوقـ دـلـكـ ثـمـ اـثـنـيـةـ وـعـالـيـ اـنـ اـضـلـافـهـ وـرـكـبـهـ مـشـلـ مـاـبـنـ سـمـاءـ الـىـ سـمـاءـ ثـمـ عـلـىـ طـهـوـ رـهـمـ العـرـشـ بـنـ اـسـفلـهـ وـاعـلاـهـ كـمـ بـنـ سـمـاءـ ثـمـ اـسـمـاءـ ثـمـ اـسـمـاءـ ثـمـ وـعـافـهـ دـلـكـ وـاـخـرـجـهـ التـرمـذـيـ وـابـيـ مـاجـهـ وـقـالـ التـرمـذـيـ حـنـ عـرـبـ وـقـالـ تـحـافظـ الذـهـبـيـ رـوـاـدـ اـبـوـ اـدـحـنـ وـرـوـيـ التـرمـذـيـ سـخـيـ مـرـحـدـيـ اـبـيـ هـرـقـوـ بـعـدـ ماـبـنـ سـمـاءـ اـلـىـ سـمـاءـ خـمـسـةـ عـامـ وـلـاـخـنـاطـهـ پـنـهـ مـاـلـانـ تـغـنـ وـرـدـلـكـ بـخـسـمـةـ عـامـ عـلـىـ سـيرـ الـفـاـفـلـهـ مـشـلـاـوـنـيـفـ وـسـبـعـنـ سـدـ عـلـىـ سـيرـ الـبـرـيـدـ لـلـهـ دـيـحـانـ يـفـالـيـتـ بـنـ دـصـعـشـوـنـ يـوـمـاـ باـعـتـارـ سـيرـ الـعـادـقـاـوـ شـلـاـنـهـ اـيـامـ باـعـتـارـ سـيرـ الـبـرـيـدـ وـرـوـيـ ثـمـ بـعـضـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ عـنـ سـمـاءـ ثـمـ فـتـقـ هـذـاـ اـخـرـلـامـهـ قـلـتـ فـيـ الصـبـحـ بـاـنـ اـسـدـ فـقـ عـرـشـ كـلـ شـدـمـ فـيـ الـيـاتـ الـمـكـاتـ وـالـاـحـادـيـثـ الـصـيـحـةـ وـفـلـامـ الـسـفـرـ الـسـحـابـةـ وـاـنـاـبـاـيـاـ وـثـابـعـهـ وـهـذـاـ الـحـدـيـثـ لـدـشـوـ اـهـدـيـ فـيـ الـعـجـيـبـ وـغـيـرـهـ وـلـاـعـبـ قـوـلـهـ مـنـ ضـعـفـ لـكـشـ شـوـهـهـ الـتـيـ سـخـيـلـهـ فـعـهـ وـصـفـهـ اـعـنـ طـوـهـهـ وـهـذـاـ الـحـدـيـثـ كـلـ مـاـلـهـ عـلـىـ عـنـيـهـ اـسـدـ وـطـهـوـ وـعـظـيـمـ مـخـلـقـهـ وـاـنـ الـمـقـنـ بـصـفـاتـ اـكـلـهـ الـتـيـ وـصـفـ نـفـسـ فـيـ كـتـابـهـ وـوـصـفـهـ حـارـسـوـهـ صـلـيـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـ وـعـدـ كـلـ قـدـرـهـ وـاـنـ هـوـ مـعـبوـ وـحـدـ لـاـشـيـكـيـلـهـ دـرـ كـلـ اـسـاهـ وـبـاـعـهـ تـفـيقـ وـلـاـحـقـ وـلـاقـمـ الـاـبـدـهـ الـعـلـىـ عـظـيـمـ وـحـبـنـ اـسـدـ وـعـمـ الـكـبـلـ وـصـلـيـلـهـ عـلـيـ سـيدـ الـمـسـلـيـنـ وـاـمـامـ الـشـافـعـيـهـ وـفـيـ الـهـ وـصـحـبـهـ جـمـيعـهـ تـرـكـاـبـ فـيـ الـجـمـيـدـ بـعـدـ اـمـلـ الـجـمـيـدـ

كتاب فتح الجيد لشرح مفاتيح التوحيد  
لشيخنا العالم العلام فخر البر الفهارمة  
حفيد المصنف الشيخ عبد الرحمن الجيني  
ابن الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب

٤ - ورقة العنوان من نسخة (ض)

حِلَالُهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ وَبِهِ شَفَاعَتِينَ  
 الْعَوْدَةُ إِلَيْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعِاقِبَةُ لِلْمُتَقْبِرِينَ وَلَا يَعْدُ وَانْتَلِ  
 عَلَى الظَّالِمِينَ كَلِمَتَهُ تَعْتَذِرُ وَالشَّرِكَةُ وَأَشْهِدُكَ أَنَّ لَهُ لِلَّهِ لِلَّهِ حُلْمٌ  
 لَا شَرِيكَ لِلَّهِ لِلْأَقْوَانِ وَالآخَرِينَ وَقَدْ تَمَّ الْسُّمُوا وَلَا رَضِيَ وَإِنَّهُمْ  
 أَنْ يَخْتَلِفُوا بِعِبَدَهُ وَرَسُولَهُ وَخُورَتَهُ مِنْ خُطْقَهُ جَمِيعُ الْأَنْجَارِ عَلَيْهِ  
 وَحْلَمُ الْجَهَدِ وَاصْحَابِهِ وَمِنْ بَعْدِهِمْ بِالْإِحْسَانِ إِلَيْهِمُ الدِّينُ وَلَا تَرْسِلُهُمْ  
 أَنْ يَأْبُدُ فَانَّ كِتَابَ التَّوْحِيدِ الَّذِي أَنْذَلَهُ اللَّهُ عَزَّ ذَلِكَ الْأَمَامُ شِيخُ الْإِسْلَامِ  
 مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ وَهَبَابُ الْأَنْجَارِ وَالثَّوَابِ وَغَفْرَانُهُ وَلِنَ  
 اجْبَرْدُهُ عَوْتَهُ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ فَرِجَاءُهُ بِدِيْعَافَهُ مَعْنَاهُ مِنْ بَيَانِ  
 التَّوْحِيدِ بِإِرَاهِينَهُ وَجْمَعَ جَمِيلَنِ ادْلَمَهُ لِتَشْيِيَّهُ فَصَارَ حَلَالَ الْأَخْرَيْنَ  
 وَجَزَّ حَلَالَ الْمُكَحَّدِيْنَ فَأَنْتَفَعَ بِهِ الْمُخْلُقُ الْحَسْنَى وَلِبَعْضِ الْغَفِيرِ  
 فَانَّ هَذَا الْأَمَامُ رَحْمَةُ اللَّهِ لِلْمُسْكَنِيْنَ لِشَفَائِهِ قَدْ شَرَحَ اللَّهُ صَدَّقَهُ  
 الْحَقُّ الْمُبِينُ الَّذِي أَبْعَثَ اللَّهُ بِهِ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ أَخْلَاصِ الْعِبَادِ فَيَجِعُ  
 أَنْوَاعَهُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ وَانْكَارُهُ مَا كَانَ عَلَيْهِ الْكُفَّارُ مِنْ شَرِكَتِ  
 الْمُشْرِكِيْنَ فَاعْلَمَ اللَّهُ هُمْ هُنَّ وَقُوَّتْ عَزِيْتَهُ فَصَدَّقَهُ لِدَعْوَهُ  
 بِخُدُولِيِّ التَّوْحِيدِ الَّذِي هُوَ سَاسَةُ الْإِسْلَامِ وَلِهِ يَمَانُ وَنَهَامُ عَنِ  
 عِبَادَةِ الْأَنْجَارِ وَالْأَجْمَارِ وَالْقَبُوْرِ وَالطَّوَافِيْتِ مِنِ الْأَوْثَانِ  
 وَعَرَّفَ لِإِيْمَانِ بِالسَّيِّئَةِ وَالْمُخْبِرَاتِ وَالْمُكَحَّدِيْنَ فَأَبْطَلَ اللَّهُ بِدِعَوَتِهِ  
 بِدِعَتِهِ وَضَلَالِهِ يَلْكُمُ الْمُكَلَّكَ شَيْطَانَ قَوْاْمَ اللَّهِ بِهِ عَلَمَ الْجَهَنَّمَ  
 وَأَدْحَرَ بِهِ شَبَّيَّهُ الْمُعَارِضِيْنَ مِنْ أَهْلِ الشَّرِكَ وَالْغَنَادِ وَ  
 دَانَ بِالْإِسْلَامِ أَكْثَرُ أَهْلِتَكَ الْبَلَادِ الْمُخَاضِرُ مِنْهُمْ وَالْمَادِ وَالْمَادِ  
 دِيْعَوْتُهُ وَمُؤْلَفَاتُهُ وَالْأَفْوَقُونَ قَرِيبُهُ الْفَضَلُّ فَكَانُوا مِنْ أَهْلِ  
 الشَّفَاقِ الْأَمَنِ اسْتَهْوَدُ عَلَيْهِ الشَّيْطَانُ وَكَرِهَ الْيَمَانُ الْأَيَّلَانُ  
 فَأَصْرَرَ عَلَى الْعَنَادِ وَالْطَّغِيَانِ وَقَدْ أَصْرَمَ أَكْثَرَ أَهْلِ جَزِيرَةِ الْقَرَبَ  
 بِلَاغْوَتَهُ كَمَا قَالَ قَنْدَرُهُ اللَّهُ عَنْ حَالِنَا كَوْلَهُدَهُ كَلَمَةُ اَنَّ  
 الْمُسْلِمِيْنَ مَا قَالَ الْوَالِلَهُ لِلَّهِ اَنْكَرَهُ لِكَ الْمُشَكِّوْنَ وَكَبَرَتْ  
 حَلَّمُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَلَانِ يَعْصِيْهُ فَيُنَصِّرُهُ وَيُظْهِرُهُ عَلَى مِنَاؤِ

ولا حول ولا قوّة إلا بالله العلي العظيم وحسبنا الله  
 ونعم الوكيل وصلى الله على سيد المسلمين  
 وأمام المتقين نبيتنا محمد وعلیه  
 وصحبه أجمعين وسل  
 نسليماً كثيراً إلى  
 يوم الدين  
 أمين

ثم الكتاب المسيحي فتح المجيد بعون الملك الحميد بقلم افقر  
 العباد وأحوجهم إلى رحمة ربهم المنان عبد الرحمن ابن داود  
 ابن سليمان ابن تركي الأضحي غفرانه له ولوالديه ولمشايخه  
 ولا خوانه المسلمين الأحياء منهم والميتين فرغت منه يوم  
 الأربعاء لثلاثة وعشرين يوماً ملختة من شهر

الجنة قال العادين كثيرون صحيح من هذا النوع فعن أبي بشر قال  
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا ينفعك إلساك الناس فلنابلي ياصح  
السؤال لا ينفعك إلساك الناس وعترف إلى الناس و كان معملاً فيلس قتا  
لما أوقت النور لا ينفعك إلساك الناس فما أصيكم ها هنا فلنابلي  
لبيه نشك رواه الحنافى و مسلم و ثنا عبد الله بن عمر قال سؤال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم ضيق الرب في حضرة المسلمين و سخطه في  
سخط المسلمين رواه الترمذى و صحى به جهان و السلام عن  
إبى سيد الساعدى قال بينما كنت جلوس عند النبي صلى الله  
عليه وسلم فوجأ جبل من بني شملة فقال يا رسول الله هل بي من  
يرجوك سعى بهناره بعد موته فقال نعم الصلاة على ما  
والاستغفار لها وإنما دعوه زهراء بعد حماد صلوات الرحمه التي لا تحيط  
صلاته بها وإنما صدقة رواه ابن هارون و بين ما حبه في الأحاديث  
يكتفى به المغفرة لشيء جبار قوله ولعبد الله ولا تشكي به شيئاً  
قال العادين كثيرون سحر العنة في هذه الآية باسمها غبابة بعدها  
يكتفى به المغفرة لشيء يكتفى به خانة الخالف المتنفذ المتم لتصحيل لحلمه  
في جميع الحالات وهو المتحقق شرط أن يكون موحداً ولا ينكروه شيئاً  
وستختلط قاتنة سحر في بهذه الآية حتى تسمى باسم المتفق العشرين  
وفي بعض النسخ العثمانية من شرط هذه الكتاب بقولهم بهذه الا  
لم يكتفى بالدعاء و لكنه قد متواتراً المناسبة كل من سعى لآلاقى لا  
غير الأقسام لم يكن ذلك بمعدها انتهى فقوله تعالى  
إنما حرام حرام على ملة الله تعالى كروايه شهادة المسلمين الحسان وال  
يات عادين التي يعيشها الشيخ محمد صلى الله عليه وسلم قوله

المدعى او اذ سأله بما يفعله في قاتل شيخ الاسلام لان ذلك لم ينفع عمن  
 احربوا الصحوة فكان بدفعه محض في اليسوع والمالك لا ادراك ان يفرق  
 عنديه النبي صحي الاعلى وهم وكلها سليم ومحض ونصحة ما ذكر من قبله  
 وجعلني في عيبي مسأله ليلاً يستثيرها وبالجملة قد انفق الاربعمائة على ابرئها  
 معاً لا يسبق القبر فتنازعوا هؤلءاً يسبقونه عن الاسلام عليه لام لا وفي  
 الحديث عليه ضع شوال جبال الى قبر صاحب اوطبلة وهم والمقبر غيره صفا  
 لقيه و الشاهدان فكل من اتحما بها اعاداً باسم اعظم سيد الانبياء  
 بما صاحبها وهذه هي المسألة التي افتى بها شيخ الاسلام الحنفي من مسافر  
 لم يرو شوارع اميركا واصطحبها وفقل فيها اختلافاً العلامة محمد بن علي  
 قال العذر لا يصح المقدسي ومن مانع ذلك وكابد بخطه وادعه شيخ الاسلام محمد الجعوف  
 والقاضي عيسى خضر ومهود الجعوف يصر على ما ذكر ولم يخالفه احد من الائمة  
 وهذا القول هو لما في الصحيحين عنه ابو سعيد عن النبي صاحب الرحلية في حكم الاشتراك  
 الراجح الاول ان الاشتراك جحد للمسلم ومسجد كعبه والمسجد الاقصى قد  
 في النهي على هذا النهاية التبعير والشاهد فاما ما يكتبه مرتباً واما ما يكتبه  
 نفها وجامعاً ففيه بصيغة النهي فتعينه وان يكون للنبي ولمسنداً فهم  
 منه الصواب انه النهي كان للخطيء والمنه عنه يقصد بالوصم النفايات  
 وانه فالباقي صحيح وفقط بذلك المطلوب لذا وكم تسبيله تغزج اليه لما اخرجه  
 سمعت رسول الله ص عليه وسلم الا ان المطر الاخير اسلامة ما احمد المسجد  
 للارض ومسجد كعبه الاقصى ومسجد الامام احمد ومسجد كعبه في اخينا  
 بالمدينة باسمها وجيئ به قريرة قال اشيء بعده فقلت ما في اسهام المطر  
 فحالاً على اشتراك المطر الى اسلامة ما احمد المسجد للارض ومسجد بالمدينة ومسجد  
 الاقصى قد يعنك المطر ولا تاثر فابعد وتصدق بالي بصيص حمد  
 المطر ما ان اتي عن شوال حالاً اليه لام لا للفوضى التغير فكل ما في النهاية عمـ  
 شد حالاً عنـه اسلامة ما يقصد بالمرتبة فعلم انه لا ينتهي منه عامـ



---

**النص المحقق**

---



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَبِهِ نَسْتَعِينُ وَعَلَيْهِ التَّكْلِفُ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالْعَاقِبةُ لِلْمُتَقِينَ وَلَا عُذْوَانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ - كَالْمُبْتَدِعِ  
وَالْمُشْرِكِينَ - وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، إِلَهُ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ  
وَقَوْمُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَيْنِ - وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَخَيْرُهُ مِنْ خَلْقِهِ  
أَجْمَعِينَ.

اللَّهُمَّ صَلُّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، وَأَصْحِبْهُ وَمَنْ تَبَعَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ  
الْدِينِ، وَسِّلِّمْ تَسْلِيْمًا.  
أَمَّا بَعْدُ:

فَإِنَّ كِتَابَ التَّوْحِيدِ - الَّذِي أَنْذَلَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ الْإِمَامُ شِيخُ الْإِسْلَامِ، مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ،  
أَجْزَلَ اللَّهُ لَهُ الْأَجْرَ وَالثَّوَابَ، وَغَفَرَ لَهُ وَمَنْ أَجَابَ دُعَوَتَهُ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ - قَد  
جَاءَ بِدِيْعَةً فِي مَعْنَاهُ: مِنْ بَيَانِ التَّوْحِيدِ بِبِرَاهِينِهِ، وَجَمِيعُ جُمِيلٍ مِنْ أَدَلَّهُ لِإِيْضَاحِهِ  
وَتَبَيِّنِهِ. فَصَارَ عَلَمًا لِلْمُوْحَدِينَ، وَحُجَّةً عَلَى الْمُلْحِدِينَ. فَانْتَفَعَ بِهِ الْخَلْقُ الْكَثِيرُ،  
وَالْجَمْعُ الْغَفِيرُ.

فَإِنَّهُ هَذَا الْإِمَامُ رَحْمَهُ اللَّهُ فِي مُبْتَدَا نَشَأْتَهُ، قَدْ شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلْحَقِّ الْمُبِينِ،  
الَّذِي بَعَثَ بِهِ الْمَرْسُلُونَ: مِنْ إِخْلَاصِ الْعِبَادَةِ بِجَمِيعِ أَنْوَاعِهَا لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ،  
وَإِنْكَارِ مَا عَلَيْهِ الْكَثِيرُ مِنْ شَرْكِ الْمُشْرِكِينَ.

فَأَعْلَى اللَّهُ هَمَّتَهُ، وَقَوَى عَزِيزَتَهُ، فَنَصَدَّى لِدُعَوَتِهِ أَهْلَ نَجْدٍ إِلَى التَّوْحِيدِ - الَّذِي  
هُوَ أَسَاسُ الْإِسْلَامِ وَالْإِيمَانِ - وَنَهَا مِنْ عِبَادَةِ الْأَشْجَارِ وَالْأَحْجَارِ، وَالْقُبُورِ  
وَالْطَّوَاغِيْتِ وَالْأَوْثَانِ، وَعَنِ الْإِيمَانِ بِالسَّحْرِ وَالْمَنْجَمِينَ وَالْكُهَّانَ.

فَأَبْطَلَ اللَّهُ بِدُعَوَتِهِ كُلَّ بَدْعَةٍ وَضَلَالَةٍ يَدْعُو إِلَيْهَا كُلُّ شَيْطَانٍ، وَأَقَامَ اللَّهُ بِهِ عَلِمَ  
الْجَهَادِ، وَأَدْحَضَ بِهِ شَبَّهَ الْمَعَارِضِينَ مِنْ أَهْلِ الشَّرْكِ وَالْعَنَادِ، وَدَانَ بِالْإِسْلَامِ أَكْثَرُ  
أَهْلِ تَلْكَ الْبَلَادِ، الْحَاضِرِ مِنْهُمْ وَالْبَادِ، وَانْتَشَرَتْ دُعَوَتِهِ وَمَؤْلَفَاتُهُ فِي الْآفَاقِ، حَتَّى

أقرَّ له بالفضل من كان من أهل الشقاق. إلَّا من استحوذ عليه الشيطان وكرهَ إليه الإيمان، فأصرَّ على العناد والطغيان.

وقد أصبح أكثرُ أهل جزيرة العرب، بدعوته كما قال قتادة<sup>(١)</sup> رحمه الله تعالى عن حال أول هذه الأمة: إنَّ المسلمين لما قالوا: لا إله إلَّا الله، أنكر ذلك المشركون وكبرت عليهم، وضاق بها إيليسُ وجنوده. فابي الله إلَّا أن يُمضيها [١/١] وينظرونها، وينصرها على من ناوأها. إنَّها كلمةٌ من خاصمٍ بها فلَعْجَ / ، ومن قاتل بها نُصر. إنما يعرفها أهلُ هذه الجزيرة التي يقطعها الراكب في ليالٍ قلائل، ويُسِيرُ الراكبُ في فناءٍ من الناس، لا يعرفونها ولا يُقْرُّونَ بها.

وقد شرح الله صدورَ كثيرونَ من العلماء لدعوته، وسرُّوا واستبشرُوا بطلعته، وأثروا عليه نثراً ونظمًا.

فمن ذلك، ما قاله عالمُ صناعه: محمد بن إسماعيل الأمير<sup>(٢)</sup>، في هذا الشيخ رحمه الله تعالى [شعر][٣]،

وقد جاءت الأخبارُ عنه بأنَّه يُعيد لنا الشرعَ الشريف بما يُدْيِي  
وينشرُ جهراً ما طوى كلُّ جاهلٍ  
ومُبتدعٌ منه فوافق ما عندي  
ويَعْمَرُ أركانَ الشريعة هادماً  
مشاهدَ ضلَّ الناس فيها عن الرشد  
أعادوا بها معنى سُواعٍ ومثله  
يغوثُ وَوَدَّ بشَّسَ ذلك من وَدَّ  
وقد هتفوا عند الشدائِد باسمها  
كما يهتفُ المُضطرب بالصَّمْدِ الفرد  
وكم عقوروا في سُوحها من عَقِيرٍ  
أهلَتْ لغير الله جهراً على عمدٍ  
وكم طائفٍ حول القبورِ مُقْبِلٍ  
ومُستلم الأركانَ منها بالآيدي<sup>(٤)</sup>

(١) أبو الخطاب بن دعامة السُّوسي، تابعي جليل، ثقة ثبتت توفي بعد المئة. «تقريب التهذيب» (٤٥٣).

(٢) محمد بن إسماعيل الأمير، الكُحْلاني، من ذرية الحسن بن علي رضي الله عنه، حافظٌ أصوليٌّ فقيهٌ، ولد سنة ٩٩٠هـ، له كتاب: «سبل السلام»، «وتوضيح الأفكار»، « وإرشاد النقاد إلى تيسير الاجتِهاد»، توفي سنة ١١٨٢هـ. «البدر الطالع» (٢/١٣٣).

(٣) إضافة من (ض).

(٤) وهي قطعة من قصيدة طويلة، في أكثر من سبعين بيتاً، كتبها سنة ١١٦٣هـ ومطلعها: سلام على محمد ومن حل في محمد وإن كان تسلبي على البعد لا يُجدي «الديوان» (١٢٨).

وقال شيخنا<sup>(١)</sup> أبو بكر، حُسين بن غَمام<sup>(٢)</sup> رحمة الله تعالى، فيه:  
 لقد رفعَ المولى به رُتبة الهدى بوقتِ به يُعلَى الضلالُ ويُرتفعُ  
 سقاه نميرَ الفهم مولاه فارتوى  
 وعام بتيار المعارف يقطعُ  
 فأحبا به التوحيدَ بعد اندراسه  
 وأوهى به من مطلع الشرك مهيع<sup>(٣)</sup>  
 سما ذرْوة المجد التي ما ارتقى لها  
 سواه ولا حاذى فناها سميدع<sup>(٤)</sup>  
 وشمرَ في منهاج سنة أحمد  
 يُناظر بالآيات والسنّة التي  
 أمرنا إليها في التنازع نرجع  
 وأمسى محيتها يُضيء ويلمع  
 فأضحت به السمحاء<sup>(٥)</sup> يسمُّ ثغراها  
 وقد كان مسلوكاً به الناس تربع<sup>(٦)</sup>  
 وعاد به نهجُ الغواية طامساً  
 وجرت به نجدُ ذيول افتخارها  
 وحقَّ لها بالألمع<sup>(٧)</sup> ترفع/  
 فأشاره فيها سوام سوافر<sup>(٨)</sup> وأنواره فيها تُضيء وتلمع  
 وأمّا كتابه المذكور، فموضوعه: في بيان ما بعث الله به رسلاه: من توحيد  
 العبادة، وبيانه بالأدلة من الكتاب والسنة، وذكر ما ينافي من الشرك الأكبر، أو  
 ينافي كماله الواجب من الشرك الأصغر ونحوه، وما يقربُ من ذلك أو يوصل  
 إليه.

(١) (ض) (هـ) (ط) شيخنا عالم الأحساء.

(٢) مؤرخ أديب نحوى، استقدمه الإمام محمد بن سعود من الأحساء لعلم أبناء الدعوة النحو، فقرأ عليه غالب من كان في الدرعية من طلبة العلم توفي سنة ١٢٢٥هـ. «عنوان المجد» (١/٣١).

(٣) المهيّع: الطريق الواضح الواضح. «معجم ابن فارس» (٦/٢٥).

(٤) (ط): سميدع. وهو ياعجم الدال، وإنماها: الكريم الشريف السخي الشجاع «ترتيب القاموس» (٢/٦٢٢).

(٥) الأصل: السمحاء

(٦) (ط): تربع. والرِّبعة: السير الشديد «الأضداد» (٣٦٦/١).

(٧) الألْمَعُ: الرجل الذي يظنُّ الظنَّ فلا يكاد يكذب، «معجم ابن فارس» (٥/٢١٢).

(٨) مقطوع من قصيدة في رثاء الإمام محمد بن عبد الوهاب، وأولها:  
 لنقد كنفست شمسُ المعارف والهُدْى فسالت دماءً في الخدر وآدمع  
 «عنوان المجد» (١/١٩٣).

وقد تصدّى لشرحه: حفيـد المصنـف، وهو الشـيخ سـليمان بن عبد الله<sup>(١)</sup> رحـمه الله تعالى. فوضع عليه شـرحاً أـجاد فيه وأـفاد، وأـبرز فيه من البـيان ما يـحب أنـ يطلب منه ويرـاد، وسمـاه (تيسـير العـزيـز الحـمـيد فـي شـرح كـتاب التـوحـيد)<sup>(٢)</sup>.

وحيـث أـطلق شـيخ الإـسـلام، فـالمرـاد به: أـبو العـباس أـحمد بن عبد الحـلـيم بن عبد السلام بن تـيمـية. وـالـحـافـظ، فـالـمرـاد به: أـحمد بن حـجـر العـسـقلـانـي.

ولـما قـرـأتُ شـرـحة: رـأـيـته أـطـبـ في مـاـوضـعـ، وـفـي بـعـضـها تـكرـارـ يـسـتـغـنـيـ بالـبعـضـ مـنـهـ عـنـ الـكـلـ، وـلـمـ يـكـملـهـ<sup>(٣)</sup>.

فـأـخـذـتـ فـي تـهـذـيـهـ وـتـقـرـيـبـهـ وـتـكـمـلـهـ، وـرـبـماـ دـخـلـتـ فـيـهـ بـعـضـ النـقـولـ الـمـسـتـحـسـنـةـ تـتـعـيـمـاـ لـلـفـائـلـةـ، وـسـمـيـتـهـ: فـتحـ المـجـيدـ لـشـرحـ كـتابـ التـوحـيدـ.

وـالـلـهـ أـسـأـلـ، أـنـ يـنـفعـ بـهـ كـلـ طـالـبـ لـلـعـلـمـ وـمـسـتـفـيدـ، وـأـنـ يـجـعـلـهـ خـالـصـاـ لـوـجـهـ الـكـرـيمـ، وـمـوـصـلـاـ مـنـ سـعـىـ فـيـهـ إـلـىـ جـنـاتـ النـعـيمـ، وـلـاـ حـوـلـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـلـهـ الـعـلـيـ الـعـظـيمـ.

قالـ المـصـنـفـ رـحـمـهـ اللهـ تـعـالـيـ: بـسـمـ اللهـ الرـحـمـنـ الرـحـيمـ

شـ: اـبـتـدـأـ كـتـابـهـ بـالـبـسـمـلـةـ؛ اـقـتـدـأـ بـالـكـتـابـ الـعـزـيزـ، وـعـمـلاـ بـحـدـيـثـ «كـلـ أـمـرـ ذـيـ بـالـ»<sup>(٤)</sup> لـاـ يـبـدـأـ فـيـهـ بـيـسـمـ اللهـ الرـحـمـنـ الرـحـيمـ فـهـوـ أـقـطـعـ<sup>(٥)</sup>.

(١) العـلـامـ الـحـافـظـ الـقـسـرـ، الفـقـيـهـ الدـاعـيـةـ الـمـجـاهـدـ، سـلـيـمانـ بنـ عبدـ اللهـ بنـ مـحـمـدـ بنـ عبدـ الـوهـابـ، وـلـدـ سـنةـ ١٢٠٠ـ، وـتـوـفـيـ فـيـ رـيـانـ شـبـابـ سـنةـ ١٢٣٣ـهـ لـهـ تـرـجـمـةـ وـاسـعـةـ فـيـ مـقـدـمـةـ رـسـالـةـ «الـدـلـائـلـ فـيـ حـكـمـ موـالـةـ أـهـلـ الـإـشـراكـ»، مـطـبـوعـةـ سـنةـ ١٤٠٨ـهـ.

(٢) مـطـبـوعـ مـتـداـولـ، وـأـعـمـلـ عـلـىـ تـحـقـيقـهـ وـمـعـارـضـتـهـ بـنـسـخـهـ الـكـثـيرـ. يـسـرـ اللـهـ ذـلـكـ.

(٣) حـيـثـ قـتـلـ الـلـوـلـفـ أـنـاءـ أـحـدـاتـ الـدـرـعـيـةـ الـدـامـيـةـ سـنةـ ١٢٣٣ـهـ وـلـاـ يـتـجـاـزـ الـثـالـثـةـ وـالـثـلـاثـيـنـ مـنـ عـمـرـهـ، وـمـاـ تـرـكـهـ كـانـ مـسـوـدـةـ، وـقـدـ حـالـتـ وـفـاتـهـ الـمـبـكـرـةـ دـوـنـ إـكـمـالـهـ وـمـرـاجـعـتـهـ.

(٤) أـيـ: شـرـيفـ، يـحـتـلـ لـهـ وـيهـتـمـ بـهـ. «الـنـهـاـيـةـ» (١/١٦٤).

(٥) أـخـرـجـهـ عـبـدـ الـقـادـرـ الرـهـاوـيـ فـيـ «الـأـرـبـعـينـ» كـمـاـ فـيـ «الـدـرـرـ المـشـورـ» (١/٢٦) مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ، قـالـ أـبـنـ حـجـرـ، كـمـاـ فـيـ «الـفـتوـحـاتـ» (٣/٢٩٠)؛ فـيـ سـنـدـهـ ضـعـفـ، وـسـقـطـ بـعـضـ روـاتـهـ.

أخرجه ابن حبان من طريقين. قال ابن الصلاح: والحديث حسن<sup>(١)</sup>. ولأبي داود، وابن ماجه «كل أمر ذي بال لا يُبدأ فيه بالحمد لله أو بالحمد فهو أقطع»<sup>(٢)</sup> ولا حمد «كل أمر ذي بال لا يفتح بذكر الله فهو أبتر أو أقطع»<sup>(٣)</sup> وللدارقطني، عن أبي هريرة مرفوعاً: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بذكر الله فهو أقطع»<sup>(٤)</sup>.

والصنف قد اقتصر في بعض نسخه على البسمة؛ لأنها من أبلغ الثناء والذكر، وللحديث التقدم.

وكان النبي ﷺ يقتصر عليها في مُراساته، كما في كتابه لهرقل عظيم الروم<sup>(٥)</sup>.

ووقع لي نسخة بخطه رحمة الله تعالى، بدأ فيها بالبسملة، وثنى بالحمد والصلوة على النبي ﷺ وأله<sup>(٦)</sup>. [١/٢]

وعلى هذا: فالابتداء بالبسملة حقيقي، وبالحمدلة نسبي إضافي، أي: بالنسبة إلى ما بعد الحمد، يكون مبدواً به.

والباء في (بسم الله) متعلقة بمحذوف، اختار كثير من المؤخرین: كونه فعلاً خاصاً، متاخراً.

أما كونه فعلاً، فلأن الأصل في العمل للأفعال.

وأمّا كونه خاصاً: فلأن كل مُبتدئ بالبسملة في أمر، يُضمر ما جعل البسملة مبدأ له.

(١) قال السيوطي: وسنده حسن. «الدر المثور» (٢٦/١)، وقد وهم من حسنة بهذا اللفظ، أو عزاه لابن حبان. وإنما ذلك في الحديث بعده، كما سيأتي.

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٨٤٠) وابن ماجه في «السنن» رقم (١٨٩٤)، وأخرجه ابن أبي شيبة، في «الصنف» (٩/١١٦)، من حديث أبي هريرة.

(٣) «المسند» (٢/٣٥٩) وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٤٩٧).

(٤) الدارقطني في «السنن» (١/٨٤). وهو حسن بشواهد، كما قال النووي، في «الأذكار» (١٠٣).

(٥) أخرج البخاري في «الصحيح» الرقم (٦) وسلم في «الصحيح» الرقم (١٧٧٣) وأحمد في «المسند» (١/٢٦٢) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

(٦) وهي النسخة التي اعتمد عليها الشارح، كما سيأتي

واماً كونه متاخرًا: فدلائله على الاختصاص، وأدخل في التعظيم، وأوفق للوجود، لأنَّ أهمَّ ما يُبدأ به ذكرُ الله تعالى<sup>(١)</sup>.

وذكر العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى، ل Dwarf العامل فوائد:

منها: أنه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه غير ذكر الله.

ومنها: أن الفعل إذا حُذف صح الإبتداء بالبسملة، في كل عملٍ وقولٍ وحركة. فكان الحذف أعمَّ انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

وباءُ بسم الله؛ للمصاحبة. وقيل: للاستعانة، فيكون التقدير: بسم الله أَوْلَى حال كوني مستعيناً بذكره، متبركاً به.

واماً ظهره في «إقرأ باسم ربِّك» [العلق: ١] وفي «بسم الله مَجْرِاهَا» [هود/٤١] فلأنَّ المقام يقتضي ذلك، كما لا يخفي.

والاسم: مشتقٌ من السُّمُّ، وهو العلو. وقيل: من الوَسْم، وهو العلامة؛ لأنَّ كلَّ ما سُمِّيَ فقد نُوَّهَ باسمه ووُسِّمَ.

قوله: (الله). قال الكساني والفراء: أصله الإِلَه، حذفوا الهمزة وأدغموا اللام في اللام، فصارتا لاماً وأحدةً مشددةً مفعمةً.

قال ابنُ القيم رحمة الله: الصحيحُ أنه مشتق، وأنَّ أصله الإِلَه، كما هو قول سيبويه وجمهور أصحابه إلا من شذ. وهو الجامع لمعنى الأسماء الحُسْنِي، والصفات العُلُّى.

والذين قالوا بالاشتقاق، إنما أرادوا أنه دالٌّ على صفة له تعالى، وهي الإلهية. كسائر أسمائه الحُسْنِي، كالعليم، والقدير، والسميع والبصير، ونحو ذلك. فإنَّ هذه الأسماء مشتقةٌ من مصادرها بلا ريب، وهي قديمة. ونحن لا نعني بالاشتقاق إلا أنها ملائقةٌ لمصادرها في اللفظ والمعنى، لا أنها متولدة منه تَوَلُّدَ الفرع من أصله.

(١) ويرى المخاطب ابن كثير: أنه سواء قدرنا المتعلق بالباء اسماء أو فعلًا فكلامهما صحيح، وكلُّ قد ورد به القرآن الكريم «التفسير» (٣٨/١).

(٢) ابن القيم: «بدائع الفوائد» (٢٥/١).

وتسمية النهاة للمصدر، والمشتق منه: أصلًا وفرعًا، ليس معناه: أن أحدهما متولد من الآخر، وإنما هو باعتبار أن أحدهما يتضمن الآخر / وزيادة<sup>(١)</sup>. [٢/ب]

قال أبو جعفر بن جرير: الله. أصله الإله، أسقطت الهمزة التي هي فاء الاسم، فاللتقت اللام التي هي عين الاسم، واللام الزائدة وهي ساكنة. فأدغمت في الأخرى، فصارتا في اللفظ لاماً واحدة مشددة<sup>(٢)</sup>. انتهى.

[وقال]<sup>(٣)</sup>: وأمّا تأويل الله، فإنه على معنى ماروی لنا، عن عبد الله بن عباس: هو الذي يأله كل شيء، ويعبده كل خلق.

- وساق بسنده - عن الضحاك، عن عبد الله بن عباس، قال: الله ذو الألوهية والعبودية<sup>(٤)</sup> على خلقه أجمعين<sup>(٥)</sup>.

فإن قال لنا قائل: وما دل على أن الألوهية هي العبادة، وأن الإله هو المعبود، وأن له أصلًا في فعل ويفعل؟

[قيل: لا تمانع بين العرب في الحكم]<sup>(٦)</sup> - وذكر - بيت رؤبة بن العجاج.

الله در الغانيات المد سبحن واسترجعن من تاله<sup>(٧)</sup>.

يعني: من تعبدى، وطلبي الله بعملى.

ولا شك أن التاله الت فعل، من إله يأله<sup>(٨)</sup>. وقد جاء منه مصدر، يدل على أن العرب قد نطقوا منه<sup>(٩)</sup> بفعل يفعل، بغير زيادة.

وذلك ما حدثنا به سفيان بن وكيع - وساق السندي إلى - ابن عباس: أنه قرأ

(١) ابن القيم: «بدائع الفوائد» (٢٢/١). بتصرف.

(٢) ابن حجر: «جامع البيان عن تأويل القرآن» (١/١٢٥).

(٣) إضافة يقتضيها الرياق.

(٤) في «تفسير الطبرى» و«السيوطى»: المعبودية.

(٥) وأخرجه ابن أبي حاتم كما في «الدر المشرور» (١/٢٣) وفيه بشر بن عمارة. ضعيف.

(٦) ساقط في جميع النسخ، والاستدراك من «الجامع». والمعنى: لا اختلاف بينهم، يدعو بعضهم إلى دفع ما يقوله الآخر.

(٧) رؤبة: «الديوان» (١/١٦٥).

(٨) في (ط) زيادة ما نصه: وأن معنى الله إذا نطق به: عبد الله.

(٩) (ض) (ط): به.

**﴿وَيَذْرَكُ وَالْهَتَّك﴾** [الأعراف: ١٢٧] قال: عبادتك، ويقول: إنه كان يعبد، ولا يعبد.

وساق بسند آخر - عن ابن عباس **﴿وَيَذْرَكُ وَالْهَتَّك﴾** قال: إنما كان فرعون يعبد، ولا يعبد<sup>(١)</sup>. وذكر مثله عن مجاهد.

[ثم قال]<sup>(٢)</sup>: فقد بين قول ابن عباس، ومجاهد [هذا]<sup>(٣)</sup>: أنَّ أَلَهَ عَبْدَ، وَأَنَّ الْإِلَهَ مَصْدِرُهُ - وساق حديثاً - عن أبي سعيد مرفوعاً «إِنَّ عِيسَى أَسْلَمَتْهُ أُمُّهُ إِلَى الْكِتَابِ لِيُعْلَمَهُ». فقال له المعلم: اكتب بِسْمِ اللَّهِ<sup>(٤)</sup>، فقال عيسى: أَنْدَرَى مَا اللَّهُ؟ اللَّهُ إِلَهُ الْأَلَهَةِ<sup>(٥)</sup>».

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: لهذا الاسم الشريف عشر خصائص لفظية - ثم قال - : وأمّا خصائصه المعنوية، فقد قال أعلم الخلق به صلى الله عليه وسلم «لَا أَحْصَى ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ»<sup>(٦)</sup> وكيف تُحصى خصائصُ اسْمٍ: لِسْمَاءَ كُلُّ كَمَالٍ عَلَى الإِطْلَاقِ، وَكُلُّ مَدْحُ وَحْمَدٍ، وَكُلُّ ثَنَاءٍ وَكُلُّ مَجْدٍ، وَكُلُّ إِجْلَالٍ وَكُلُّ كَمَالٍ، وَكُلُّ عَزٌّ وَكُلُّ جَمَالٍ. وَكُلُّ خَيْرٍ وَإِحْسَانٍ، وَجُودٍ وَفَضْلٍ وَبِرٍّ فَلِهِ وَمِنْهُ / .

فما ذُكر هذا الاسمُ في قليل إلا كثُره، ولا عند خوف إلا أزاله، ولا عند كرب إلا كشفه، ولا عند همٌّ وغمٌّ إلا فرجه، ولا عند ضيق إلا وسَعَهُ، ولا تعلق به ضعيف إلا أفاده القوة، ولا ذليل إلا أثاله العزّ، ولا فقير إلا أصاره غنياً، ولا مستوحش إلا آنسه، ولا مغلوب إلا أيدَه ونصره، ولا مضطر إلا كشف ضره، ولا شريد إلا آواه.

فهو الاسمُ الذي تُكشف به الكربات، وتُتنزَّل به البركات، وتُجَاب به

(١) الآثار عن ابن عباس، في سنتهما: سفيان بن عيينة، ضعيف، ينظر: «جامع البيان» (١/١٢٤).

(٢) ما بينهما ساقط من الأصل (ض) (هـ).

(٣) «جامع البيان»، (ض): الله.

(٤) وأخرجه ابن حبان في «المجوهرين» ترجمة رقم (٤٤)، وأخرجه أبو نعيم في «الخلية» (٧/٢٥١) وابن عدى في «الكامل» (١/٢٩٩) بسند ضعيف جداً، كما قال السيوطي في «الدر المنشور» (١/٢٣).

(٥) ابن جرير، «جامع البيان» (١/١٢٢ - ١٢٨).

(٦) قطعة من حديث، أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٤٨٦) من حديث عائشة رضي الله عنها.

الدعوات، وتُقال به العثرات، وستُندفع به السينات، وتستجلب به الحسنات.

وهو الاسم الذي قامت به السموات والأرض<sup>(١)</sup>، وبه أُنزلت الكتب، وبه أُرسلت الرسل، وبه شُرعت الشرائع، وبه قامت الحدود، وبه شُرع الجهاد، وبه انقسمت الخليقة إلى السعداء والأشقياء، وبه حَقَّت الحاقة، ووَقَعَت الواقعة، وبه وُضِعَت المواريثات القسط ونُصبَ الصراط، وقام سوق الجنة والنار، وبه عُبد رب العالمين وحُمد، وبِحَقِّه بُعْثِتَ الرسُل، وعنِه السُّؤال في القبر ويوم البعث والنشور، وبه الخصم وإليه المحاكمة، وفيه الموالاة والمعاداة، وبه سَعَد من عرفه وقام بحقه، وبه شَقِّيَّ من جهله وترك حقه. فهو سُرُّ الخلق والأمر، وبه قاما وثيتا، وإليه انتها.

فاحلُقُّ به وإليه، ولأجله. فما وجد خلقٌ ولا أمر، ولا ثواب ولا عقاب إلا مبتديا منه متَهياً إليه. وذلك موجبه ومقتضاه **﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾**. [آل عمران ٩١]. إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى.

قوله: (الرحمن الرحيم). قال ابنُ جرير: حدَثَنِي السَّرِيُّ بنُ يحيى، حدَثَنَا عثمان بنُ زُفَرَ، سَمِعْتُ العَزَمِيَّ<sup>(٢)</sup> يقول: الرحمن بِجَمِيعِ الْخَلْقِ، وَالرَّحِيمُ بِالْمُؤْمِنِينَ.

وساق بسنده - عن أبي سعيد - يعني الخُدُرِي - قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إِنَّ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ قَالَ: الرَّحْمَنُ. رَحْمَنُ الْآخِرَةِ وَالدُّنْيَا، وَالرَّحِيمُ: رَحِيمُ الْآخِرَةِ»<sup>(٣)(٤)</sup>.

قال ابنُ القيم رحمه الله تعالى: واسمهُ: الله تعالى. دالٌّ على كونه مالوها معبوداً، يالله الخالق: محبة وتعظيمًا وخصوصاً، ومفزواً إليه في الحاجات والتواب/ . وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته، المتضمنتين لكمال الملك [٣/ ب]

(١) (هـ) (ط): الأرض والسموات.

(٢) محمد بن عبد الله نسبة إلى عززم. «طبقات ابن سعد» (٦/ ٣٦٨). قال أحمد في «المستد» (١١/ ١٤٤): لا يساوي حديثه شيئاً.

(٣) طرف من خبر طويل، ضعيف جداً، سبق تخرجه قريباً.

(٤) ابن جرير: «جامع البيان» (١/ ١٢٧).

والحمد. وإلهيته وربوبيته ورحمانيته وملكه: مستلزمٌ لجميع صفات كماله؛ إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس بحِيٍّ، ولا سميع، ولا بصير، ولا قادر، ولا مُتكلِّم، ولا فعَالٌ لما يُريد، ولا حكيمٌ في أقواله وأفعاله.

صفاتُ الجلال والجمال: أخصُّ باسم الله، وصفاتُ الفعل والقدرة، والتفرد بالضر والنفع والعطاء والمنع، ونفوذ المشيئة وكمال القوة، وتدبير أمر الخلية: أخصُّ باسم ربِّ العالمين.

صفاتُ الإحسان، والجود والبر والحنان، والرأفة واللطف: أخصُّ باسم الرحمن<sup>(١)</sup>.

[وقال رحمة الله، أيضًا]<sup>(٢)</sup>:

الرحمنُ: دالٌّ على الصفة القائمة به سبحانه، والرحيمُ: دالٌّ على تعلُّقها بالمرحوم.

وإذا أردتَ فهم هذا، فتأمل قوله تعالى: «وكان بالمؤمنين رحيمًا» [الأحزاب: ٤٣] «إِنَّهُ بِهِمْ رَوِيفٌ رَّحِيمٌ» [التوبه: ١١٧] ولم يجيئ قطُّ رحمنٌ بهم.

وقال: إنَّ أسماءَ الربِّ تعالى، هى أسماءً ونحوَتْ. فإنَّها دالةٌ على صفاتِ كماله، فلا تَنافى فيها بين العلميَّة والوصفيَّة. فالرحمنُ: اسمُهُ تعالى، ووصفُه.

فمن حيثُ هو صفةٌ، جرى تابعًا لاسمِ الله. ومن حيثُ هو اسمٌ، وردَ في القرآن غير تابعٍ. بل ورُودَ الاسم العَلَمُ، كقوله تعالى: «الرحمنُ على العرشِ اسْتَوِي» [طه: ٥] انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: الحمدُ لله.

شُنْ: ومعناه: الثناءُ بالكلام على الجميل، على وجه التعظيم.

فموردُه: اللسان، والقلب. والشُّكرُ: يكون باللسان، والجَنَان، والآركان. فهو أعمُ من الحمد مُتعلقاً، وأخصُّ سبباً؛ لأنَّه يكون في مقابلة النعمة.

(١) ابن القيم، «مدارج السالكين» (٣٢/١).

(٢) ما بينهما ساقطٌ من الأصل (ض).

(٣) ابن القيم: «بدائع الفوائد» (٢٤/١).

والحمد: أعمُّ سبياً، وأخص مورداً؛ لأنَّه يكون في مقابلة النعمة وغيرها. فيينهما عمومٌ وخصوص وجهاً، يجتمعان في مادة، وينفرد كُلُّ واحد عن الآخر في مادة.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم. ش: أصحٌ ما قيل في معنى صلاة الله على عبده: ما ذكره البخاري رحمه الله تعالى، عن أبي العالية، قال: صلاة الله، ثناهُ عليه عند الملائكة<sup>(١)</sup>.

وقرره ابنُ القيم رحمه الله تعالى، ونصره في كتابه (جلاءُ الأفهام)<sup>(٢)</sup> (بدائعُ الفوائد)<sup>(٣)</sup>.

قلتُ: وقد يُراد بها الدعاء؛ كما في (المسندي) عن علي، مرفوعاً «الملائكة تُصلِّي على أحدكم ما دام في مُصلَّاه: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه»<sup>(٤)</sup>.

قوله: (وعلی آله) أي: أتباعه على دينه. نصٌّ عليه الإمامُ أحمدُ هنا.

وعليه أكثر الأصحاب<sup>(٥)</sup>. وعلى هذا: فيشمل الصحابة، وغيرهم من المؤمنين.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: كتابُ التوحيد.

ش: كتاب: مصدر: كتبَ يكتب كتاباً، وكتابٌ وكتباً. ومدار المادَة على الجمع، ومنه: تكتب بني فلان، إذا اجتمعوا. والكتيبة: بجماعة الخيل. والكتابة بالقلم: لاجتماع الكلمات والحرروف. وسمى الكتابُ كتاباً: بلجمعه ما وُضع له.

والتوحيدُ، نوعان: توحيدُ في المعرفة والإثبات، وهو توحيد الربوبية، والأسماء والصفات.

وتوحيدُ في الطلب والقصد وهو توحيد الإلهية والعبادة.

قال العلامةُ ابنُ القيم رحمه الله تعالى: وأما التوحيد الذي دعت إليه الرسل، ونزلت به الكتب، فهو نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات، وتوحيد في الطلب والقصد.

(١) فتح الباري، (٥٣٢/٨).

(٢) ابنُ القيم: «جلاءُ الأفهام» (٢٠).

(٣) ابنُ القيم: «بدائعُ الفوائد» (٢٦/١).

(٤) «مسند» أحمد (١٤٤/١)، وأخرجه من حديث أبي هريرة. البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦٥٩) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٦٤٩).

(٥) أصحابُ أحمد. ويُنظر: ابنُ قدامة، «المقني» (٢/٢٣٢) وابن عبدِ الهاذِي، «الدرالدقى» (١٦/١).

**فالأولُ:** هو إثباتُ حقيقة ذاتِ الربِ تعالى، وصفاته وأفعاله وأسمائه، وتَكْلِيمَه بكتبه، وتَكْلِيمَه لمن شاء من عباده، وإثبات عموم قضايه وقدره وحكمه . وقد أفصح القرآنُ عن هذا النوع جِدًا الإِفصاح، كما في أول سورة الحديد، وسورة طه، وأخر الحشر، وأول تنزيل السجدة، وأول آل عمران، وسورة الإخلاص بكمالها، وغير ذلك.

**النوع الثاني:** ما تضمنته سورة قُلْ يا أيها الكافرون، قوله تعالى: «**قُلْ يا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشْرِكُ بَهُ شَيْئًا وَلَا يَتَخَذُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تُولُوا فَقُولُوا اشْهُدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ» [آل عمران: ٦٤].**

وأولُ سورة تَنْزِيل الكتاب<sup>(١)</sup>، وأخرُها . وأولُ سورة يُونس ووسطُها، وأخرُها . وأولُ سورة الأعراف، وأخرُها . وجملةُ سورة الأنعام، وغالبُ سور القرآن . بل كلُّ سورة في القرآن، فهي متضمنةً لنوعي التوحيد، شاهدةً به داعية إليه .

**فإنَّ القرآن:** إِمَّا خبرٌ عن الله تعالى، وأسمائه وصفاته وأفعاله وأقواله . فهو التوحيدُ الْعِلْمِيُّ الْخَبْرِيُّ .

إِمَّا: دعوةٌ إلى عبادته وحده لا شريك له، وخلع ما يُعبد من دونه . فهو التوحيدُ الْإِرَادِيُّ الْطَّلْبِيُّ .

[٤/ب] إِمَّا / أمرٌ ونهيٌّ، والإِزَامُ بطاعته وأمره ونهيه . فهو حقوق التوحيد ومكملاً له .  
إِمَّا: خبرٌ عن إكرامِ أهل التوحيد، وما فعل بهم في الدنيا، و[ما]<sup>(٢)</sup> يكرمهُم به في الآخرة . فهو جزاءُ توحيدِه .

إِمَّا: خبرٌ عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال، وما يَحْلُّ بهم في العُقبَى من العذاب . فهو جزاءُ من خرج عن حُكْمِ التوحيد .

فالقرآنُ كله: في التوحيد وحقوقه وجراه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم . انتهى<sup>(٣)</sup> .

**قال شيخ الإسلام: التوحيدُ الذي جاءت به الرسُولُ، إنما يتضمن إثباتَ الإلهية**

(١) سورة غافر .

(٢) إضافة من: (ض) و(ط) و(الدرج) .

(٣) ابن القيم: «مدارج السالكين» (٤٤٩/٣) .

لله وحده، بِأَنْ يَشْهُدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ. لَا يَعْبُدُ إِلَّا إِيَاهُ، وَلَا يَتَوَكَّلُ إِلَّا عَلَيْهِ، وَلَا  
يَوَالِي إِلَّا لَهُ، وَلَا يُعَادِي إِلَّا فِيهِ، وَلَا يَعْمَلُ إِلَّا لِأَجْلِهِ.

وذلك يتضمن، إثباتاً ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات؛ قال تعالى:  
**﴿وَالْهُكْمُ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾**. [البقرة: ١٦٣] وقال تعالى:  
**﴿لَا تَخْذُلُوا إِلَهِنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَإِنَّمَا فَارِهُوْنَ﴾** [النحل: ٥١] وقال  
تعالى: **﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ  
الْكَافِرُونَ﴾** [المؤمنون: ١١٧] وقال تعالى: **﴿وَسَيْلٌ مِّنْ أَرْسَلَنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِنَا  
أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ أَلَهَةً يُبَدِّلُونَ﴾** [الزخرف: ٤٥].

وأخبر عن كل نبيٍّ من الأنبياء، أنهم دعوا الناسَ إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وقال: **﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا  
بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرُنَا بِكُمْ وَبِمَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ  
أَبْدَأَ حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾** [المتحنة: ٤]، وقال عن المشركين **﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا  
قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَنِّي نَارٌ كَوَافِرُ  
الشَّاعِرِ مَجْنُونٌ﴾** [الصفات: ٢٥ - ٣٦]، وهذا في القرآن كثير.

وليس المرادُ بالتوحيد: مجرد توحيد الربوبية، وهو اعتقادُ أَنَّ اللَّهُ وحده خَلَقَ  
العالَمَ، كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام والتتصوفَ! . ويظن هؤلاء أنهم إذا  
أثبتوا ذلك بالدليل، فقد أثبتوا غَايَةَ التَّوْحِيدِ. وأنهم إذا شَهَدوْا هَذَا وَفَنُوا فِيهِ،  
فَنَفَنُوا فِي غَايَةِ التَّوْحِيدِ / ١٤/٥

فَإِنَّ الرَّجُلَ لَوْ أَقَرَّ بِمَا يَسْتَحْقِهِ الرَّبُّ تَعَالَى مِنَ الصَّفَاتِ، وَنَزَّهَهُ عَنْ كُلِّ مَا يَتَنَزَّهُ  
عَنْهُ، وَأَقَرَّ بِأَنَّهُ وَحْدَهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ: لَمْ يَكُنْ مُوْحَدًا، حَتَّى يَشْهُدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ . فَيَقُولُ أَنَّ اللَّهُ وَحْدَهُ هُوَ الْإِلَهُ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ، وَيَلْتَزُمُ بِعِبَادَةِ اللَّهِ وَحْدَهُ لَا  
شَرِيكَ لَهُ . وَالْإِلَهُ: هُوَ الْمَالُوُهُ الْمُبَوْدُ، الَّذِي يَسْتَحْقُ الْعِبَادَةَ . وَلَيْسَ هُوَ الْإِلَهُ  
يَعْنِي الْقَادِرُ عَلَى الْخَلْقِ؛ فَإِذَا فَسَرَ الْمُفْسَرُ الْإِلَهُ يَعْنِي الْقَادِرُ عَلَى الْاخْتِرَاعِ،  
وَاعْتَقَدَ أَنَّ هَذَا هُوَ أَحْصَنُ وَصْفُ الْإِلَهِ، وَجَعَلَ إِثْبَاتَ هَذَا هُوَ الغَايَةُ فِي التَّوْحِيدِ -  
كَمَا يَفْعُلُ ذَلِكَ مَنْ يَفْعُلُهُ مِنْ مُتَكَلِّمَةِ الصَّفَاتِيَّةِ<sup>(١)</sup>، وَهُوَ الَّذِي يَقُولُونَهُ عَنْ أَبِي

(١) المثبتون لبعض الصفات، كالأشاعرة والكلامية.

الحسن<sup>(١)</sup> وأتباعه - لم يعرف<sup>(٢)</sup> حقيقة التوحيد الذي بعث الله به رسوله ﷺ؛ فإنَّ مشركي العرب كانوا مُقرِّين بأنَّ الله وحده خالقٌ كلِّ شيءٍ، وكأنَّوا مع هذا مشركين، قال تعالى: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُون» [يوسف: ٦١].

قال طائفةٌ من السلف: تسألهُمْ، من خلق السموات والأرض؟ فيقولون: الله. وهم مع هذا يعبدون غيره<sup>(٣)</sup>.

قال تعالى: «قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سِيَقُولُونَ اللَّهُ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ» إلى قوله: «فَإِنَّمَا تُسْحَرُونَ» [المؤمنون: ٨٤ - ٨٩] فليس كُلُّ من أقرَّ بأنَّ الله تعالى ربُّ كلِّ شيءٍ وخالقهُ، يكون عابداً له دون ما سواه، داعياً له دون ما سواه، راجياً له خائفاً منه دون ما سواه، يُوالِي فيه ويعادي فيه، ويطيع رسُلَهُ، ويأمر بما أمر به وينهي عما نهى عنه.

وعامةُ المشركين أقرُّوا بأنَّ الله خالقٌ كلِّ شيءٍ، وأثبتوا الشفعاء الذين يشركونهم به، وجعلوا له أنداداً، قال تعالى: «أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوْلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلَا يَعْقُلُونَ \* قُلْ اللَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً» [الزمر: ٤٤ - ٤٣]، وقال تعالى: «وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ» إلى قوله: «سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ» [يونس: ١٨]، وقال تعالى: «وَلَقَدْ جَتَّمُونَا فِرَادِي كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أُولَى مَرَّةً وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَلَنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورَكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَ كُمْ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيْكُمْ شُرَكَاءُ لَقَدْ تَقْطَعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ [٥/ب] عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَزَعَّمُونَ» [الأنعام: ٩٤]، وقال تعالى / : «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يَحْبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ» [البقرة: ١٦٥].

ولهذا كان من أتباع هؤلاء، من يسجدُ للشمس والقمر والكواكب ويدعونها، ويصوم وينسلك لها. ويقترب إليها، ثم يقول: إنَّ هذا ليس بشرك! إنَّما الشركُ إذا اعتقدتُ أنَّها المدبرةُ لي!! فإذا جعلْتُها سبباً وواسطة لم أكن مشركاً!!.

(١) على بن إسماعيل البصري الأشعري. كان متكلماً ثم حسن معتقده وترك مذهبة القديم، له كتاباً (الابابة) و(المقالات) مات سنة ٣٢٤. اللعن: «العبر» (٢٣/٢).

(٢) جميع النسخ: يعرفوا. تحرير.

(٣) يُروى عن ابن عباس، وغيره. ينظر «تفسير الطبرى» (١٣، ٥٠، ٥١).

ومن المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام، أنَّ هذا شركٌ. انتهى كلامُ رحمة الله تعالى<sup>(١)</sup>:

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: **«وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ»** [الذاريات: ٥٦].

ش: بالجزر، عطفٌ على التوحيد. ويجوز الرفع، على الابتداء.

قال شيخُ الإسلام: العبادةُ هي طاعةُ الله، بامتثال ما أمر الله به على السنةِ الرسُلِ.

وقال أيضًا: العبادةُ اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة<sup>(٢)</sup>.

قال ابنُ القيم: ومدارها على خمسَ عشرةَ قاعدة، من كملها كمل مراتب العبودية.

وي بيان ذلك: أنَّ العبادة منقسمةٌ، على القلب واللسان والجوارح. والاحكامُ التي للعبودية خمسة: واجبٌ، مستحبٌ، وحرام، ومكروه، ومحاج. وهنَّ لكل واحدٍ من القلب، واللسان، والجوارح<sup>(٣)</sup>.

وقال القرطبيُّ: أصلُ العبادة: التذللُ، والخضوع<sup>(٤)</sup>.

وسُمِّيت وظائفُ الشرع على المكلفين: عبادات؛ لأنهم يتزمونها ويفعلونها، خاضعين متذليلين لله تعالى. ومعنى الآية: أن الله تعالى، أخبر أنه ما خلق الجن والإنس إلا لعبادته.

فهذا هو الحكمُ في خلقهم.

قلتُ: وهي، الحكمةُ الشرعية الدينية.

قال العِمادُ بن كثير: وعبادتهُ: هي طاعتهُ بفعل المأمور، وترك المحظور. وذلك

(١) ابن تيمية: «مجموع الفتاوى» (٩٧ / ٣).

(٢) ابن تيمية: «مجموع الفتاوى» (١٠ / ١٤٩).

(٣) ابن القيم: «مدارج السالكين» (١ / ١٠٩).

(٤) القرطبي: «الجامع لاحكام القرآن» (١ / ٢٢٥، ١٧ / ٥٦).

هو حقيقة دين الإسلام؛ لأن معنى الإسلام: الاستسلامُ لله تعالى، المتضمن غاية الانقياد والذل والخضوع. انتهى.

وقال أيضاً - في تفسير هذه الآية - ومعنى الآية: أنَّ الله تعالى خلق الخلق ليعبدوه وحده لا شريك له، فمن أطاعه جازاه أتمُ الجزاء، ومن عصاه عذابه أشد العذاب. وأخبرَ أَنَّهُ غَيْرُ محتاجٍ إِلَيْهِمْ، بل هم الفقراء إِلَيْهِ فِي جَمِيعِ أَحْوَالِهِمْ، وهو خالقهم ورازقهم<sup>(١)</sup>.

[١/٦] قال عَلَىٰ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - فِي الْآيَةِ - إِلَّا لَأَمْرُهُمْ أَنْ يَعْبُدُونِي / وَأَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عِبَادَتِي<sup>(٢)</sup>. وقال مجاهد: إِلَّا لَأَمْرُهُمْ وَأَنْهَا هُمْ<sup>(٣)</sup>. اختاره الزجاج<sup>(٤)</sup>، وشيخُ الإِسْلَامِ<sup>(٥)</sup>.

قال: ويدلُّ على هذا، قوله تعالى: «أَيَخْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُرْكَ سُدُّي» [القيمة: ٣٦] قال الشافعى: لا يُؤْمِرُ ولا يُنْهَى<sup>(٦)</sup>.

وقال في القرآن، في غير موضع «اعبدوا ربكم» [البقرة: ٢١] «اتقوا ربكم».

فقد أُمِرُّهم بما خلُقُوا له، وأُرْسِلَ الرُّسُلَ بِذَلِكَ . وهذا المعنى، هو الذي قُصدَ بالآية قطعاً، وهو الذي يفهمه جماهيرُ المسلمين، ويحتاجون بالآية عليه.

قال: وهذه الآية، تُشَبِّهُ قوله تعالى: «وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ» [النساء: ٦٤]. ثم قد يُطَاعُ وقد يُعصى، وكذلك ما خلقُهم إِلَّا لِعِبَادَتِهِ<sup>(٧)</sup>، ثم قد يَعْبُدُونَ وقد لا يَعْبُدُونَ.

وهو سبحانه، لم يقل: إِنَّهُ فَعَلَ الْأَوَّلَ: وهو خلقُهم؛ لِيَفْعَلَ بِهِمْ كُلُّهُمُ الثَّانِي:

(١) ابن كثير: «تفسير القرآن العظيم» (٤٠٢/٧).

(٢) ذكره البغوي، في «معالم التنزيل» (٤/٢٣٥).

(٣) ذكره شيخ الإسلام، في «درء تعارض العقل والنقل» (٨/٤٧٨).

(٤) أبو إسحاق، إبراهيم بن السري. نحوه أبي بَرْ ت (٣١١هـ) «اللباب» (٢/٦٢).

(٥) نقله عنه ابن الجوزي، في «زاد المسير» (٨/٤٢).

(٦) ينظر: ابن تيمية، «درء تعارض العقل والنقل» (٨/٤٧٨).

(٧) أخرجَه عبدُ بن حميد، وأبنُ المثني عن مجاهد، كما في «الدر المثور» (٨/٣٦٣).

وهو عبادته. ولكن ذكر الأول، ليفعلوا هم الثاني، فيكونوا هم الفاعلين له.  
فيحصل لهم بفعله سعادتهم، ويحصل ما يحبه ويرضاه منهم ولهم. انتهى<sup>(١)</sup>.  
ويشهد لهذا المعنى: ما تواترت به الأحاديث.

فمنها: ما أخرجه مسلم في (صححه)، عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ قال: «يقول الله تعالى لأهون أهل النار عذاباً: لو كانت لك الدنيا وما فيها، أكنت مفتدياً بها؟ فيقول: نعم. فيقول: قد أردت منك ما هو أهون من هذا، وأنت في صلب آدم: أن لا تشرك بي - أحسبه قال: ولا أدخلك النار - فأبى إلا الشك»<sup>(٢)</sup>.

فهذا المشركُ، قد خالف ما أراده الله تعالى: من توحيده، وأن لا يُشرك به شيئاً. فخالف ما أراده الله منه، فأشرك به غيره. وهذه هي الإرادة الشرعيةُ الدينية، كما تقدم.

فَبَيْنِ الإِرَادَةِ الشُّرُعِيَّةِ الدينيَّةِ، وَالإِرَادَةِ الكُوَّنِيَّةِ القدرِيَّةِ عموماً وَخَصْصَوْصَاتِ مُطْلَقٍ. يجتمعان فِي حَقِّ الْمُخْلِصِ الْمُطِيعِ، وَتَنْفِرِدُ الإِرَادَةُ الكُوَّنِيَّةُ القدرِيَّةُ فِي حَقِّ العَاصِيِّ! فَافْهَمْ ذَلِكَ، تَنْجُ بِهِ مِنْ جَهَالَاتِ أَرْبَابِ الْكَلَامِ وَتَابِعِيهِمْ.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقوله: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً إِنْ اعْدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾. [التحل: ٣٦].

ش: الطاغوت: مشتقٌ من الطغيان، وهو مُجاوزة الحد. قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: الطاغوت: الشيطان<sup>(٣)</sup>.

وقال جابر رضى الله عنه: الطواغيت، كُهانٌ كانت تنزل عليهم الشياطين<sup>(٤)</sup> / [٦/ب]  
رواهما ابنُ أبي حاتم<sup>(٥)</sup>.

(١) ابن تسمة: «مجموع الفتاوى» (٨/٥٦).

(٢) مسلم في «الصحيح» رقم (٢٨٠٥)، وأخرجه البخاري في الصحيح رقم (٦٥٥٧)، وأحمد في «المسندة»

(٣) آخرجه الطبرى فى «التفسير» رقم (٥٨٣٤)، ولفريانى، وسعيد بن منصور كما فى «الدر المشور» (٢٢/٢)، وعلق المخاير، فـ «الصحيح» (٢٥١/٨) (فتح) قال الحافظ: وإن شاهد قوى.

(٦) نظر إلى فـ(الكتاب)، وـ(علقـة البخاري)، في «الصحاح» (٨/٢٥١).

(٤) اخرجه الطبرى في «المسير»، رقم (٢٠٠٠)، و(٥) ابن حاتم: كتاب «اللذ المنشود» (٢٢/٢).

وقال مالك: الطاغوت: كلُّ ما عَبْدَ مِنْ دُونَ اللَّهِ<sup>(١)</sup>.

قال العِمَادُ بنُ كَثِيرٍ: الطاغوت: الشَّيْطَانُ، وَمَا زَيَّنَهُ مِنْ عِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ.

قلتُ: وَذَلِكَ الْمَذْكُورُ، بَعْضُ أَفْرَادِهِ. وَقَدْ حَدَّهُ الْعَالَمُ ابنُ الْقَيْمِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، حَدَّا جَامِعاً: الطاغوتُ، مَا تَجَازَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ: مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَتَبَوعٍ، أَوْ مُطَاعٍ. فَطَاغُوتُ كُلِّ قَوْمٍ: مَنْ يَتَحَاكِمُونَ إِلَيْهِ غَيْرُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، أَوْ يَعْبُدُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، أَوْ يَتَبَعُّونَهُ عَلَى غَيْرِ بَصِيرَةٍ مِنَ اللَّهِ، أَوْ يُطِيعُونَهُ فِيمَا لَا يَعْلَمُونَ أَنَّهُ طَاعَةُ اللَّهِ.

فَهَذِهِ طَوَاغِيتُ الْعَالَمِ. إِذَا تَأْمَلْتَ أَحْوَالَ النَّاسِ مَعَهَا، رَأَيْتَ أَكْثَرَهُمْ أَعْرَضُ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَى إِلَى عِبَادَةِ الطَّاغُوتِ، وَعَنْ طَاعَةِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ إِلَى طَاعَةِ الطَّاغُوتِ وَمَتَابِعِهِ<sup>(٢)</sup>.

وَأَمَّا مَعْنَى الْآيَةِ: فَأَخْبَرَ تَعَالَى، أَنَّهُ بَعَثَ فِي كُلِّ طَائِفَةٍ مِنَ النَّاسِ رَسُولًا بِهَذِهِ الْكَلْمَةِ «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ» أَيْ: اعْبُدُوا اللَّهَ وَحْدَهُ، وَاتَّرَكُوا عِبَادَةَ مَا سَواهُ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَةِ الْوُثْقَى لَا يَنْفَصَمُ لَهَا» [الْبَقْرَةَ: ٢٥٦]. وَهَذَا مَعْنَى لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ؛ فَإِنَّهَا هِيَ الْعُرُوهَةُ الْوُثْقَى.

قال العِمَادُ بنُ كَثِيرٍ - فِي هَذِهِ الْآيَةِ -: وَكُلُّهُمْ يَدْعُونَ إِلَى عِبَادَةِ اللَّهِ، وَيَنْهَا عَنْ عِبَادَةِ مَا سَواهُ. فَلَمْ يَزِلْ تَعَالَى يُرْسِلُ الرَّسُولَ بِذَلِكَ، مِنْذَ حَدَثَ الشَّرْكُ فِي قَوْمِ نُوحُ الدِّينِ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ.

وَكَانَ أَوَّلَ رَسُولٍ بَعْثَهُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ، إِلَى أَنْ خَتَمَهُمْ بِمُحَمَّدٍ ﷺ. الَّذِي طَبَّقَتْ دُعْوَتُهُ الْإِنْسَانُ وَالْجِنُّ، فِي الْمَشَارِقِ وَالْمَغارِبِ. وَكُلُّهُمْ، كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ» [الْأَنْبِيَاءَ: ٢٥].

(١) أَخْرَجَهُ أَبْنُ أَبِي حَاتِمٍ، كَمَا فِي «الْمَصْدِرِ» السَّابِقِ.

(٢) أَبْنُ الْقَيْمِ: «أَعْلَمُ الْمُوقِنِينَ» (١ / ٥٣).

وقال تعالى في هذه الآية الكريمة: **﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبِيوا الطَّاغُوتَ﴾** [النحل: ٣٦].

فكيف يسوغ لأحدٍ من المشركين - بعد هذا - أن يقول: لو شاء الله ما عبادنا من دونه من شيء!!؟ .

فمشيئة الله تعالى الشرعية عنهم منافية؛ لأنهم نهاهم عن ذلك على ألسن رسله. وأماماً مشيئته الكونية - وهي تمكينهم من ذلك قدرأ - فلا حجّة لهم فيه؛ لأنه تعالى خلق النار وأهلها من الشياطين والكفرة، وهو لا يرضى لعباده الكفر. وله في ذلك حجّة بالغة، وحكمة قاطعة؛ ولهذا قال: **﴿فَمَنْهُمْ مِنْ هُدَى اللَّهِ وَمِنْهُمْ مِنْ حَقٍّ عَلَيْهِ الضَّلَالُ﴾** [النحل: ٣٦]. انتهى<sup>(١)</sup>.

قلت: وهذه الآية تفسّر الآية قبلها، وذلك قوله تعالى: **﴿فَمَنْهُمْ مِنْ هُدَى اللَّهِ وَمِنْهُمْ مِنْ حَقٍّ عَلَيْهِ الضَّلَالُ﴾**، فتدبر! .

وذلك هذه الآية على أنّ الحكمة في إرسال الرسل: دعوّتهم أنّهم إلى عبادة الله وحده، والنّهي عن عبادة ما سواه، وأنّ هذا هو دين الأنبياء والمرسلين، وإن اختفت شريعتهم؛ كما قال تعالى: **﴿لَكُلُّ جَعَلَنَا مِنْكُمْ شَرِيعَةً وَمِنْهَا جَاهَ﴾** [المائد: ٤٨] وأنه لا بدّ في الإيمان من العمل، من القلب والجوارح.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله: **﴿وَقُضِيَ رِبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا إِمَّا يَلْعَنُ عَنْكُمُ الْكَبَرُ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلَامُهَا فَلَا تَنْقُلُ لَهُمَا أَفْ وَلَا تَتَهَرَّهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قُوَّلًا كَرِيمًا \* وَاحْفَضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِيلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبُّ ارْحَمَهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا﴾** [الإسراء: ٢٣ - ٢٤].

ش: قال مجاهد: قضى، يعني: وصى<sup>(٢)</sup>. وكذا قرأ أبي بن كعب<sup>(٣)</sup>، وابن مسعود ، وغيرهم<sup>(٤)</sup>.

(١) ابن كثير: **«تفسير القرآن العظيم»** (٤/٤٨٩).

(٢) ذكره ابن كثير في **«التفسير»** (٥/٦١).

(٣) أخرجه ابن جرير في **«التفسير»** (١٥/٤٦).

(٤) أخرجه الطبراني، وعبد الرزاق، وابن المنذر كما في **«ال الدر المثور»** (٥/٢٥٨).

ولابن جرير، عن ابن عباس: **«وَقَضَى رِبُّكَ»** يعني: أمر<sup>(١)</sup>.  
وقوله: **«أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ»** المعنى: أن تعبدوه وحده دون ما سواه، وهذا  
معنى: لا إله إلّا الله.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: والنفي المحسن ليس توحيداً، وكذلك  
الإثبات بدون النفي. فلا يكون التوحيد إلا متضمناً للنفي والإثبات، وهذا هو  
حقيقة التوحيد.

قوله: **«وَبِالوَالِدِينِ إِحْسَانًا»** أي: وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحساناً، كما  
قضى بعبادته وحده لا شريك له؛ كما قال تعالى في الآية الأخرى **«أَنْ أَشْكُر لِي**  
**وَلِوَالِدِيكَ إِلَيَّ الْمَصِيرَ»**. [لقمان: ١٤]. قوله: **«إِمَّا يَلْعَنَ عَنْكُوكَ أَحَدُهُمَا**  
**أَوْ كَلاهُمَا فَلَا تُقْلِّ لَهُمَا أَفْ وَلَا تَنْهَرُهُمَا»** أي: لا تسمعهما قولًا سيئًا، حتى ولا  
التأفيف الذي هو أدنى مراتب القول السيئ.

**«وَلَا تَنْهَرُهُمَا»** أي: لا يصدر منك إليهما فعل قبيح، كما قال عطاء بن أبي  
رياح<sup>(٢)</sup>: لا تنفض يديك على والديك<sup>(٣)</sup>.

ولما نهاد عن الفعل القبيح والقول القبيح، أمره بالفعل الحسن والقول الحسن،  
فقال: **«وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا»** أي: لينا طيّباً، بأدب وتوقيف.

وقوله: **«وَأَخْفُضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ»** أي: تواضع لهم.

**«وَقُلْ رَبُّ ارْحَمَهُمَا»** أي: في كبرهما، وعند وفاتهما؛ **«كَمَا رَبِّيَانِي**  
**صَغِيرًا»**<sup>(٤)</sup>، وقد ورد في بره الوالدين أحاديث كثيرة.

منها: الحديث المروي من طرقِ، عن أنس، وغيره، أنَّ رسول الله ﷺ لما صعد  
[٧/ب] المنبر، قال: «آمين آمين / آمين» فقالوا: يارسول الله، على ما أمنت. فقال:  
«أتاني جبريلُ، فقال: يا محمدَ رَغِمَ أَنْفُ امْرَىءٍ ذُكِرتَ عَنْهُ فَلَمْ يُصلِّ عَلَيْكَ. قُلْ

(١) ابن جرير: **«التفسير»** (١٥ / ٤٨).

(٢) أبو محمد، القرشي مولاهم المكي. ثقة فقيه من أفضل التابعين، لكنه كثير الارسال. **«تقريب»** (٢ / ٢٢).

(٣) أخرجه الطبرى في **«التفسير»** (١٥ / ٤٨).

(٤) ابن كثير: **«تفسير القرآن العظيم»** (٥ / ٦١).

آمين. قلتُ: آمين. ثم قال: رَغْمَ أَنفِ امْرَءٍ دَخَلَ عَلَيْهِ شَهْرُ رَمَضَانَ، ثُمَّ خَرَجَ وَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ . قُلْ آمِنْ. قلتُ: آمِنْ. ثُمَّ قال: رَغْمَ أَنفِ امْرَءٍ أَدْرَكَ أَبْوَيْهِ أَوْ أَحَدَهُمَا فَلَمْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ . قُلْ آمِنْ. قلتُ: آمِنْ<sup>(١)</sup>.

وروى الإمام أحمد، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ: «رَغْمَ أَنفِ، ثُمَّ رَغْمَ أَنفِ، ثُمَّ رَغْمَ أَنفِ رَجُلٌ أَدْرَكَ وَالْدِيْهِ، أَوْ أَحَدَهُمَا، لَمْ يُدْخِلَ الْجَنَّةَ»<sup>(٢)</sup> قال<sup>(٣)</sup> العماد ابن كثير: صحيح من هذا الوجه<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي بكر، قال: قال رسول الله ﷺ: «أَلَا أَنْبَتْكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟» قلنا: بلى يا رسول الله. قال: «الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعَقُوقُ الْوَالِدِينِ» وكان متوكلاً فجلس، فقال: «أَلَا وَقُولُ الزُّورُ، أَلَا وَشَهَادَةُ الزُّورِ» فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. رواه البخاري، ومسلم<sup>(٥)</sup>.

وعن عبد الله بن عمرو، قال: قال رسول الله ﷺ: «رِضَى الرَّبِّ فِي رِضَى الْوَالِدِينِ، وَسُخْطَةٌ فِي سُخْطَةِ الْوَالِدِينِ» رواه الترمذى<sup>(٦)</sup>، وصححه ابن حبان<sup>(٧)</sup> والحاكم<sup>(٨)</sup>.

**وعن أبيأسيد الساعدي، قال: بينما نحن جلوسٌ عند النبي ﷺ، إذ جاء رجلٌ**

(١) أخرجه من حديث أنس بن مهضوم في «فضل الصلاة على النبي ﷺ» رقم (١٥) والبزار كما في «مجمع الرواية» (١٠ / ١٦٦) والفراء وأبو بكر الشافعى كما في «جلاء الأفهام» (٢٥). وأخرجه «الحاكم في المستدرك» (٤ / ١٥٣) وصححه وواقفه الذهى، من حديث كعب بن عجرة، وأخرجه البخارى في «الأدب المفرد» رقم (٦٤٤) من حديث جابر بن عبد الله، وأخرجه الجهمي في «فضل الصلاة على النبي ﷺ» الارقام (١٦، ١٧، ١٨) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٢) «المستند» (٢ / ٢٥٤، ٣٤٦)، وأخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٥٥١).

(٣) من هنا تبدأ نسخة (م).

(٤) ابن كثير: «تفسير القرآن العظيم» (٥ / ٦٢).

(٥) البخارى، في «الصحيح» رقم (٢٦٥٤)، مسلم، في «الصحيح» رقم (٨٧)، وأخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٣٠٢).

(٦) الترمذى في «الجامع» رقم (١٩٠٠).

(٧) ابن حبان: «موارد الظمان» رقم (٢٠٢٦).

(٨) الحاكم في «المستدرك» (٤ / ١٥٢) وصححه وواقفه الذهى، وأخرجه بخشل في «تاريخ واسط» (٥١) والبغوى في «شرح السنة» (١٣ / ١٢) وذكره الالباني في «صححيته» رقم (٥١٦).

من بنى سَلْمَةَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! هَلْ بَقَى مِنْ بْرُ أَبَوَيْ شَيْءٍ، أَبْرُهُمَا بَهْ بَعْدَ مَوْتِهِمَا؟ فَقَالَ: «نَعَمْ! الصَّلَاةُ عَلَيْهِمَا وَالاسْتغْفَارُ لَهُمَا، وَإِنْفَادُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا، وَصَلَةُ الرَّحْمَنِ الَّتِي لَا تُؤْتَى إِلَّا بِهِمَا، وَإِكْرَامُ صَدِيقَهُمَا» رَوَاهُ أَبُو دَاوُدُ، وَابْنُ مَاجَةَ<sup>(١)</sup>. وَالْأَحَادِيثُ فِي هَذَا الْمَعْنَى كَثِيرَةٌ جَدًّا.

قَالَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَقُولُهُ: «وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا». [النساء: ٣٦].

ش: قال العِمَادُ بنُ كَثِيرٍ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: فِي هَذِهِ الْآيَةِ: يَأْمُرُ تَعَالَى عِبَادَهُ بِعِبَادَتِهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ؛ فَإِنَّهُ الْخَالِقُ الرَّازِقُ، الْمُنْعَمُ الْمُتَفَضِّلُ عَلَى خَلْقِهِ فِي جَمِيعِ الْحَالَاتِ، وَهُوَ الْمُسْتَحْقُ مِنْهُمْ أَنْ يُوَحِّدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا مِنْ مَخْلُوقَاتِهِ. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وَهَذِهِ الْآيَةُ، هِيَ الَّتِي تُسَمَّى: آيَةُ الْحَقْوَقِ الْعَشْرَةِ. وَفِي بَعْضِ النُّسُخِ الْمُعْتَمَدةِ مِنْ نُسُخِ هَذَا الْكِتَابِ: تَقْدِيمُ هَذِهِ الْآيَةِ عَلَى آيَةِ الْأَنْعَامِ. وَلِهَذَا قَدْمَتْهَا؛ لِمَنْاسِبَةِ [٨/٨] كَلَامِ ابْنِ مُسْعُودَ الْأَنْتَى لِآيَةِ الْأَنْعَامِ، لِيَكُونَ ذَكْرُهُ بَعْدَهَا أَنْسَبَ.

قَالَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَقُولُهُ: «فُلْ تَعَالَوْا أَنْلُ مَا حَرَمَ رِبُّكُمْ عَلَيْكُمْ لَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزَقُكُمْ وَلِيَأْهُمْ وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَاحِبُكُمْ بِهِ لِعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَلَا تَقْرِبُوا مَالَ الْبَيْتِمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشْدَهُ وَأَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقُسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعِهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَاحِبُكُمْ بِهِ لِعْلَكُمْ تَذَكَّرُونَ \* وَأَنْ هَذَا صِرَاطُنِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْيَغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاحِبُكُمْ بِهِ لِعْلَكُمْ تَتَّقَوْنَ» [الْأَنْعَامَ: ١٥١ - ١٥٣].

ش: قال العِمَادُ بنُ كَثِيرٍ: يَقُولُ تَعَالَى لِنَبِيِّهِ وَرَسُولِهِ مُحَمَّدَ ﷺ: «فُلْ» لِهُؤُلَاءِ الْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ عَبَدُوا غَيْرَ اللَّهِ، وَحَرَمُوا مَا زَرَقَهُمُ اللَّهُ: «تَعَالَوْا» أَيْ: هَلْمُوا وَأَقْبِلُوا «أَنْلُ مَا حَرَمَ رِبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» أَيْ: أَقْصُ عَلَيْكُمْ «مَا حَرَمَ رِبُّكُمْ عَلَيْكُمْ»

(١) أَبُو دَاوُدُ، فِي «السَّنْنَ» رَقْمُ (٥١٤٢)، ابْنُ مَاجَةَ، فِي «السَّنْنَ» رَقْمُ (٣٦٦٤).

(٢) ابْنُ كَثِيرٍ: «تَفْسِيرُ الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ» (٢/٢٦٠).

حقاً، لا تخرضاً ولا ظناً، بل وحياً منه وأمراً من عنده ﴿أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ وكأنَّ في الكلام محدوفاً، دلَّ عليه السياق. تقديره: وصَّاكم ألا تشركوا به شيئاً؛ ولهذا قال في آخر الآية ﴿ذلِكُمْ وَصَّاكمْ بِهِ﴾ انتهى<sup>(١)</sup>.

قلت: فيكون المعنى: حرم عليكم ما وصَّاكم بتركه، من الإشراك به.

وفي (المغني) لابن هشام<sup>(٢)</sup>، في قوله تعالى: ﴿أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ سبعةُ أقوال. أحسنتها: هذا الذي ذكره ابنُ كثير. ويليه: أَبْيَنُ<sup>(٣)</sup> لكم ذلك لثلا تُشَرِّكُوا<sup>(٤)</sup>. فحذفَت الجملةُ من أحدهما - وهي (وصَّاكم) - وحرفَ الْجَرِ وما قبله من الأخرى.

ولهذا إذا سُئلوا عما يقول لهم رسولُ الله ﷺ، قالوا: يقول: «اعبدوا الله ولا تُشَرِّكُوا بِهِ شَيْئاً واتركوا ما يقول آباؤكم» كما قال أبو سفيان، لهِرقل<sup>(٥)</sup>! وهذا هو الذي فهم أبو سفيان وغيره، من قول رسول الله ﷺ لهم: «قولوا: لا إله إلا الله تُفْلِحُوا»<sup>(٦)</sup>.

قوله: ﴿وَبِالوَالِدِينِ إِحْسَانًا﴾ قال القرطبي: الإِحسانُ إلى الوالدين: بِرُّهُما وحفظُهُما وصيانتُهُما، وامتثالُ أمرِهِما، وإِزالة الرُّقْ عنهما، وتركُ السُّلْطَنَةِ عَلَيْهِما. و﴿إِحْسَانًا﴾ نُصب على المصدرِيَّةِ، وناصِبُ فعلٍ [مضمر]<sup>(٧)</sup> من لفظه، تقديره: وأحسنوا بالوالدين إِحساناً.

وقوله: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزَقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ﴾ الإِمْلَاقُ:

(١) ابن كثير: «تفسير القرآن العظيم» (٣٥٤ / ٣).

(٢) عبد الله بن يوسف الاتصاري الحنبلي، نحوى لغوى (ت ٧٦١) «الدر الكامنة» (٣٠٨ / ٢).

(٣) في جميع النسخ: بين. والمبثت من (المغني).

(٤) ابن هشام: «معنى الليب عن كُتب الأعرب» (٢٧٧ / ١).

(٥) سبق تخرجه.

(٦) أخرجه أحمد في «المسندة» (٣/٣، ٤٩٢/٤، ٣٤١/٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» رقم (٤٥٨٢) من حدث ربيعة بن عباد، وأخرجه الدارقطني في «السنن» (٤٤/٣) والحاكم في «المستدرك» (٢/٦١) وصححه ووافقه الذهبى من حديث طارق بن عبد الله المحاربى رضى الله عنه.

(٧) إضافة من «الجامع» للتوضيح.

الفقرُ. أى: لا تندوا بناتكم خشية العيْلة والفقير؛ فإنِّي رازقُكُم وإياهم. وكان منهم من يفعل ذلك بالإِناث والذكور، خشية الفقر. ذكره القرطبي<sup>(١)</sup>.

وفي (الصحيحين)، عن ابن مسعود، قلت: يا رسول الله! أى الذنب أعظم؟ قال: «أن تجعل الله نِدًا وهو خلقك» قلت: ثم أى؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية [٨/ب] أن يطعم معك» قلت: ثم أى؟ قال: «أن تُراني بحليلة جارك» ثم/ تلا رسول الله ﷺ **«وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ أَخْرَى وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ»** الآية [الفرقان: ٦٨ - ٧٠].

وقوله: **«وَلَا تَقْرِبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ»** قال ابن عطية: نهى عام عن جميع أنواع الفواحش، وهي المعاصي (ظهر) و(باطن) حالتان تستوفيان أقسام ما جعلنا له من الأشياء. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قوله: **«وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ»** في (الصحيحين) عن ابن مسعود<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه، مرفوعاً: «لا يحل دُمُّ امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله إلا بإحدى ثلات: الشَّيْبُ الزَّانِي، والنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، والتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ»<sup>(٤)</sup>.

قوله: **«ذَلِكُمْ وَصَاحِبُكُمْ بِهِ لِعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ»** قال ابن عطية: (ذلكم) إشارة إلى هذه المحرمات، والوصية: الأمر المؤكَّد المقرر<sup>(٥)</sup>.

وقوله: **«لِعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ»** (العل) للتعليق: أى إنَّ الله تعالى وصَانَا بهذه الوصايا؛ لتعقلها عنه ونعمل بها.

وفي (تفسير) الطبرى الحنفى<sup>(٦)</sup>: ذكر أوَّلًا **«لِعْلَكُمْ تَعْقِلُونَ** ثم (تذكرون) ثم (تقون): لأنَّهم إذا عقلوا تذكروا، فإذا تذكروا خافوا واتقوا.

(١) القرطبي: «الجامع لأحكام القرآن» (١٣٢/٧).

(٢) ابن عطية: «المحرر الوجيز» (١٧٩/٦).

(٣) الأصل (ض) (م): ابن عباس. تحرير.

(٤) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٦٨٧٨)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٦٧٦).

(٥) ابن عطية: «المحرر الوجيز» (٦/١٨٠).

(٦) أبو حامد، أحمد بن الحسين المروزى، المعروف بابن الطبرى. (ت ٣٧٧). «الطبقات السنّة» (١/٣٤١).

قال بعضُهم: معناه: من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كُتبت، وختم عليها فلم تُغَيِّرْ ولم تُبَدِّلْ، فليقرأ «قل تعالوا» إلى آخر الآيات.

شبهها بالكتاب الذي كُتب، ثم خُتم فلم يُزدَّ فيه ولم ينقص. فإنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يوص إلا بكتاب الله تعالى / .

[١/١٠]

كما قال - فيما رواه مسلم - : «إِنِّي تارِكٌ فِيمَا مَا إِنْ تَسْكُنُمْ بِهِ لَنْ تَضْلُلُوا؛ كِتَابَ اللَّهِ»<sup>(١)</sup>.

وقد روى عُبادة بن الصامت، قال: قال رسول الله ﷺ: «أَيُّكُمْ يَبْيَعْنِي عَلَى هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ الْثَلَاثَ؟» ثُمَّ تلا قوله: «قُلْ تَعَالَوْا أَنْلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ» حتى فرغ من ثلاثة الآيات، ثم قال: «مَنْ وَفَىَ بِهِنَّ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ انْتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا فَأَدْرَكَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا كَانَتْ عَقْوِبَتِهِ، وَمَنْ أَخْرَجَ إِلَى الْآخِرَةِ كَانَ أَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ. إِنْ شَاءَ أَخْذَهُ وَإِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ» رواه ابنُ أَبِي حَاتِم<sup>(٢)</sup>، والحاكم وصححه<sup>(٣)</sup>، ومحمد بن نصر في (الاعتراض)<sup>(٤)</sup>.

قلتُ: ولأنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يوص أُمَّتَهُ إِلَّا بِمَا وَصَاهَمَ بِهِ اللَّهُ تَعَالَى، عَلَى لِسَانِهِ وَفِي كِتَابِهِ الَّذِي نَزَّلَهُ «تَبِيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَيُشَرِّي لِلْمُسْلِمِينَ». [النَّحْل: ٨٩] وهذه الآياتُ وصيَّةُ اللَّهِ تَعَالَى، ووصيَّةُ رَسُولِهِ ﷺ.

قال المصنفُ رحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وعن معاذ بن جبل، قال: كنتُ رديفَ النَّبِيِّ ﷺ على حمار، فقال لِي: «يَا مَاعَذَ، أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ وَمَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ؟» قلتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قال: «حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ: أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ: أَنْ لَا يُعَذَّبَ مَنْ لَا يُشَرِّكَ بِهِ شَيْئًا» قلتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ. أَفَلَا أَبْشِرُ النَّاسَ؟ قال: «لَا تُبَشِّرْهُمْ فَيَتَكَلَّوْا» أَخْرِجَاهُ فِي (الصَّحْيَّين)<sup>(٥)</sup>.

(١) مسلم، في «الصحيح» رقم (١٢١٨) من حديث جابر رضي الله عنه في حجة الوداع.

(٢) ابن أبي حاتم، كما في «الدر المشرُّف» (٣٨١/٣).

(٣) الحاكم، في «المستدرك» (٣١٨/٢) وصححه ووافقه الذهبي.

(٤) وأخرجه أيضا عبد بن حميد، وأبو الشيخ، وأبي مُرْدُونْهُ كما في «الدر المشرُّف» (٣٨١/٣).

(٥) البخاري في «الصحيح» الأرقام (١٢٨، ١٢٩، ٢٨٥٦، ٥٩٦٧، ٦٢٦٧، ٦٥٠٠، ٧٣٧٣)، ومسلم في

«الصحيح» رقم (٣٠).

قوله: «وَلَا تَقْوِيْوَا مَالَ الْيَتَمْ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَلْعَجَ أَشْدَدَهُ» قال ابن عطية: هذا نهىٌ عام عن القرب الذي يعمّ وجوه التصرف، وفيه سدٌ الذريعة، ثم استثنى ما يحسنُ: وهو السعي في غائه. قال مجاهد: التي هي أحسن: التجارة فيه<sup>(١)</sup>.

وقول: «حَتَّى يَلْعَجَ أَشْدَهُ» قال مالكٌ وغيره: هو الرشد وزوال السفة، مع البلوغ. روى نحو هذا: عن زيد بن أسلم<sup>(٢)</sup>، والشعبي<sup>(٣)</sup>، وربيعة<sup>(٤)</sup> وغيرهم<sup>(٥)</sup>.

قوله: «وَأُوفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ» قال ابن كثير<sup>(٦)</sup>: يأمر تعالى بإقامة العدل في الأخذ والإعطاء «لَا نَكْلُفَ نُفُسًا إِلَّا وَسِعَهَا» أي: من اجتهد بأداء الحق وأخذه، فإن أخطأ بعد استفراغ وسعه، وبذل جهده فلا حرج عليه<sup>(٧)</sup>.

قوله: «وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدُلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى» هذا أمرٌ بالعدل في القول والفعل، على القريب والبعيد.

قال الحنفي: العدلُ في القول في حق الولي والعدو، ولا يتغير في الرضى والغضب. بل يكون على الحق وإن كان ذا قربى، فلا يميلُ إلى الحبيب والقريب «وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَنْ لَا تَعْدُلُوا أَعْدُلُوا/ هو أقربُ للتقوى» [١/٩] [المائدة: ٨].

قوله: «وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا» قال ابنُ جرير: وبوصية الله تعالى التي وصَّاكُم بها فأوفوا، وانقادوا لذلك. بأنْ تُطِيعوه فيما أمركم به ونهاكم عنه، وتعلموا بكتابه وسُنَّة رسوله ﷺ، وذلك هو الوفاءُ بعهد الله<sup>(٨)</sup>. وكذا قال غيره.

(١) ابن عطية: «المحرر الوجيز» (٦/١٨٠).

(٢) أبو عبد الله العدوى، مولى عمر، المدنى، ثقة عالم، وكان يُرسَل (ت ١٣٦) «تقريب» (٢٢٢).

(٣) أبو عمرو، عامر بن شراحيل، ثقة مشهور فقيه فاضل، مات بعد المائة. «تقريب» (١/٢٨٧).

(٤) أبو عثمان بن فروخ المدى، المعروف بربيعة الرأى، أو ربيعة بن أبي عبد الرحمن. ثقة فقيه مشهور. (ت ١٣٦). «طبقات بن سعد» (تكملاً) (٣٢٤) «والتقريب» (٢٠٧).

(٥) ابن عطية: «المحرر الوجيز» (٦/١٨١).

(٦) ابن كثير: «تفسير القرآن العظيم» (٣٥٩/٣).

(٧) «المصدر السابق» (٢/٣٦).

(٨) الطبرى: «جامع البيان» (١٢/٢٢٦).

قوله: «ذلکم وصاکم به لعلکم تذکرون» أي: تعظون، وتنهون عمّا كتم فيه.

قوله: «وأنَّ هذَا صراطِي مُسْتَقِيمًا فاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ» قال القرطبي: هذه آية عظيمة، عطفها على ما تقدم؛ فإنه [لما][١] نهى وأمر، حذر عن اتباع غير سبيله، على ما بيته الأحاديث الصحيحة، وأقاويل السلف. وأنَّ: في موضع نصب، أي: وأنَّ أنَّ هذا صراطِي. عن الفراء، والكسائي. [قال الفراء][٢]: ويجوز أن يكون خفضاً: أي وصاكم به، ويأنَّ هذا صراطِي.

- قال - والصراط: الطريقُ، الذي هو دين الإسلام. مُسْتَقِيمًا: نصب على الحال، ومعناه: مسترياً قويماً[٣]، لا اعوجاج فيه.

فأمر باتباع طريقه الذي طرقه - على لسان محمد ﷺ - وشرعه، ونهايته الجنة. وتشعبت منه طرفٌ، فمن سلك الجادة نجا، ومن خرج إلى تلك الطرق أفضى به إلى النار؛ قال الله تعالى: «وَلَا تَبْغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ» أي: تميل. انتهى [٤].

وروى أحمدُ، والنسائيُ، والدارميُ، وابن أبي حاتم، والحاكم - وصححه - ورواه محمد بن نصر المروزي في (كتاب الاعتصام) بسنده صحيح، عن ابن مسعود، قال: (خط رسول الله ﷺ خطأ بيده. ثم قال: هذا سبيل الله مستقيماً، ثم خط خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شماله، ثم قال: وهذه السُّبُل ليس منها سبيل إلا وعليه شيطانٌ يدعوك إليه، ثم قرأ: «وأنَّ هذَا صراطِي مُسْتَقِيمًا فاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بَكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ»)[٥].

(١) ساقط من الأصل (م) (هـ) (ط).

(٢) إضافة من «التفسير».

(٣) (هـ) (ط): قيمًا.

(٤) القرطبي: «الجامع لاحكام القرآن» (١٣٧/٧).

(٥) «مستند أحمد» (١/٤٣٥، ٤٦٥)، «والسنن الكبرى» للنسائي كما في «تحفة الاشراف» (٤٩/٧)، و«سنن

الدارمي» (١/٦٧)، و«تفسير ابن أبي حاتم» كما في «الدر المنشور» (٣/٣٨٥)، و«المستدرك للمحاكم»

(٢/٣١٨) وصححه وافقه النهبي، و«السنة» للمرزوقي (٥)، وله شاهدٌ من حديث جابر، أخرجه ابن

ماجرة رقم (١١) وابن أبي عاصم رقم (١٦) والمرزوقي (٦).

وعن مجاهد: «ولا تبعوا السبل» قال: البدع، والشبهات<sup>(١)</sup>.

قال العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى: ولذك في الصراط المستقيم قوله وجيزاً، فإن الناس قد تنوعت عباراتهم عنه بحسب صفاته ومتعلقاته. وحقيقة شيء واحد، وهو طريق الله الذي نصبه لعباده موصلاً لهم إليه، ولا طريق إليه سواه، بل الطرق كلها مسدودة على إلحاده إلا طريقه، الذي نصبه على السنن [٩/ب]

رسله، وجعله موصلاً لعباده إليه. وهو إفراد بالعبودية، وإفراد رسوله بالطاعة، فلا يُشرك به أحداً في عبوديته ولا يُشرك برسوله عليه السلام أحداً في طاعته. فيجرد التوحيد، ويجرد متابعة الرسول عليه السلام.

وهذا كله مضمون شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله. فما شئ فُسرَ به الصراطُ المستقيم، فهو داخلٌ في هذين الأصلين. ونكتة ذلك: أن تُحبَّه بقلبك، وتُرضيَّه بجهدك كله فلا يكون في قلبك موضعٌ إلا معموراً بحبه، ولا يكون لك إرادة إلا متعلقة بمحضاته.

فالأول: يحصل بتحقيق شهادة أن لا إله إلا الله.

والثاني: يحصل بتحقيق شهادة أنَّ محمداً رسول الله. وهذا هو الهدى ودين الحق، وهو معرفة الحق والعمل به، وهو معرفة ما بعث الله به رسوله والقيام به. فقل ما شئت من العبارات، التي هذا آخِتها<sup>(٢)</sup> وقطب رحابها<sup>(٣)</sup>.

ـ قال - : وقال سهلُ بن عبد الله<sup>(٤)</sup>: عليكم بالأثر والسنّة، فإني أخافُ أنَّه سيأتى عن قليلٍ زمانٌ، إذا ذكرَ إنسانُ النبيَّ عليه السلام والإقتداء به في جميع أحواله، ذمُوه ونفروا عنه وتبُّروا منه، وأذلوه وأهانوه.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قال ابنُ مسعود: من أراد أن ينظر إلى وصية

(١) أخرجه الطبرى في «التفسير» الأرقام (١٤١٦٣ - ١٤١٦٥)، وابن أبي شيبة، كما في «الدر المثمر» (٣٨٦/٣).

(٢) الآخِيَّة، بالمد والتثبيط. واحد الآوَّلَيْن، وهي الوتد الذي تشدُّ إليه الدابة. «الصحاح» (٦/٢٢٦٥).

(٣) ابن القيم: «بدائع الفوائد» (٢/٤٠).

(٤) أبو محمد بن يونس الشترى من كبار الصوفية. أتى عليه ابنُ تيمية، (ت ٢٨٣) ينظر «الاستقامة» (١/٤٠)، «والشنرات» (٢/١٨٢).

محمد ﷺ التي عليها خاتمه، فليقرأ [قوله تعالى]<sup>(١)</sup> «قل تعالوا أتلُّ ما حرم ربكم عليكم» إلى قوله: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ» الآية.

ش: قوله: (ابن مسعود). هو عبد الله بن مسعود بن غافل - بمجمعمة وفاء - بن حبيب الهمذاني، أبو عبد الرحمن، صحابي جليل من السابقين الأولين. من أهل بدر، وأحد، والخندق، وبيعة الرضوان، ومن كبار علماء الصحابة. أمره عمر على الكوفة، ومات سنة اثنين وثلاثين، رضى الله عنه<sup>(٢)</sup>.

وهذا الأثر، رواه الترمذى وحسنه<sup>(٣)</sup>، وابن المنذر، وابن أبي حاتم<sup>(٤)</sup>، والطبرانى<sup>(٥)</sup> بتحوه.

<sup>(٦)</sup> وسبب هذا القول - والله أعلم - ما رواه البخارى في (صحيحه)، عن ابن عباس رضى الله عنهم، قال لما اشتدا بالنبي ﷺ وجده، قال: «أنتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تختلفوا بعده» قال عمر: إنَّ النَّبِيَّ ﷺ عَلَيْهِ الْوَجْهُ وَعِنْدَنَا كِتَابُ اللَّهِ حَسِيبُنَا<sup>(٧)</sup>. فاختلقو، وكثُرَ اللَّغْطُ، قال: «قَوْمُوا عَنِّي وَلَا يَنْبَغِي عَنِّي التَّنَازُعُ» فخرج ابن عباس يقول: إنَّ الرَّزِيَّةَ كُلُّ الرَّزِيَّةِ، ما حال بين رسول الله وبين كتابه<sup>(٨)</sup>. فقال ابن مسعود: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه... الحديث<sup>(٩)</sup>.

(١) إضافة من (ض).

(٢) ترجمته في «طبقات ابن سعد» (٣٤٢/٢).

(٣) الترمذى: في «الجامع» رقم (٣٠٧٢).

(٤) كما في «الدر المثور» (٣/٣٨١).

(٥) «المجمع الكبير» رقم (١٠٦٠)، وأخرجه أيضاً أبو الشيخ، وابن مردويه، والبيهقي في «شعب الإيمان» كما في «الدر المثور» (٣/٣٨١).

(٦) من هنا ساقطٌ من (ض) و(م) و(هـ) و(ط) ومعلقٌ في هامش الأصل، وعليه كلمة صبح.

(٧) إنما كان قصده رضى الله عنه التخفيف عن رسول الله ﷺ؛ لما رأى ما هو فيه من شدة الكرب، ينظر «فتح الباري» (٨/١٣٤).

(٨) أخرجه البخارى في «ال الصحيح» الأرقام (١١٤، ٣٠٥٣، ٤٤٣١، ٤٤٣٢، ٢١٦٨، ٥٦٦٩، ٧٣٦٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٦٣٧)، وأحمد في «المسند» برقم (٢٩٩٢).

(٩) قال ابن تيمية: ومن تورم أن هذا الكتاب كان بخلافة على، فهو ضالٌ باتفاق عامة الناس. «منهج السنة النبوية» (٦/٢٦).

(١٠) إلى هنا يتنهى السقط.

ش: هذا الحديثُ في (الصحيحين) من طُرق، وفي بعض رواياته نحوٌ مما ذكره المصنف.

ومعاذ: هو ابن جبل بن عمرو بن أوس الأنصاري الخزرجي، أبو عبد الرحمن، صحابي مشهور من أعيان الصحابة، شهد بدرًا وما بعدها. وكان إليه المُتَهَنِّئُ، في العلم والأحكام والقرآن، رضى الله عنه.

وقال النبي ﷺ: «معاذ يُحشر يوم القيمة أمام العلماء برتبة»<sup>(١)</sup> أي بخطورة.

قال في (القاموس): والرَّتْوَةُ: الخطورةُ، وشرفُ من الأرض، وسُويعَةٌ من الزمان، والدَّعْوَةُ، والقَطْرَةُ<sup>(٢)</sup>، ورميةٌ بسهم، أو نحو ميل أو مدى البصر. والرَّأْتَى: العالمُ الربَّانِيُّ. انتهى<sup>(٣)</sup>.

[١٠/ب] وقال في (النهاية): أنه يتقدّم العلماء برتبة. أي: برمية سهم. وقيل: بميل. وقيل: مدى البصر<sup>(٤)</sup>. وهذه الثلاثة، أشباهٌ بمعنى الحديث.

مات سنة ثمانين عشرة بالشام، في طاعون عمّواس. واستخلفه النبي ﷺ على أهل مكة يوم الفتح، يعلمهم دينهم.

قوله: (كنتُ رديفَ النبي ﷺ). فيه: جوازُ الإِرْدَافِ على الدابة، وفضيلةُ معاذ. قوله: (على حمار). في رواية اسمه: عُفِير<sup>(٥)</sup>.

قلت: أهداء إليه المقوس<sup>(٦)</sup>، صاحب مصر<sup>(٧)</sup>. وفيه: تواضعه ﷺ لركوب الحمار والإِرْدَافِ عليه<sup>(٨)</sup>، وخلافاً لما عليه أهلُ الكِبِيرِ.

(١) أخرجه موصولاً ابنُ سعد في «الطبقات» (٢/٣٤٨، ٣٤٩)، وأبو نعيم في «الحلية» (١/٢٢٨) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وذكره الالبانى في «صحيحة» برقم (١٠٩٠).

(٢) في جميع النسخ: القطرة. والتوصيب من (القاموس).

(٣) «القاموس المحيط» للقيروزآبادى (٤/٣٣٢).

(٤) «النهاية في غريب الحديث» لابن الأثير (٢/١٩٥).

(٥) البخاري في «الصحبي» رقم (٢٨٥٦).

(٦) جُرَيْجُ بنُ مِيْنَى الْقِبْطِيُّ، والمقوس لقبُ لكل من حكم مصر في ذلك الزمان. (القاموس) (٢/٢٤٢).

(٧) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٨/٢١٢) عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي صعصعة.

(٨) «كتاب التوحيد» المسألة الخامسة والعشرون.

قوله: «أندرى ما حقُّ الله على العباد» أخرج السؤال بصيغة الاستفهام؛ ليكون أوقع في النفس، وأبلغ في فهم المتعلم.  
وحقُّ الله على العباد: هو ما يستحقُّ عليهم.

وحقُّ العباد على الله: معناه أنه متحقّق لا محالة؛ لأنَّه قد وعدهم ذلك جزاءً لهم على توحيدِه «وَعَدَ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ» [الروم: ٦].

قال شيخُ الإسلام: كونُ المطيع يستحقُ الجزاء، هو استحقاق إنعامٍ وفضلٍ. ليس هو استحقاق مقابلة، كما يستحقُ المخلوقُ على المخلوق. فمن الناس، من يقول: لا معنى للاستحقاق إلا أنَّه أخبر بذلك ووعده صدقٌ. ولكنَّ أكثرَ الناس يُبَتُّون استحقاقاً زائداً على هذا؛ كما دلَّ عليه الكتابُ والسنة؛ قال تعالى: «وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ» [الروم: ٤٧]، لكنَّ أهلَ السنة يقولون: هو الذي كتب على نفسه الرحمة، وأوجب على نفسه الحقَّ، لم يوجبه عليه مخلوق.

والمعتزلة يدعون أنَّه واجبٌ عليه بالقياس على المخلوق<sup>(١)</sup>، وأنَّ العباد همُ الذين أطاعوه بدون أنْ يجعلُهم مُطاعين له، وأنَّهم يستحقون الجزاء بدون أنْ يكون الموجب، وغلطوا في ذلك.

وهذا البابُ غلطت فيه الجبريةُ القدريَّة<sup>(٢)</sup> أتباع جهم، والقدريَّة النافية<sup>(٣)</sup>.

قوله: (قلتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ). فيه: حُسْنُ الْأَدْبِ مِنَ الْمُتَعَلِّمِ، وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لِمَنْ سُئِلَ عَمَّا لَا يَعْلَمُ أَنْ يَقُولَ ذَلِكَ، بِخَلْفِ أَكْثَرِ الْمُتَكَلِّفِينَ<sup>(٤)</sup>.

قوله: «أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلَا يَشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا» أَيْ: يوحُّدوه بالعبادة. ولقد أحسن

العلامةُ ابنُ القيمِ، حيث عرَّفَ العبادة/ بتعريفِ جامعٍ، فقال:  
[١/١١]  
وَعِبَادَةُ الرَّحْمَنِ غَايَةُ حُبِّهِ مَعَ ذُلُّ عَابِدِهِ هَمَا قُطِّبَانِ  
وَعَلَيْهِمَا فَلَكُ الْعِبَادَةُ دَائِرٌ مَادَارَهُ حَتَّى قَامَتِ الْقَطْبَانِ

(١) (م): المطلق.

(٢) الأصل (هـ) و(ط): والقدريَّة.

(٣) هم القدريَّة المعتزلة، ينظر «منهج السنة النبوية» (٥ / ٣٠٠ - ٣٦٠).

(٤) الأولى إحالَة الأمر إلى علم الله وحده، حيث لم ينقل ذلك عن أحدٍ من الصحابة رضي الله عنهم بعد وفاة النبي ﷺ، فيما نعلم.

**ومداره بالامر امر رسوله لا بالهوى والنفس والشيطان<sup>(١)</sup>**

قوله: «ولا يُشركوا به شيئاً» أي: يوحّدوه بالعبادة، فلابد من التجرد من الشرك في العبادة. ومن لم يتجرد من الشرك، لم يكن آتياً بعبادة الله وحده، بل هو مشركٌ، قد جعل الله نذراً.

وهذا معنى قول المصنف رحمة الله تعالى: وفيه: أنَّ العبادة هي التوحيد؛ لأنَّ الخصومة فيه<sup>(٢)</sup>.

وفي بعض الآثار الإلهية: إنَّ والجن والإنس في نبأ عظيم، أخلقُ ويُعبدُ غيري، وأرزقُ ويُشكِّر سوائي. خيرى إلى العباد نازل، وشرهم إلى صاعد، اتحبُّ إليهم بالنعم، ويتغاضون إلى بالمعاصي<sup>(٣)</sup>.

قوله: «وحقُّ العباد على الله أن لا يُعذَّب من لا يُشرك به شيئاً». قال الحافظ: اقتصر على نفي الإشراك؛ لأنَّ يستدعي التوحيد بالاقضاء، ويستدعي إثبات الرسالة باللزوم. إذ من كذبَ رسول الله ﷺ فقد كذبَ الله، ومن كذبَ الله فهو مشرك. أو<sup>(٤)</sup> هو مثل قول القائل: من توضأ صحت صلاته، أي: مع سائر الشروط. انتهى<sup>(٥)</sup>.

قوله: (أفلا أبشرُ الناس). فيه: استحبابُ بشارة المسلم، بما يسره<sup>(٦)</sup>، وفيه: ما كان عليه الصحابة من الاستبشار بمثل هذا. قاله المصنف رحمة الله تعالى.

قوله: «لا تُبشرُهم فيتكللوا». أي: يعتمدوا على ذلك، فيتركوا التنافس في الأعمال.

وفي رواية: فأخبر بها معاذُ عند موته، تائماً<sup>(٧)</sup>. أي: تخرجاً من الإثم.

(١) ابن القيم: «الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية» (٣٢).

(٢) المسألة الثانية.

(٣) أخرجه الطبراني في «مسند الشاميين»، والحاكم في «التاريخ»، والبيهقي في «شعب الإيمان»، والديلمي في «مسند الفردوس» كما في «الدر المنثور» (٧/٦٥٢) والحكيم الثرمذى في «نوادر الأصول» كما في «الكترة».

(٤) مرفوعاً عن حديث أبي الدرداء، رضي الله عنه.

(٥) جميع النسخ: و. والمشت من «الفتح».

(٦) ابن حجر العسقلاني: «فتح الباري» (١/٢٢٨).

(٧) المسألة السابعة عشرة.

(٧) البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٢٨).

قال الوزير، أبو المظفر<sup>(١)</sup>: لم يكن يكتمنها إلا عن جاهلٍ، يحمله جهله على سوء الأدب بترك الخدمة في الطاعة. فأماماً الأكياسُ، الذين إذا سمعوا بمثل هذا زادوا في الطاعة، ورأوا أنَّ زيادة النعم تستدعي زيادة الطاعة، فلا وجه لكتمانها عنهم.

وفي الباب من الفوائد، غيرُ ما تقدَّم: الحثُّ على إخلاص العبادة لله تعالى، وأنها لا تنفع مع الشرك بل لا تُسمَّى عبادة. والتنبيهُ على عظمة حق الوالدين، وتحريم عقوفهم. والتنبيهُ على عظمة الآيات المحكمات في سورة الأنعام<sup>(٢)</sup>.

وجوازُ كِتْمَانِ الْعِلْمِ لِلْمُصلَحَةِ<sup>(٣)</sup>.  
قوله: (آخر جاه). أي: البخاريُّ، ومسلم.

والبخاري: هو الإمام، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن بَزْدَرَيَّةِ الْجُعْنَى مولاهم، الحافظ الكبير، صاحب (الصحيح) و(التاريخ) و(الأدب المفرد)<sup>(٤)</sup>، وغير ذلك من مصنفاته.

روى عن: الإمام أحمد بن حنبل، والحمدى<sup>(٥)</sup>، وابن المدى<sup>(٦)</sup>، وطبقتهم.  
وروى عنه: مسلمُ، والنمسائى، والترمذى، والفربرى<sup>(٧)</sup> راوى (الصحيح).  
ولد سنة أربع وسبعين ومائة، ومات سنة ست وخمسين ومائتين<sup>(٨)</sup>.

(١) يحيى بن محمد بن هبيرة، الوزير، فقيه محدث، له كتاب «الافتتاح عن معانى الصاحب» وغيره (ت ٥٦). (٤٢٦ / ٢٠). (سیر أعلام النبلاء).

(٢) «المسألة التاسعة».

(٣) «المسألة السادسة عشرة».

(٤) كلها مطبوعة متداولة، والحمد لله.

(٥) أبو بكر، عبد الله بن الزبير بن عيسى القرشى، ثقة حافظ فقيه. (ت ٢١٩) «التفريغ» (٣٠٣ / ٣).

(٦) أبو الحسن، علي بن عبد الله بن جعفر بن نحیج السعدي، مولاهم البصري، ثقة ثبت إمام. (ت ٢٣٤). (تفريغ) (٤٠٣ / ١).

(٧) أبو عبد الله، محمد بن يوسف بن مطر بن صالح، منسوب إلى فَرِّير. وهي بلدة على طرف جيرون، مما يلي بخارى (ت ٣٢٠) «اللباب» (٤١٨ / ٢).

(٨) ينظر: الذهبي: «تذكرة الحفاظ» (٢ / ٥٥٥).

ومسلم<sup>(١)</sup>: هو ابن الحجاج بن مسلم، أبو الحسين، القشيري النيسابوري، صاحب (الصحيح) و(العلل) و(الوحدان)، وغير ذلك. روى عن: أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وأبي خيثمة، وابن أبي شيبة وطبقتهم، وروى عن البخاري (صححه).

وروى عنه: الترمذى<sup>(٢)</sup>، وإبراهيم بن محمد بن سفيان<sup>(٣)</sup> راوى (الصحيح) وغيرهما.

ولد سنة أربعين ومائتين، ومات سنة إحدى وستين ومائتين بنىسابور<sup>(٤)</sup>، رحمهما الله تعالى.

(١) ينظر: في ترجمته، الذهبي، «تذكرة الحفاظ» (٢/٥٩٠).

(٢) روى عنه الترمذى حديثاً واحداً. «تذكرة الحفاظ» للذهبي (٢/٥٨٨).

(٣) العالم الفقيه. الذهبي، «المصدر السابق».

(٤) منطقة واسعة في شرق بلاد فارس، مما يلي بحر قزوين. ولم تزل بلاد إسلام حتى استحوذ عليها الراشدة.

ينظر البلاذرى «فتح البلدان» (٣٩٥).

(١)  
باب

## بيان فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب بيان فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب.  
ش: (باب): خبر مبتدأ محنوف، تقديره: هذا.

قلت: ويجوز أن يكون مبتدأ خبر محنوف، تقديره: هذا.

و: (ما). يجوز أن تكون موصولة، والعائد محنوف. أي: وبيان الذي يكفره  
من الذنوب. ويجوز أن تكون مصدرية، أي: وتکفیره الذنوب، وهذا الثاني أظهر.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا  
إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمان وهم مهتدون﴾ [الأنعام: ٨٢].

ش: قال ابن جرير: حدثني المثنى - وساق بسنده - عن الربيع بن أنس، قال:  
الإيمان: الإخلاص لله وحده<sup>(١)</sup>.

وقال ابن كثير - في الآية: أي: هؤلاء الذين أخلصوا العبادة لله وحده، ولم  
يُشركوا به شيئاً: هم الأموتون يوم القيمة، المُهتدون في الدنيا والآخرة<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن زيد، وابن إسحاق: هذا من الله على فصل القضاء، بين إبراهيم  
وقومه<sup>(٣)</sup>.

وعن ابن مسعود: لما نزلت هذه الآية، قالوا: فائنا لم يظلم نفسه؟.

قال عليه السلام: ﴿إن الشرك لظلم عظيم﴾ [القمان: ١٣].

(١) ابن جرير «التفسير» (٤٩١/١١).

(٢) ابن كثير، «تفسير القرآن العظيم» (٢٨٨/٣).

(٣) «تفسير الطبرى» (٤٩٣/١١).

[١/١٢] وساقه البخاري / بسنده، فقال: حدثنا عمر بن حفص، حدثنا أبي، حدثنا الأعمش، حدثني إبراهيم، عن علقة، عن عبد الله رضي الله عنه، قال: لما نزلت **﴿الذين آمنوا ولم يُلْبِسُوا إيمانهم بظلم﴾** قلنا: يا رسول الله أينا لا يظلم نفسه؟ قال: **«ليس كما تقولون، لم يلبسو إيمانهم بظلم: بشرك. أو لم تسمعوا إلى قول لقمان لابنه: ﴿يَابْنِي لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾**<sup>(١)</sup>

وهذا الحديث في (الصحيح) و(المستدرك) وغيرهما.

ولأحمد بنحوه، عن عبد الله، قال: لما نزلت: **﴿الذين آمنوا ولم يُلْبِسُوا إيمانهم بظلْم﴾** شق ذلك على أصحاب رسول الله ﷺ، فقالوا: يا رسول الله، فأينا لا يظلم نفسه؟ قال: **«إِنَّه لِمَنْ لَمْ تَعْنُونَ، أَلَمْ تَسْمِعُوا مَا قَالَ الْعَبْدُ الصالح: ﴿يَابْنِي لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ الشَّرْكَ لظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾، إِنَّمَا هُوَ الشَّرْك﴾**<sup>(٢)</sup>.

وعن عمر: أنه فسره بالذنب. فيكون المعنى: الأمان من كل عذاب. وقال الحسن، والكلبي: أولئك لهم الأمان في الآخرة، وهم مهتدون في الدنيا.

قال شيخ الإسلام: والذين شق عليهم، ظنوا أنَّ الظلم المشروط هو ظلم العبد نفسه، وأنَّه لا أمن ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه. فيَبَيَّنُ لهم النبي ﷺ ما دلَّهم على أنَّ الشرك ظلمٌ في كتاب الله، فلا يحصل الأمانُ والاهتداء إلا لمن لم يُلْبِسْ إيمانه بظلم، فإنَّ من لم يلبس إيمانه بهذا الظلم، كان من أهل الأمان والاهتداء، كما كان من أهل الاصطفاء، في قوله تعالى: **﴿ثُمَّ أُرْثَنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْنَطَفَنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ﴾** [الأية فاطر: ٣٢].

[و] هذا لا ينفي أن يؤخذ أحدهم بظلمه لنفسه، بذنب إذا لم يتبع؛ كما قال تعالى: **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾** [الزلزلة: ٦ - ٧].

وقد سأله أبو بكر الصديق رضي الله عنه النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله، أينا

(١) صحيح البخاري الأرقام (٣٣٦٠، ٣٤٢٨، ٣٤٢٩، ٤٦٧٦، ٤٧٧٦، ٦٩١٨، ٦٩٣٧)، وأخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (١٢٤).

(٢) «المسند» الأرقام (٣٥٨٩، ٤٤٤٠، ٤٠٣١)، والطبرى في «التفسير» رقم (١٣٤٨)، والترمذى في «الجامع» رقم (٣٠٦٩).

لم يعمل سوءاً؟! فقال: «يا أبا بكر ألسنت تتصبّ؟ ألسنت تحزن، أليس يصيّبك  
اللاؤاء<sup>(١)</sup>؟! فذلك ما تُجزون به»<sup>(٢)</sup>.

فيَّـينـ: أنـ المؤمنـ الـذـى إـذـ مـاتـ دـخـلـ الجـنـةـ، قدـ يـجـزـىـ بـسـيـثـاتـهـ فـيـ الدـنـيـاـ  
بـالـمـاصـابـ.

ـ قالـ: فـمـنـ سـلـيمـ مـنـ أـجـنـاسـ الـظـلـمـ الـثـلـاثـةـ: الشـرـكـ، وـظـلـمـ الـعـبـادـ، وـظـلـمـهـ  
لـنـفـسـهـ بـمـاـ دونـ الشـرـكـ، كـانـ لـهـ الـأـمـنـ التـامـ/ وـالـاهـتـدـاءـ التـامـ. وـمـنـ لـمـ يـسـلـمـ مـنـ [١٢/ـبـ]  
ظـلـمـهـ لـنـفـسـهـ، كـانـ لـهـ الـأـمـنـ وـالـاهـتـدـاءـ مـطـلـقاـ.

بـعـنىـ: أـنـ لـابـدـ أـنـ يـدـخـلـ الجـنـةـ، كـماـ وـعـدـ بـذـلـكـ فـيـ الـآـيـةـ الـأـخـرـىـ. وـقـدـ هـدـاهـ  
الـلـهـ إـلـىـ الـصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ، الـذـىـ تـكـوـنـ عـاقـبـتـهـ فـيـ إـلـىـ الجـنـةـ. وـيـحـصـلـ لـهـ مـنـ نـقـصـ  
الـأـمـنـ وـالـاهـتـدـاءـ، بـحـسـبـ مـاـ نـقـصـ مـنـ إـيمـانـ بـظـلـمـهـ لـنـفـسـهـ.

لـيـسـ مـرـادـ النـبـيـ ﷺـ بـقـولـهـ: «إـنـاـ هـوـ الشـرـكـ» أـنـ مـنـ لـمـ يـشـرـكـ الشـرـكـ الـأـكـبـرـ،  
يـكـوـنـ لـهـ الـأـمـنـ التـامـ وـالـاهـتـدـاءـ التـامـ. فـإـنـ أـحـادـيـهـ الـكـثـيرـةـ، مـعـ نـصـوصـ الـقـرـآنـ:  
تـبـيـّـنـ أـنـ أـهـلـ الـكـبـائـرـ مـعـرـضـونـ لـلـخـوفـ، لـمـ يـحـصـلـ لـهـمـ الـأـمـنـ التـامـ وـالـاهـتـدـاءـ التـامـ  
الـذـىـ يـكـوـنـ بـهـ مـهـتـدـيـنـ إـلـىـ الـصـرـاطـ الـمـسـتـقـيمـ، صـرـاطـ الـذـينـ أـنـعـمـ اللـهـ عـلـيـهـمـ، مـنـ  
غـيـرـ عـذـابـ يـحـصـلـ لـهـمـ. بـلـ مـعـهـمـ أـصـلـ الـاهـتـدـاءـ إـلـىـ هـذـاـ الـصـرـاطـ، وـمـعـهـمـ أـصـلـ  
نـعـمـةـ اللـهـ تـعـالـىـ عـلـيـهـمـ، وـلـابـدـ لـهـمـ مـنـ دـخـلـ الجـنـةـ.

وـقـولـهـ: «إـنـاـ هـوـ الشـرـكـ» إـنـ أـرـادـ الـأـكـبـرـ، فـمـقـصـودـهـ: أـنـ مـنـ لـمـ يـكـنـ مـنـ  
أـهـلـهـ فـهـوـ آـمـنـ مـاـ وـعـدـ بـهـ الـمـشـرـكـوـنـ مـنـ عـذـابـ الـدـنـيـاـ وـالـآـخـرـةـ. إـنـ كـانـ مـرـادـهـ  
جـنـسـ الشـرـكـ، فـيـقـالـ: ظـلـمـ الـعـبـدـ لـنـفـسـهـ، كـبـخـلـهـ - بـحـبـ الـمـالـ - بـبعـضـ الـواـجـبـ هـوـ  
شـرـكـ أـصـفـرـ. وـحـبـهـ مـاـ يـغـضـهـ اللـهـ تـعـالـىـ، حـتـىـ يـقـدـمـ هـوـاهـ عـلـىـ مـحـبـةـ اللـهـ  
شـرـكـ أـصـفـرـ، وـنـحـوـ ذـلـكـ. فـهـذـاـ فـاتـهـ مـنـ الـأـمـنـ وـالـاهـتـدـاءـ، بـحـسـبـهـ.

(١) الشدة وضيق المعيشة. «النهاية» (٤/٢٢١).

(٢) أخرجه أحمد في «المسند» الأرقام (٦٨-٧١)، والمرورى في «مسند» أبي بكر رقم (١١١)، والطبرى في  
«التفسير» الأرقام (١٠٥٢٣ - ١٠٥٢٨)، وأiben حبان رقم (١٧٢٣) (موارد)، والحاكم في «المستدرك»  
(٧٤/٣) وصححه ووافقه التهبي.

ولهذا كان السلف يدخلون الذنب في هذا الشرك، بهذا الاعتبار. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>.

وقال ابن القيم رحمة الله تعالى: قوله تعالى: «الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمان وهم مهتدون». قال الصحابة: «أينا يا رسول الله لم يلبس إيمانه بظلم؟». قال: «ذلك الشرك». ألم تسمعوا قولَ العبد الصالح «إنَّ الشَّرْكَ لظُلْمٌ عَظِيمٌ» فلما أشكل عليهم المراد بالظلم، فظنُّوا أنَّ ظلْمَ النَّفْسِ داخِلٌ فِيهِ، وَأَنَّ مَنْ ظُلِمَ نَفْسَهُ - أىَّ ظُلْمًا كَانَ - لَمْ يَكُنْ آمِنًا وَلَا مَهْتَدِيًّا. أجابهم صلوات الله وسلامه عليه: بأنَّ الظلم الرافع للأمن والهدية على الإطلاق، هو الشرك.

وهذا والله، هو الجواب الذي يشفى العليل ويروي الغليل، فإنَّ الظلم المطلق [١/١٣] التام: هو الشرك، الذي هو وضع العبادة في غير موضعها. والأمن والهدى المطلق: هو الأمان في الدنيا والآخرة، والهدى إلى الصراط المستقيم. فالظلم المطلق التام، رافع للأمن والهدى المطلق التام. ولا يمنع ذلك أن يكون مطلق الظلم مانعاً من مطلق الأمان، ومطلق الهدى. فتأمله. فالظلم المطلق، والحسنة للحسنة. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمداً عبده ورسوله، وأنَّ عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق والنار حق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل» أخر جاه<sup>(٣)</sup>.

ش: عبادة بن الصامت: ابن قيس الأنصاري الخزرجي، أبو الوليد، أحد النقباء، بدرى مشهور. مات بالرملا<sup>(٤)</sup> سنة أربع وثلاثين، وله اثنتان وسبعين سنة. وقيل: عاش إلى خلافة معاوية.

(١) ابن تيمية، «الكلام على حقيقة الإسلام»، ١٢٢ - ١٢٤.

(٢) ابن القيم، «الصواعق المرسلة»، ٢٢١/١.

(٣) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٤٣٥)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٨).

(٤) عُلُقَ في هامش الأصل: موضع بالشام. وكتب عليه حرف (ح) إشارة إلى أنه حاشية. والرملا مدينة في بلاد فلسطين السليبة بالقرب من اللد، بين يافا والقدس.

قوله: «من شهد أن لا إله إلا الله» أي: من تكلم بها عارفاً لمعناها، عاملاً بمقتضاهما باطنًا وظاهرًا؛ كما قال تعالى: «فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». [محمد: ١٩] قوله: «إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ». [الزخرف: ٨٦].

أما النطقُ بها من غير معرفة بمعناها، ولا يقين ولا عمل بما تقتضيه، من نفي الشرك وإخلاص القول والعمل - قول القلب واللسان، وعمل القلب والجوارح - فغيرُ نافع بالإجماع.

قال في (المفہوم على صحيح مسلم)<sup>(١)</sup>: باب لا يکفى مجرد التلفظ بالشهادتين، بل لأبدٍ من استيقان القلب.

هذه الترجمة تنبئه على فساد مذهب المرجئة، القائلين بأنَّ التلفظ بالشهادتين كافٍ في الإيمان.

وأحاديثُ هذا الباب تدلُّ على فساده، بل هو مذهبٌ معلوم الفساد من الشريعة لم يوقف عليها. ولأنه يلزم منه تسويغُ الفساق، والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح، وهو باطلٌ قطعاً. انتهى.

وفي هذا الحديث ما يدل على هذا، وهو قوله: «من شهد» فإنَّ الشهادة لا تصلح إلا إذا كانت عن علم ويقين . / [١٣/ب]

قال النووي: هذا حديث عظيم جليل الموقع، وهو أجمعٌ - أو من أجمع - الأحاديث المشتملة على العقائد؛ فإنه عَلَيْهِ السَّلَامُ جمع فيه ما يخرج من ملل الكفر، على اختلاف عقائدهم وتبايُعُهم، فاقتصر عَلَيْهِ السَّلَامُ في هذه الأحرف على ما يُبَيَّنُ [بِهِ]<sup>(٢)</sup> جميعُهم. انتهى<sup>(٣)</sup>.

ومعنى: لا إله إلا الله. أي: لا معبدٌ حقٌّ إلا الله. وهو في مواضع من القرآن، ويأتيك في قول إِلِيَّ الْيَقَاعِ<sup>(٤)</sup> صريحاً.

(١) المفہوم في شرح مختصر مسلم، لأبي العباس أحمد بن إبراهيم القرطبي (ت ٦٥٦). مخطوط، ينظر «الديباخ» (٤١ / ٤١).

(٢) إضافة من (م) و(ض) و«النهاج».

(٣) النووي، «النهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج» (١ / ٢٢٧).

(٤) أبو الحسن، إبراهيم بن عمر الشافعى. مفسر، مؤرخ. (ت ٨٨٥) «شندرات الذهب» (٧ / ٣٤٠).

قوله: «وَحْدَهُ تَأكِيدٌ لِلإِثْبَاتِ». «شريك له» تأكيد للنفي. قاله الحافظ؛ كما قال تعالى: «وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهٌ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ». ([البقرة: ١٦٣])، وقال: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهٌ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ» ([الأنياء: ٢٥])، وقال: «وَإِلَى عَادَ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَاقُومٌ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٌ غَيْرِهِ» ([الأعراف: ٦٥]). فأجابوا - ردًا عليه - بقولهم: «أَجْتَنَّتْنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا» ([الأعراف: ٧٠]).

وقال تعالى: «ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ» ([الحج: ٦٢]).

فتضمن ذلك: نفي الإلهية عمّا سوى الله، وهي العبادة، وإثباتها الله وحده لا شريك له.

والقرآن من أوله إلى آخره، يُبَيِّنُ هذا ويقرره ويرشد إليه. فالعبادة بجميع أنواعها، إنما تصدر عن تأله القلب بالحب والمحضوع والتذلل، رغبًا ورهبة. وهذا كلُّه لا يستحقه إلا الله تعالى، كما تقدم في أدلة هذا الباب وما قبله.

فمن صرف من ذلك شيئاً لغير الله، فقد جعله نِداً لله، فلا ينفعه مع ذلك قول ولا عمل.

ذكر كلام العلماء في معنى: الإله.  
قد تقدم كلام ابن عباس.

وقال الوزير، أبو المظفر في (الإفصاح): قوله: «شهادة أن لا إله إلا الله» يقتضي أن يكون الشاهد عالماً بـأن لا إله إلا الله؛ كما قال تعالى: «فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ».

- قال -: واسم الله. مرتفع بعد إلا؛ من حيث أنه الواجب له الإلهية، فلا يستحقها غيره سبحانه.

- قال - : وجملة الفائدة في ذلك: أن تعلم أن هذه الكلمة مشتملة على الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، فإنك لما نفيت الإلهية وأثبتت الإيجاب لله تعالى كنت من كفر بالطاغوت وأمن بالله.

وقال في (البدائع) - ردًا لقول من / قال: إنَّ المُسْتَنِى مُخْرِجٌ من المُنْفَى - قال: [١٤/١] بل هو مخرج المُنْفَى وحْكِمَهُ، فلا يكون داخلاً في المُنْفَى. إذ لو كان كذلك، لم يدخل الرجلُ في الإسلام بقول: لا إله إلا الله؛ لأنَّه لم يُثبِّت الإلهيَّة لله تعالى. وهذه أعظمُ كُلُمة تضمَّنت نفيَ الإلهيَّة عما سُوى الله، وإثباتها له بوصف الاختصاص. فدلالة على إثبات إلهيَّته، أعظمُ من دلالة قولنا: الله إلهُ. ولا يستريب أحدٌ في هذا، البَشَّة. انتهى بعنهاءٍ<sup>(١)</sup>.

[قلت]: ولا ريب أنَّه لم يدخل في المُنْفَى أصلًا؛ لأنَّ المراد من هذه الكلمة: إفرادُه تعالى بالإلهيَّة في قلب المُوحَّد وقوله وعمله، كما دلت عليه الآيات المُحكَمات، كما أخبر عن دعوة رُسُلِه «أَنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ» [المؤمنون/٣٢] فنفوا الإلهيَّة عما سُوى الله تعالى، وأثبتوها لله وحده.

فإنَّه تعالى هو المتصفُ بِتَفْرِيدِه بالإلهيَّة، أَزْلًا وأَبْدًا؛ كما قال تعالى: «ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ» [الحج: ٦٢]. وأخبر تعالى عن المُشْرِكِينَ، أنَّهم قالوا: «أَجْئَتْنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ» [الأعراف: ٧٠].

أرادوا أن يُدخلوه في جُملة آلهتهم في العبادة، وأنكروا أن تكون العبادة له وحده، مع معرفتهم أنَّ: لا إله إلا الله. تبطلُ ذلك.

وتسوية آلهتهم بالله في العبادة: هو الشرك الأَكْبَرُ، الذي يوجبُ الخلود في النار. فالمُوحَّدُ، مخالفٌ للمُشْرِكِ في قوله و فعله و نيتِه. وهذا ظاهرٌ لآخْفَاءِ به، بحمد الله<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو عبد الله، القرطبي، في تفسير لا إله إلا هو. أي: لا معبد إلا هو<sup>(٣)</sup>.

وقال الزَّمخشري<sup>(٤)</sup>: الإله. من أسماء الأجناس، كالرجل والفرس، يقع على

(١) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (٣/٥٨).

(٢) ما بينهما ساقطٌ من الأصل (م) (هـ) (ط).

(٣) والصواب أن يقال: لا معبد بحق إلا هو.

(٤) أبو القاسم، جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، لغوی، مفسر. من كبار المعتزلة (ت ٥٣٨).

«اللسان» (٤/٦).

كل معبودٍ بحق أو بباطل<sup>(۱)</sup>، ثم غالب على المعبود بحق<sup>(۲)</sup>.

قال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع؛ فإنَّ الإله هو المألوه، والمألوه: هو الذي يستحق أن يُعبد، وكونه يستحق أن يُعبد هو بما اتصف به من الصفات التي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحب، المخصوص له غاية الخضوع<sup>(۳)</sup>.

وقال رحمة الله تعالى: فإنَّ الإله هو المحبوب المعبود، الذي تالهُ القلوب بحبها، وتخضع له وتذلل له وتخافه وترجوه، وتنبِّه إليه في شدائدها، وتدعوه في مهماتها، وتتوكل عليه في مصالحها، وتلتجأ إليه وتطمئن بذكره، وتسكن إلى حبه. وليس ذلك إلا الله وحده؛ ولهذا كانت: لا إله إلا الله. أصدق الكلام، وكان أهلها أهل الله وحزبه، والمنكرون لها أعداء وأهل غضبه ونقمته. فإذا صحت صحة بها كل مسألة، وحال، ودفق. وإذا لم يصححها العبد فالفساد لارم له، في علومه وأعماله<sup>(۴)</sup>.

وقال ابنُ القيم: الإله هو الذي تالهُ القلوب محبة وإجلالاً، وإنابة وإكراماً، وتعظيمًا وذلاً، وخصوصاً وخوفاً، ورجاءً وتوكلاً<sup>(۵)</sup>.

وقال ابنُ رجب: الإله هو الذي يُطاع فلا يُعصى، هيبة له وإجلالاً ومحبة، وخوفاً ورجاءً وتوكلاً عليه، وسؤالاً منه ودعاء له، ولا يصلح ذلك كله إلا الله عزوجل. فمن أشرك مخلوقاً في شيءٍ من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية، كان ذلك قدحاً في إخلاصه، في قول: لا إله إلا الله، وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك<sup>(۶)</sup>.

وقال البِقاعي: لا إله إلا الله. أي [انتفى]<sup>(۷)</sup> انتفاءً عظيماً أن يكون معبودٌ بحقٍ

(۱) (هـ) (ط): باطل.

(۲) الزمخشري، «الكشف عن حقائق التزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل» (۱/۳۶).

(۳) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (۱۰/۲۴۹).

(۴) ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (۱۲/۲۰۲).

(۵) ينظر ابن القيم، «مدارج السالكين» (۱/۳۲).

(۶) ابن رجب، «كلمة الإخلاص» (۲۲).

(۷) ساقط من الأصل (مـ) (هـ) (ط).

غيرَ الملك الأعظم. فإنَّ هذا العِلمَ هو أعظمُ الذِّكرى المُتَجَهِّة من أهواكِ الساعة، وإنما يكون علماً إذا كان نافعاً، وإنما يكون نافعاً إذا كان مع الإذعان والعمل بما تفضيه، وإلا فهو جهلٌ صِرْفٌ.

وقال الطبيبي: الإله. فعال بمعنى مفعول، كالكتاب بمعنى المكتوب، من أله إلهة. أى: عبدَ عبادةً.

قال الشَّارحُ: وهذا كثيرٌ في كلامِ العلماء، وإجماعٌ منهم<sup>(١)</sup> أنَّ الإلهَ هو المعبود، خلافاً لما يعتقدُه عبادُ القبور وجهمةُ المتكلمين، من أنَّ معناه: هو الحال قادر على الاختراع، ونحو ذلك. ويظنون أنَّهم إذا قالوها فقد أتوا من التوحيد بالغاية القُصوى، ولو فعلوا ما فعلوا: من عبادة غير الله كدعوة الأموات، والاستغاثة بهم في الكربلات والنذر في الملَّمات، إلى غير ذلك من أنواع العبادات.

وما شعروا أنَّ مُشركيَ العرب وغيرَهم يُشاركونهم في الإقرار بهذا المعنى، ويعتقدون أنَّ الله هو الخالق قادر على الاختراع، كما قال تعالى: «ولئن سألهُم من خلقهم ليقولُنَّ اللَّهَ». [الزخرف: ٨٧] وقال: «ولئن سألهُم من خلق السموات والأرض ليقولُنَّ خلقُهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ» [الزخرف: ٩].

فأخبرَ تعالى عنهم: أنَّهم اتخذوا الأولياء من دونه، وقالوا: «ما نعبدُهم إلا لِيُقرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى». [الزمر: ٤]. فتبَّأَ من كان أبو جهل ورؤوسُ الكفر من قريشٍ وغيرَهم أعلمَ منه بمعنى لا إله إلا الله!!.

قال تعالى: «إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَنَّا لَنَارَكُوا أَلْهَتْنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ». [الصفات: ٣٥ - ٣٦]. فعرفوا أنَّها تدلُّ على ترك عبادةِ معبوداته<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: ودلائلُها على هذا دلالةُ تضمنُ، وأنَّ ذلك يقتضي إخلاصَ العبادة لله وحده. فدلائلُها على نفي الإلهية وعبادتها، وإفرادِ الله تعالى بالعبادة دلالةً مُطابقة<sup>(٣)</sup>.

(١) من هنا ساقطٌ من (م) و(هـ) و(ط) ومعلقٌ في هامشِ الأصل، وعليه كلمةٌ صح.

(٢) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوجيد» / (٧٦ - ٧٧).

(٣) هنا ينتهي السقط.

فَدَلَّتْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ: عَلَى نَفْيِ الْعِبَادَةِ عَنْ كُلِّ مَا سَوْيَ اللَّهِ، كَائِنًا مِنْ كَانَ،  
وَإِثْبَاتِ الْإِلَهِيَّةِ لِلَّهِ وَحْدَهُ، دُونَ مَا سَوَاهُ. وَهَذَا هُوَ التَّوْحِيدُ الَّذِي دَعَتْ إِلَيْهِ  
[١٤/ب] الرَّسُولُ / وَدَلَّ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ مِنْ أَوْلَهُ إِلَى آخِرِهِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى عَنِ الْجَنِّ : «قُلْ  
أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّ اسْتَمْعَ نَفْرًّا مِنَ الْجَنِّ فَقَالُوا إِنَا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا \* يَهْدِي إِلَى الرَّشْدِ  
فَآمَنَّا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرِبِّنَا أَحَدًا» [الْجَنِّ: ١ - ٢].

فَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ: لَا تَنْفَعُ إِلَّا مِنْ عِرْفٍ مَدْلُولٍ لَهَا نَفْيًا وَإِثْبَاتًا، وَاعْتَقَدَ ذَلِكُ، وَقِبَلَهُ  
وَعَمِلَ بِهِ.

وَأَمَّا مِنْ قَالَهَا عَنْ غَيْرِ عِلْمٍ وَاعْتِقَادٍ وَعَمَلٍ، فَقَدْ تَقْدَمَ كَلَامُ الْعُلَمَاءِ أَنَّ هَذَا  
جَهَلٌ صِرْفٌ. فَهُوَ حَجَةٌ عَلَيْهِ، بِلَا رِيبٍ.

فَقَوْلُهُ فِي الْحَدِيثِ: «وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ». تَأكِيدٌ، وَبَيَانٌ لِضَمْنَوْنِ مَعْنَاهَا. وَقَدْ  
أَوْضَحَ اللَّهُ تَعَالَى ذَلِكَ، وَبَيَانَهُ فِي قَصَصِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ فِي كِتَابِهِ الْمُبِينِ.

فَمَا أَجَهَلَ عَبَادَ الْقُبُورِ بِحَالِهِمْ !!، وَمَا أَعْظَمَ مَا وَقَعُوا فِيهِ. فَإِنَّ مُشْرِكَيَ الْعَرَبِ  
وَنَحْوِهِمْ جَحَدُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، لِفَظًا وَمَعْنَى. وَهُؤُلَاءِ الْمُشَرِّكُونَ أَقْرَأُوا بِهَا لِفَظًا،  
وَجَحَدوْهَا مَعْنَى.

فَتَجِدُ أَحَدَهُمْ يَقُولُهَا وَهُوَ يَالَّهُ غَيْرُ اللَّهِ بِأَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ، كَالْحُبُّ وَالْتَّعْظِيمِ،  
وَالْخُوفُ وَالرَّجَاءُ، وَالتَّوْكِيلُ وَالدُّعَاءُ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ. بِلَ زَادَ شَرِكُهُمْ  
عَلَى شَرِكِ الْعَرَبِ بِمَرَاتِبٍ؛ فَإِنَّ أَكْثَرَهُمْ إِذَا وَقَعَ فِي شَدَّةٍ، أَخْلَصَ الدُّعَاءَ لِغَيْرِ اللَّهِ  
تَعَالَى، وَيَعْتَقِدونَ أَنَّهُ أَسْرَعُ فَرْجًا لَهُمْ. بِخَلْفِ حَالِ الْمُشَرِّكِينَ الْأَوَّلِينَ، فَإِنَّهُمْ  
يُشَرِّكُونَ فِي الرِّخَاءِ، وَأَمَّا فِي الشَّدَادِ فَإِنَّمَا يُخْلِصُونَ اللَّهَ وَحْدَهُ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى:  
«فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ  
يُشَرِّكُونَ» . [الْعِنكَبُوتُ: ٦٥].

فِيهَا تَبَيَّنَ: أَنَّ مُشْرِكَيَ الْأَزْمَانِ، أَجَهَلُ بِاللَّهِ وَبِتَوْحِيدِهِ مِنْ مُشْرِكَيِ  
الْعَرَبِ، وَمِنْ قَبْلِهِمْ.

وَقَوْلُهُ: «وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ» أَيْ: وَشَهَدَ بِذَلِكَ، وَهُوَ مَعْطُوفٌ عَلَى  
مَا قَبْلَهُ عَلَى نِيَّةِ تَكْرَارِ الْعَامِلِ.

ومعنى: العبد، هنا: الملوكُ العابد. أي: أنه ملوكُ الله تعالى، والعبوديةُ الخاصةُ وصفةٌ؛ كما قال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ عَبْدٍ عَالِمٌ» [آل عمران: 26]. فأعلى مراتب العبد، العبوديةُ الخاصةُ والرسالة.

فالنبيُّ، محمدٌ ﷺ أكملُ الخلقِ في هاتين الصفتين الشريفتين. وأماماً الربوبيةُ والإلهيةُ: فهما حقُّ الله تعالى، لا يُشاركاً في شيءٍ منها ملَكٌ مقربٌ، ولا نبيٌّ مُرسلٌ.

وقوله: «عبدُهُ ورَسُولُهُ» أتى بهاتين الصفتين، وجمعهما دفعاً للإفراطِ والتفرط / .

[١٥]

فإنَّ كثيراً ممن يدعى أنه من أئمَّته: أفرط بالغلو قولًا وفعلاً، وفرط بترك متابعته، واعتمد على الآراء المخالفة لما جاء به، وتعسف في تأويل أخباره وأحكامه، بصرفها عن مدلولها، والصادف عن الانقياد لها مع اطرافها. فإنَّ شهادةَ أنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُهُ: تقتضي الإيمانَ به، وتصديقه فيما أخبرَ، وطاعته فيما أمرَ، والانتهاء عمَّا عنه زجر، وأنْ يُعظَمْ أمرُهُ ونهيهُ، ولا يُقدمَ عليه قولُ أحدٍ كائناً من كان.

والواقعُ اليومَ قبلَه خلاف ذلك!، فالله المستعان.

وروى الدارميُّ في (مسنده) عن عبد الله بن سلام رضي الله عنه، أنه كان يقول: إنا لنجدُ صفةَ رسول الله ﷺ: إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وحرزاً للأميين. أنت عبدي ورسولي، سميتُه المتوكّل. ليس بفظٍ ولا غليظ ولا سخابٍ بالأسواق، ولا يجزي بالسيئة مثلها، ولكن يغفو ويتجاوز. ، لن أقبضه حتى يُقيمَ الملة المتعوّجة، بآن يشهدوا أن لا إله إلا الله، يُفتح بها أعيناً عمياً، وأذاناً صماً، وقلوباً غلباً<sup>(١)</sup>.

قال عطاءُ بن يسار: وأخبرني أبو واقد الليثي، أنَّه سمع كعباً يقول، مثلَ ما قال ابنُ سلام<sup>(٢)</sup> .

(١) «سنن الدارمي» (١٤/١).

(٢) «سنن الدارمي» (١٤/١).

(٣) جميع هذا النص، من قوله: روى الدارمي إلى هنا. سقط من (م).

قوله: «وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ» أى: خلافاً لما يعتقدُ النصارى، أَنَّهُ اللَّهُ، أو ابْنُ اللَّهِ، أو ثالثُ ثلاثةٍ. تعالى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عَلُواً كَبِيرًا 『مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ』. [المؤمنون: ٩١].

فَلَابُدَّ أَنْ يَشَهِّدَ أَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ. عَلَى عِلْمٍ وَيَقِينٍ بِأَنَّهُ مَلْوُكٌ اللَّهُ، خَلَقَهُ مِنْ أُنْثَى بِلَا ذَكْرٍ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: 『إِنَّ مِثْلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمِثْلِ آدَمَ خَلْقٍ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ』. [آل عمران: ٥٩]. فَلَيْسَ رِيَّاً وَلَا إِلَهَآ، سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَشْرُكُونَ، قَالَ تَعَالَى: 『فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا \* قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ أَتَانِي الْكِتَابُ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا』. [مريم: ٢٩ - ٣٠].

وَقَالَ: 『لَنْ يَسْتَكْفِيَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَائِكَةُ الْمَقْرَبُونَ وَمَنْ يَسْتَكْفِيَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرُ فَسِيَحُشُّرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا』 . [النساء: ١٧٢].

ويشهدُ المؤمنُ أَيْضًا بِيَطْلَانِ قَوْلِ أَعْدَائِهِ الْيَهُودُ: أَنَّهُ وَلَدُ بَغِيٍّ، لَعْنَهُمُ اللَّهُ . فَلَا يَصْحُ إِسْلَامٌ أَحَدٌ<sup>(١)</sup>، حَتَّى يَتَبَرَّأَ مِنْ قَوْلِ الطَّائِفَتَيْنِ جَمِيعًا فِي عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ، [١٥/ب] وَيَعْتَقِدُ مَا قَالَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِ: أَنَّهُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ.

قوله: «وَكَلْمَتُهُ» إِنَّمَا سُمِّيَ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ كَلْمَتُهُ؛ لِوُجُودِهِ بِقَوْلِهِ: كُنْ. كَمَا قَالَهُ السَّلْفُ مِنَ الْمُفْسِرِينَ<sup>(٢)</sup>.

قالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي (الرَّدُّ عَلَى الْجَهَمِيَّةِ): الْكَلْمَةُ الَّتِي أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ [حِينَ]<sup>(٣)</sup> قَالَ لَهُ: كُنْ. فَكَانَ عِيسَى بِكُنْ، وَلَيْسَ عِيسَى هُوَ كُنْ. وَلَكِنْ كَانَ بِكُنْ. فَكُنْ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى قَوْلًا، وَلَيْسَ: كُنْ. مَخْلُوقًا. وَكَذَبَ النَّصَارَى وَالْجَهَمِيَّةُ عَلَى اللَّهِ فِي أَمْرِ عِيسَى . اَنْتَهَى<sup>(٤)</sup>.

وَقَوْلُهُ: «أَلْقَاهَا إِلَى مَرِيمَ». قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ: خَلَقَهُ بِالْكَلْمَةِ الَّتِي أَرْسَلَ بِهَا جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى مَرِيمَ، فَنَفَخَ فِيهَا مِنْ رُوحِهِ بِأَمْرِ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَكَانَ

(١) (هـ) (ط): أَحَدُ عِلْمٍ مَا كَانُوا يَقُولُونَهُ.

(٢) يَنْظُرُ «تَفْسِيرَ الطَّبَرِيِّ» (شَاكِر) (٤١١/٦، ٤١٩/٩).

(٣) إِضَافَةُ مِنْ (ط) وَ(الرَّدُّ).

(٤) الْإِمَامُ أَحْمَدُ، «الرَّدُّ عَلَى الْجَهَمِيَّةِ وَالرَّنَادِقَةِ» / (١٢٤).

عيسى ياذن الله عزّ وجلّ. فهو ناشئٌ عن الكلمة - التي قال له: كُنْ، فكان - والروح التي أرسل بها جبرائيل عليه السلام<sup>(١)</sup>.

قوله: «وروحٌ منه» قال أبُي بن كعب: عيسى روحٌ من الأرواح التي خلقها الله تعالى، واستنبطها بقوله: ﴿السُّرُورُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى﴾ [الأعراف: ١٧٢] بعثه الله إلى مريم، فدخل فيها. رواه عبدُ بن حميد، وعبد الله بن أحمد في زوائد (المسندي)، وابن جرير، وابن أبي حاتم، وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

قال الحافظ: ووصفه بأنه منه، المعنى: أنه كائنٌ منه؛ كما في قوله تعالى: «وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ» [الجاثية: ١٣] فالمعني أنه كائنٌ منه؛ كما أنَّ معنى الآية الأخرى: أنه سخر هذه الأشياء كائنةً منه. أي: أنه مُكوَّنُ ذلك موجودُه، بقدرته وحكمته<sup>(٣)</sup>.

قال شيخ الإسلام: المضافُ إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه ولا بغيره من المخلوقات، وجب أن يكون صفةً لله تعالى قائمةً به، وامتنع أن تكون إضافتها إضافةً مخلوقٍ مربوبٍ.

فإذا كان المضافُ عيناً قائمةً بنفسها: كعيسى، وجبرائيل عليهما السلام، وأرواح بنى آدم، امتنع أن تكون صفةً لله تعالى؛ لأنَّ ما قام بنفسه لا يكون صفةً لغيره<sup>(٤)</sup>. لكنَّ الأعيان المضافة إلى الله على وجهين:

(١) ابن كثير، «تفسير القرآن العظيم» (الشعب) / ٢ / ٤٢٠.

(٢) عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٢/٦٠٠)، وعبد الله بن أحمد، في «المسندي» (٥/١٣٥) قال الهيثمي في «مجموع الزوائد» (٧/٢٥): رواه عبد الله بن أحمد، عن شيخه محمد بن يعقوب الريالي. وهو مستور، وبقية رجاله رجال الصحيح، وابن جرير، «جامع البيان» رقم (١٠٨٥٥)، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٢/٦٠٠)، وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢/٣٢٣) وصححه وواقفه النهي. وأخرجه ابن مَنْدَه في «الرد على الجهمية» رقم (٣٣).

(٣) ابن حجر، «فتح الباري» (٦/٤٧٥).

(٤) ما بينهما إضافة من (ض) و(م) و(هـ) و(ط).

أحدُهُما: أَنْ تُضاف إِلَيْهِ؛ لِكُونِهِ خَلْقَهَا وَأَبْدِعُهَا. فَهَذَا شَامِلٌ لِجَمِيعِ الْمَخْلُوقَاتِ، كَوْلُهُمْ: سَمَاءُ اللَّهِ، وَأَرْضُ اللَّهِ. فَجَمِيعُ الْمَخْلُوقِينَ عِبِيدُ اللَّهِ، وَجَمِيعُ الْمَالِ مَالُ اللَّهِ.

الوجه الثاني: أَنْ يُضاف إِلَيْهِ؛ لِمَا خَصَّهُ بِهِ مِنْ مَعْنَى يُحِبُّهُ وَيَأْمُرُ بِهِ وَيَرْضَاهُ، كَمَا خَصَّ الْبَيْتَ الْعَتِيقَ بِعِبَادَةِ فِيهِ لَا يَكُونُ فِي غَيْرِهِ، وَكَمَا يُقَالُ عَنْ مَالِ الْفَيءِ وَالْخُمُسِ: هُوَ مَالُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ.

وَمِنْ هَذَا الوجه: فَعِبَادُ اللَّهِ هُمُ الَّذِينَ عَبَدُوهُ وَأَطَاعُوهُ أَمْرَهُ، فَهَذِهِ إِضَافَةٌ تَتَضَمَّنُ أُلُوهِيَّتَهُ وَشَرِعَهُ وَدِينَهُ، وَتَلِكَ إِضَافَةٌ تَتَضَمَّنُ رَبُوبِيَّتَهُ وَخَلْقَهُ. انتهى ملخصاً<sup>(١)</sup>.

قوله: «وَالْجَنَّةُ حَقٌّ وَالنَّارُ حَقٌّ». أى: وَشَهِدَ أَنَّ الْجَنَّةَ الَّتِي أَخْبَرَ بِهَا تَعَالَى فِي كِتَابِهِ أَنَّهُ أَعْدَهَا لِلْمُتَقِّينَ حَقٌّ ثَابِتٌ لَا شُكُّ فِيهَا، وَشَهِدَ أَنَّ النَّارَ الَّتِي أَخْبَرَ بِهَا تَعَالَى فِي كِتَابِهِ أَنَّهُ أَعْدَهَا / لِلْكَافِرِينَ حَقٌّ كَذَلِكَ ثَابِتٌ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «سَابَقُوكُمْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٌ عَرَضُهُ كَعْرُضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَعْدَتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتَيْهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ». [الْحَدِيد: ٢١]، وَقَالَ تَعَالَى: «فَاقْتُلُوكُمْ فِي النَّارِ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَرَةُ أَعْدَتْ لِلْكَافِرِينَ» [الْبَقْرَةُ: ٢٤].

وَفِي الْآيَتَيْنِ وَنَظَائِرِهِمَا: دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْجَنَّةَ وَالنَّارَ مُخْلُوقَتَانِ الْآنِ، خَلِافًا لِلْمُبَدِّعَةِ. وَفِيهِمَا: الإِيمَانُ بِالْمَعَادِ.

قوله: «أَدْخِلْهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ». هَذِهِ الْجَملَةُ جَوابُ الشَّرْطِ، وَفِي روَايَةٍ: «أَدْخِلْهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ مِنْ أَيِّ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ الثَّمَانِيَّةِ شَاءَ»<sup>(٢)</sup>.

قال الحافظ: وَمَعْنَى قَوْلِهِ «عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ» أَى: مِنْ صَلَاحٍ أَوْ فَسَادٍ، لَكِنَّ<sup>(٣)</sup> أَهْلَ التَّوْحِيدِ لَا بُدَّ لَهُمْ مِنْ دُخُولِ الْجَنَّةِ. وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ مَعْنَى قَوْلِهِ

(١) ابن تيمية، «الافتواوى» (١٤٥/٦)، ، ٢٩٠/٩.

(٢) أَنْجَرَهَا البخاري فِي «الصَّحِيفَةِ»، رقم (٣٤٣٥).

(٣) فِي جَمِيعِ النُّسُخِ: لَا. وَالثَّبَتُ مِنْ «الْفَتْحِ».

«على ما كان من العمل» أى: يدخل أهل الجنة [الجنة]<sup>(١)</sup> على حسب [أعمال]<sup>(٢)</sup> كل منهم في الدرجات. انتهى<sup>(٣)</sup>.

قال القاضى عياض<sup>(٤)</sup>: ما ورد فى حديث عبادة يكون خصوصاً لمن قال ما ذكره النبي<sup>(٥)</sup> ﷺ، وقرآن بالشهادتين حقيقة الإيمان والتوحيد الذى ورد فى حديثه، فيكون له من الأجر ما يرجح على سيناته، ويوجب له المغفرة والرحمة، ودخول الجنة لأول وهلة.

<sup>(٦)</sup> قال العلامة ابن القىم رحمه الله تعالى: والمقصود أنَّ كلمة التوحيد إذا شهد بها المؤمنُ عارفاً لمعناها وحقيقة نفيه وإثباتها، مُتصفاً بوجوبها قائماً قلبه ولسانه وجوارحه بشهادته، فهذه الكلمةُ من هذا الشاهد. أصلُها ثابتٌ راسخٌ في قلبه، وفروعُها متصلةٌ في السماء، وهي مخرجٌ لثمرتها كلَّ وقتٍ<sup>(٧)</sup>. انتهى<sup>(٨)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: ولهمَا، في حديث عتبان «إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَتَنَعَّمُ بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ»<sup>(٩)</sup>.

ش: قوله: (ولهما). أى: للبخارى، ومسلم فى (صححيهما) بكماله. وهذا طرفٌ من حديث طويل، أخرجه الشيخان.

و: عتبان. بكسر المهملة، بعدها مثناة فوقية، ثم موحدة: ابنُ مالك بن عمرو ابن العجلان الأنصارى، من بنى سالم بن عوف، صاحبٌ مشهور، مات فى خلافه معاوية.

(١) إضافة من «الفتح».

(٢) ساقط من الأصل (ض).

(٣) ابن حجر، «فتح الباري» (٦ / ٤٧٥).

(٤) أبو الفضل، عياض بن موسى بن عياض اليحصى. محدث فقيه (ت ٥٤٤). «الديباج المنعَب» (٤٦ / ٢).

(٥) النبي. ليست في (ض) (م) (هـ) (ط).

(٦) ما بينهما ساقطٌ من (هـ) (ط). وفي (ض) في موضع آخر، ومعلَّقٌ في هامش الأصل وعليه كلمة صح.

(٧) انظر ابن القىم، «الفوائد» (٢١٤).

(٨) البخارى فى «ال الصحيح» الأرقام (٤٢٥، ٦٦٧، ٦٤٢٣، ٦٩٣٨)، ومسلم فى «ال صحيح» الرقمان (٣٣، ٦٥٧) فى قصة مالك بن الدخشـن.

وأخرجه البخاري<sup>١</sup> في (صحيحه) بسنده، عن قتادة، قال: حدثنا أنس بن مالك، أنَّ النبي ﷺ - وَمَعَاذُ رَدِيفُهُ عَلَى الرَّحْلِ - قال: «يا معاذًا!» قال: لَبَّيْكَ يا رسول الله وسعديك، قال: «يا معاذًا!» قال: لَبَّيْكَ يا رسول الله وسعديك - ثلاثًا - قال: «ما من أحد يشهدُ أنَّ لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله صدقًا من قلبه إلا حرَّمَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى النَّارِ» قال: يا رسول الله، أَفَلَا أَخْبَرْتَ بِهِ النَّاسَ فَيُسْتَبَشِّرُوا، قال: «إِذَا يَتَكَلُّوا» فأخبر بها معاذًا عند موته تائماً<sup>(١)</sup>.

وساق بسند آخر: حدثنا معتمر، قال: سمعتُ أبي، قال: سمعتُ أنساً، قال: ذُكر لي أنَّ النبي ﷺ قال لمعاذ بن جبل: «من لقى الله لا يُشرك به شيئاً دخل الجنة» قال: أَفَلَا أَبْشِرُ النَّاسَ؟ قال: «لا إِنِّي أَخَافُ / أَنْ يَتَكَلُّوا»<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: فتبيَّنَ بهذا السياق معنى شهادة أنَّ لا إله إلا الله، وأنها تتضمن ترك الشرك لمن قالها بصدقٍ ويقينٍ وإخلاصٍ.

قال شيخ الإسلام، وغيره - في هذا الحديث ونحوه - : إنها فيمن قالها ومات عليها؛ كلما جاءت مقيدة بقوله، خالصاً من قلبه غير شاك فيها، بصدقٍ ويقينٍ.

فإنَّ حقيقة التوحيد المجدب<sup>٣</sup> الروح إلى الله تعالى [جملة]، فمن شهد أنَّ لا إله إلا الله خالصاً من قلبه دخل الجنة؛ لأنَّ الإخلاص هو المجدب<sup>٤</sup> القلب إلى الله تعالى<sup>(٣)</sup> بآن يتوبَ من الذنوب توبية نصوحاً.

فإذا مات على تلك الحال نال ذلك؛ فإنه قد تواترت الأحاديث<sup>٥</sup> بأنه يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزنُ شعيرةً، وما يزنُ خردلةً، وما يزن ذرةً.

وتواترت بأنَّ كثيراً من يقول: لا إله إلا الله، يدخل النار ثم يخرج منها. وتواترت بأنَّ الله حرم على النار أن تأكل أثرَ السجود من ابن آدم؛ فهو لاءٌ كانوا يصلون، ويسبدون الله.

(١) صحيح البخاري رقم (١٢٨)، وأخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٣٢) واللفظ للبخاري.

(٢) صحيح البخاري رقم (١٢٩).

(٣) ما بينها ساقط من الأصل، ولعله انتقال نظر من الناسخ.

وتواترت بأن الله يُحرّم على النار من قال: لا إله إلا الله، وشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله، لكن جاءت مقيّدةٌ بالقيود الشّقال.

وأكثرُ من يقولها لا يعرِف الإخلاص!، وأكثرُ من يقولها إنما يقولها تقليداً أو عادةً، ولم يخالط الإيمانُ بشاشة قلبه!

وغالبُ من يُفتنُ عند الموت وفي القبور أمثالُ هؤلاء؛ كما في الحديث: «سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً فقلتُ لهم: وغالبُ أعمال هؤلاء إنما هو تقليدٌ واقتداءً بأمثالهم، وهم من أقرب الناس من قوله تعالى: «إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُقْتَدُون»». [الزخرف: ٢٣] وحيثند فلا مُنافاة بين الأحاديث.

فإنَّه إذا قالها بإخلاصٍ ويقينٍ تامٍ، لم يكن في هذه الحال مُصراً على ذنبٍ أصلَّاً، فإنَّ كمال إخلاصه ويقينه يوجبُ أن يكون الله أحبَّ إليه من كل شيءٍ، فإذا ذنب لا يبقى في قلبه إرادةً لما حرم الله ولا كراهةً لما أمر الله.

وهذا هو الذي يُحرّم على النار، وإنْ كانت له ذنوبٌ قبل ذلك. فإنَّ هذا الإيمان وهذا الإخلاص، وهذه التوبّة وهذه المحبة وهذا اليقين، لا ترك له ذنباً إلا مُحْيٍ عنه كما يمحو الليلُ النهار.

فإذا قالها على وجه الكمال المانع من الشرك الأكبر والأصغر، فهذا غيرُ مصرٍ على ذنبٍ أصلَّاً، فيغفر له ويحرّم على النار.

وإنْ قالها على وجه خلصٍ بها من الشرك الأكبر دون الأصغر، ولم يأتِ [١/١٧] بعدها بما ينافقُ ذلك، فهذه الحسنةُ لا يقاومها شئٌ من السيئات.

فيرجحُ بها ميزانُ الحسنات؛ كما في حديث البطاقة<sup>(٢)</sup>، فيحرّم على النار، ولكن تنقص درجته في الجنة بقدر ذنبه.

وهذا بخلاف من رجحت سيناته بحمناته، ومات مُصرأً على ذلك. فإنَّه يستوجب النار، وإنْ قال: لا إله إلا الله، وخلص بها من الشرك الأكبر، لكنَّه لم

(١) أخرجه أحمد في «المسند» (٦/ ١٣٩) من حديث عائشة رضي الله عنها، وصححه المنذري في «الترغيب» (٤/ ٣٦٥).

(٢) أخرجه أحمد في «المسند» (٢/ ٢١٣)، والترمذى في «الجامع» رقم (٢٦٣٩). وقال حديثُ حسنٍ، وسيأتي.

يمت على ذلك، بل أتى بعد ذلك بسيئاتٍ رجحت على حسنة توحيده. فإنَّه في حال قولها كان مُخلصاً، لكنه أتى بذنبٍ أو هنَّت ذلك التوحيد والإخلاص فأضعفته، وقويت نارُ الذنب حتى أحرقت ذلك. بخلاف المخلص المستيقن؛ فإنَّ حسناته لا تكون إلا راجحة على سيئاته، ولا يكون مُصرراً على سيئاتِه، فإنَّ مات على ذلك دخل الجنة.

وإنَّما يُخاف على المخلص أنْ يأتي بسيئةٍ راجحة، فـيُضيغُ إيمانُه فلا يقولها بإخلاص ويقين مانع من جميع السيئات. ويُخشى عليه من الشرك الأكبر والأصغر، فإنَّ سلَمَ من الأكبر بقى معه من الأصغر، فـيُضيغ إلى ذلك سيئاتٍ تنضمُّ إلى هذا الشرك، فـيرجح جانبُ السيئات.

فإنَّ السيئات تُضعف الإيمان واليقين، فـيُضيغ قولُ: لا إله إلا الله، فـيمتنع الإخلاص بالقلب، فـيصير المتكلِّمُ بها كالهادى أو النائم، أو من يُحسن صوته بأيةٍ من القرآن من غير ذوقٍ وحلاؤه. فهو لاءٌ لم يقولوها بكمال الصدق واليقين، بل يأتون بعدها بسيئاتٍ تُنقضُ ذلك، بل يقولونها من غير يقينٍ وصدق، ويموتون على ذلك، ولهم سيئاتٍ كثيرةٍ تمنعهم من دخول الجنة.

وإذا كُثُرت الذنوبُ ثقلَ على اللسان قولُها، وكسا القلب عن قولها، وكره العمل الصالح، وثقلَ عليه سماعُ القرآن، واستبشر بذكر غيره، واطمأنَّ إلى الباطل، واستحلَّ الرُّفث، ومخالطةَ أهل الباطل، وكراهية مخالطةَ أهل الحق. فمثل هذا إذا قالها، قال بلسانه ما ليس في قلبه، وفيه ما لا يصدقُه عمله.

قال الحسن: ليس الإيمانُ بالتحلى ولا بالمعنى، ولكن ما وقرَ في القلوب وصدقه الأعمال. فمن قال خيراً وعمل خيراً قبل منه، ومن قال خيراً وعمل [١٧/ب] شرًا لم يُقبل منه<sup>(١)</sup>.

وقال بكر<sup>(٢)</sup> بن عبد الله المزني<sup>(٣)</sup>: ما سبقهم أبو بكر رضي الله عنه بكثرة صيام ولا صلاة، ولكن بشيءٍ وقرَ في قلبه.

(١) أخرج الخطيب في «اقتضاء العلم العمل» رقم (٥٦).

(٢) الأصل (م) و(هـ): أبو بكر. تعریف.

(٣) أبو عبد الله، بن عمر والبصري، من أقران الحسن البصري، ثقة ثبت، من العباد (ت ١٠٨) «سیر النبلاء» (٤). ٥٣٢ /

فمن قال: لا إله إلا الله، ولم يقُم بِموجَبِها، بل اكتسب مع ذلك ذنوبًا، وكان صادقاً في قولها موقفاً بها - لكن له ذنبٌ أضعفَت صدقَه ويفقهه - وانضاف إلى ذلك الشركُ الأصغرُ العملي: رجحت<sup>(١)</sup> هذه السيناتُ على هذه الحسنة، ومات مُصرّاً على الذنوب.

بخلاف من يقولها بيقين وصدق؛ فإنه: إما أن لا يكون مُصرّاً على سيئةٍ أصلاً، أو يكون توحيدُه المضمن لصدقه ويفقهه - رجح حسناته.

والذين يدخلون النار من يقولها: لم يقولوها بالصدق واليقين التامين المتأففين للسينات، أو لرجحانها، أو قالوها واكتسبوا بعد ذلك سيناتٍ رجحت على حسناتهم، ثم ضعُفَ لذلك صدقُهم ويفقنهم، ثم لم يقولوها بعد ذلك بصدقٍ ويفقنهما تاماً؛ لأنَّ الذنوب قد أضعفَت ذلك الصدق واليقين من قلوبهم. فقولها من مثل هؤلاء: لا يقوى على محو السينات، فترجحُ سيناتهم على حسناتهم. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

وقد ذكر هذا كثيرٌ من العلماء: كابن القِيم، وابن رجب، وغيرهما.

قلتُ: وبما قررَه شيخُ الإسلام رحمه الله تعالى، تجتمع الأحاديث. قال: وفي الحديث دليلٌ على أنه لا يكفي في الإيمان النطقُ من غير اعتقاد، وبالعكس.

وفيه: تحريمُ النار على أهل التوحيد الكامل.

وفيه: أنَّ العمل لا ينفعُ إلا إذا كان خالصاً لله تعالى.

تنبيه: قال القرطبي في (تذكرة): قوله في الحديث: «من إيمان» أي: من أعمال الإيمان التي هي من أعمال الجوارح، فيكون فيه دلالةً على أنَّ الأعمال الصالحة من الإيمان.

والدليلُ على أنه أراد بالإيمان ما قلناه - ولم يُرد مجرد الإيمان الذي هو

(١) في جميع النسخ: فرجحت. والمثبت من «التبسير» (٩٠).

(٢) في جميع النسخ: و. والمثبت من «التبسير».

(٣) ينظر: ابن تيمية، «المجموع الفتاوى» (٤٢٠/١٤، ٢٥٦/٢).

(٤) الأصل (ض) (م) (ه): لما. والمثبت من (ط) و«التذكرة».

التوحيدُ، ونفي الشركاء والإخلاص بقوله: لا إله إلا الله - ما في الحديث نفسه، من قوله: «أخرجوا». ثم بعد ذلك «يقبض سبحانه قضية فيخرج قوماً لم يعملوا خيراً قط» يُريد بذلك: إلا التوحيد المجرد من الأعمال. انتهى ملخصاً من (شرح سنن ابن ماجة)<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن [١٨] رسول الله ﷺ، قال: «قال موسى: يارب علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به. قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله. قال: كل عبادك يقولون هذا. قال: ياموسى لو أن السموات السبع وعمرهن غيري، والأرضين السبع في كفة، ولا إله إلا الله في كفة، مالت بهن لا إله إلا الله» رواه ابن حبان، والحاكم وصححه<sup>(٢)</sup>.

ش: أبو سعيد. اسمه: سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الانصاري الخزرجي، صحابي جليل، وأبوه كذلك. استصغر أبو سعيد بأحد، وشهد ما بعدها. مات بالمدينة سنة ثلث - أو أربع أو خمس - وستين. وقيل: سنة أربع وسبعين. قوله: «اذكرك» أي: أثني عليك. «وأدعوك» أي: أسألك به.

قوله: «قل يا موسى: لا إله إلا الله» فيه: أنَّ الذاكر يقولها كلها، ولا يقتصر على لفظ الجلالة، ولا على هو، كما يفعله غالبية جهال المتصوفة؛ فإنَّ ذلك بدعةٌ وضلالة.

قوله: «كل عبادك يقولون هذا» ثبت بخط المصنف بالجمع، والذى فى الأصول «يقول» بالإفراد مراعاةً للفظة كُلُّ.

وهو فى (المُسند) من حديث عبد الله بن عمرو، بلفظ الجمع؛ كما ذكره المصنف على معنى كُلُّ. ومعنى: «كل عبادك يقولون هذا». إنما أريد شيئاً تخصّنى به من بين عموم عبادك.

وفي رواية - بعد قوله «كل عبادك يقولون هذا» - «قل: لا إله إلا الله، قال: لا إله إلا أنت! يارب: إنما أريد شيئاً تخصّنى به».

(١) القرطبي، «الذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة» (٤٠٢).

(٢) ابن حبان في «الصحيح» رقم (٢٣٢٤) (موارد)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٥٢٨) ووافقة الذهبى. وصححه الحافظ بن حجر في «فتح الباري» (١١ / ٢٠٨).

ولما كان بالناس - بل بالعالم كله - من الضرورة إلى لا إله إلا الله ما لا نهاية له، كانت من أكثر الأذكار وجوداً، وأيسرها حصولاً، وأعظمها معنى.  
والعوامُ والجُهَّال يُعدِّلون عنها إلى الدعوات المبتدةة، التي ليست في الكتاب ولا في السنة.

قوله: «وَعَمِرْهُنَّ غَيْرِي». هو بالنصب عطفٌ على السموات. أي: لو أنَّ السموات السبع ومن فيهنَّ من العُمَّار - غير الله تعالى - والأرضين السبع ومن فيهنَّ وُضعوا في كفة الميزان، ولا إله إلا الله في الكِفَّة الأخرى، مالت بهنَّ لا إله إلا الله.

وروى الإمامُ أحمد عن عبد الله بن عمرو، عن النبي ﷺ «أَنَّ نُوحًا قال لابنه عند موته: أَمْرُك بلا إله إلا الله؛ فَإِنَّ السموات السبع والأرضين السبع لو [١٨/ ب] وضعت في كِفَّةٍ ولا إله إلا الله في كفة، رَجَحَتْ بِهِنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، ولو أَنَّ السموات السبع والأرضين السبع كُنْ حَلْقَةً مُبْهِمَةً قَصَمْتُهُنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»<sup>(١)</sup>.

قوله: «في كِفَّةٍ» هو بكسر الكاف وتشديد الفاء، أي: كِفَّة الميزان.

قوله:

«مالت بهنَّ» أي: رَجَحَتْ؛ وذلك لما اشتملت عليه من نفي الشرك، وتوحيد الله: الذي هو أَفْضَلُ الأَعْمَالِ، وآسَاسُ الْمَلَةِ وَالدِّينِ. فمن قالها بإخلاصٍ ويقين، وعمل بمقتضاه ولوازمه وحقوقها، واستقام على ذلك، فهذه الحسنةُ لا يوازنها شيءٌ؛ كما قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ». [الاحقاف: ١٣].

وَدَلَّ الْحَدِيثُ عَلَى أَنَّ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَفْضَلُ الذِّكْرِ؛ كَحَدِيثِ عبدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ مَرْفُوعًا «خَيْرُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عَرْفَةَ، وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي»:

(١) أحمد في «المسندي» (٢/ ١٦٩، ١٧٠، ٢٢٥)، وأخرجه البخاري في «الأدب» رقم (٥٤٨)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٤٨، ٤٩) وصححه ووافقه الترمي، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٣/ ١٠٣)، والطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٤/ ٢٢٠) وقال: ورجال أَحْمَد ثقات.

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْكُلُّ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»  
رواه أَحْمَدُ، وَالترمذِيُّ<sup>(١)</sup>.

وعنه أيضًا، مرفوعاً «يُصَاحِ بِرَجْلٍ مِنْ أَمْتَى عَلَى رُؤُسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ،  
فَيُنْشَرُ لَهُ تِسْعَةٌ وَتِسْعَونَ سِجْلًا، كُلُّ سِجْلٍ مِنْهَا مَدٌ<sup>(٢)</sup> الْبَصَرُ، ثُمَّ يُقَالُ: أَتُنَكِّرُ مِنْ  
هَذَا شَيْئًا؟ فَيَقُولُ: لَا يَارَبِّ. فَيُقَالُ: أَلَكَ عُذْرٌ أَوْ حَسْنَةٌ؟ فَيَهَابُ الرَّجُلُ، فَيَقُولُ:  
لَا. فَيُقَالُ: بَلَى إِنَّكَ عَنْدَنَا حَسْنَةٌ، وَإِنَّهُ لَا ظُلْمٌ عَلَيْكَ، فَيُخْرُجُ لَهُ بَطَاقَةٌ فِيهَا:  
أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: يَارَبِّ مَا هَذِهِ  
الْبَطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجَلَاتِ؟! فَيَقَالُ: إِنَّكَ لَا تُظْلَمُ، فَتُوَضِّعُ السِّجَلَاتُ فِي كِفَّةِ  
وَالْبَطَاقَةِ فِي كِفَّةِ، فَطَاشَتِ السِّجَلَاتُ وَثَقَلَتِ الْبَطَاقَةُ». .

رواه الترمذِيُّ وَحَسَنَهُ، وَالسَّانَى، وَابْنُ حِبَّانَ، وَالحاكمُ وَقَالَ: صَحِيحٌ عَلَى  
شَرْطِ مُسْلِمٍ، وَقَالَ الْذَّهَبِيُّ فِي (تَلْخِيقِهِ): صَحِيحٌ<sup>(٣)</sup>.

قال ابنُ الْقِيمِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: فَالْأَعْمَالُ لَا تَفَاضِلُ بِصُورِهَا وَعَدُودِهَا، وَإِنَّمَا  
[١٩/١] تَفَاضِلُ بِتَفَاضِلِ مَا فِي الْقُلُوبِ. فَتَكُونُ صُورَةُ الْعَمَلِيْنِ وَاحِدَةً، وَبَيْنَهُمَا مِنْ/  
الْتَفَاضِلِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.

قال: تأمل حديثَ الْبَطَاقَةِ الَّتِي تُوَضِّعُ فِي كِفَّةِ، وَيَقَابِلُهَا تِسْعَةٌ وَتِسْعَونَ سِجْلًا،  
كُلُّ سِجْلٍ مِنْهَا مَدٌ الْبَصَرُ، فَتَتَقَلَّ الْبَطَاقَةُ وَتَطَيِّشُ السِّجَلَاتُ، فَلَا يُعَذَّبُ. وَمَعْلُومٌ  
أَنَّ كُلَّ مُوحَّدٍ لِهِ هَذِهِ الْبَطَاقَةَ، وَكَثُرٌ مِنْهُمْ مَنْ يَدْخُلُ النَّارَ بِذُنُوبِهِ<sup>(٤)</sup>.

قوله: (رواه ابنُ حِبَّانَ، وَالحاكمُ). ابنُ حِبَّانَ، اسْمُهُ: مُحَمَّدُ بْنُ حِبَّانَ -  
بَكْسُرُ الْمُهْمَلَةِ وَتَشْدِيدُ الْمُوحَّدَةِ - ابنُ أَحْمَدَ بْنُ حِبَّانَ بْنُ مُعَاذَ، أَبُو حَاتِمَ التَّعِمِيِّ،  
الْبُسْتَى الْحَافِظُ، صَاحِبُ التَّصَانِيفِ: كَالصَّحِيحِ، وَالتَّارِيخِ، وَالضَّعْفَاءِ،  
وَالثَّقَاتِ) وَغَيْرُ ذَلِكِ.

(١) الترمذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» رقم (٣٥٧٩) وَقَالَ: هَذَا حَدِيثُ حَسَنِ غَرِيبٍ، وَمَالِكٌ فِي «الْمُوطَأِ» (١١٤/١)، (٢١٥)، (٤٢٢، ٤٢٣)، وَالْبَيْهِقِيُّ فِي «الْسَّنْنَةِ» (٥/١١٧)، وَذِكْرُ الْأَلْبَانِيِّ فِي «صَحِيحَتِهِ» رقم (١٥٠٣).

(٢) الْأَصْلُ وَ(ضُنْهُ) وَ(هُدُّهُ) وَ(طُّهُّهُ): مَدِيٌّ.

(٣) الترمذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» رقم (٢٦٤١)، وَابْنُ حِبَّانَ فِي «الصَّحِيحِ» رقم (٢٥٢٤) (مُوَارِدُهُ)، وَالحاكمُ فِي «الْمُسْتَدِرِكِ» (١/٥، ٦) وَلَمْ يَعْزِزْ صَاحِبُ «تَحْفَةِ الْأَشْرَافِ» (٦/٣٤٢) إِلَى السَّانَى.

(٤) ابنُ الْقِيمِ، «مَدَارِجُ السَّالِكِينَ» (١/٣٣١).

قال الحاكمُ: كان من أوعية العلم في الفقه، واللغة، والحديث، والوعظ، ومن عُلاء الرجال. مات سنة أربعين وخمسين وثلاثمائة، بمدينة بُست بالمهلة -<sup>(١)</sup>.

وأما الحاكمُ، فاسمه: محمد بن عبد الله بن محمد النيسابوري، أبو عبد الله الحافظ، ويُعرف بابن البيّع، ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة، وصنف التصانيف: كـ(المستدرك) وـ(تاریخ نیسابور) وغيرها، ومات سنة خمس وأربعين -<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وللترمذى وحسنه، عن أنس: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: يا ابن آدم! إنك لو أتيتني بقرباب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تُشك بي شيئاً، لأتتك بقربابها مغفرة» -<sup>(٣)</sup>.

ش : ذكر المصنفُ رحمة الله تعالى: الجملة الأخيرة من الحديث، وقد رواه الترمذى بتمامه، فقال: عن أنس، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم! إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي. يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء، ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي. يا ابن آدم إنك لو أتيتني...» الحديث.

الترمذى: اسمه: محمد بن عيسى بن سورة - بفتح المهملة - ابن موسى بن الضحاك السُّلْمَى، أبو عيسى، صاحب (الجامع)، وأحد الحفاظ، كان ضرير البصر. روى عن قُتيبة، وهناد، والبخاري، وخلق. مات سنة / تسع وسبعين ومائتين -<sup>(٤)</sup>.

وأنسُ: هو ابن مالك بن النَّضْر الْأَنْصَارِي الْخَزْرَجِي، خادمُ رسول الله ﷺ:

(١) ينظر: السمعاني، «الأنساب» (٢٠٩/٢)، والذهبي، «سير أعلام النبلاء» (١٦/٩٢).

(٢) ينظر: الذهبي، «المصدر السابق» (١٦٢/١٧).

(٣) الترمذى في «الجامع» رقم (٣٥٣٤) وقال: هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ. وإن رجه أحمد في «المتن» (٥/١٥٤، ١٧٢)، والدرامي في «السنن» رقم (٢٧٩١) من حديث أبي ذر، وله شاهدٌ عند مسلم من حديث أبي ذر في «الصحيحة» برقم (٢٦٨٧) وسوف يُشير المؤلفُ إليها.

(٤) ينظر: الذهبي، «سير أعلام النبلاء» (١٣/٢٧٠).

خدمه عشرَ سَنِينَ، وَقَالَ [لَهُ] <sup>(١)</sup> «اللَّهُمَّ أَكْثُرْ مَالَهُ وَوْلَدَهُ، وَأَدْخِلْهُ الْجَنَّةَ» <sup>(٢)</sup>.. مات سنة اثنين - وقيل: ثلاث - وتسعين، وقد جاوز المائة <sup>(٣)</sup>.

وقد رواه الإمامُ أَحْمَدُ، مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذِرَّ بْنِ عَمَانَ، وَهَذَا لِفَظُهُ: «وَمِنْ عَمَلِ قُرَابِ الْأَرْضِ خَطِيئَةً، ثُمَّ لَقِيَنِي لَا يُشْرِكُ بِي شَيْئًا جَعَلْتُ لَهُ مَثَلَّهَا مَغْفِرَةً».

ورواه مسلم، وأخرجه الطبراني، من حديث ابن عباس، عن النبي ﷺ.

قوله: «لَوْ آتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ» بضم القاف، وقيل: بكسرها. والضم أشهر، وهو ملؤُها أو ما يُقارب ملاؤها.

قوله: «ثُمَّ لَقِيَنِي لَا يُشْرِكُ بِي شَيْئًا» شرطٌ ثقيلٌ فِي الْوَعْدِ بِالْحَصْولِ الْمَغْفِرَةِ، وهو السَّلَامَةُ مِنَ الشَّرِكِ: كَثِيرٌ وَقَلِيلٌ، صَغِيرٌ وَكَبِيرٌ. وَلَا يَسْلُمُ مِنْ ذَلِكَ إِلَّا مِنْ سَلَمَ اللَّهُ تَعَالَى، وَذَلِكَ هُوَ الْقَلْبُ السَّلِيمُ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «يَوْمٌ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوَنٌ إِلَّا مِنْ أَنْتَ اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ» <sup>(٤)</sup> [الشعراء: ٨٩].

قال ابنُ رَجَبَ: مِنْ جَاءَ مَعَ التَّوْحِيدِ بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا، لَقِيَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِقُرْبِهِ مَغْفِرَةً.

إِلَى أَنْ قَالَ: إِنَّ كَمْلَ تَوْحِيدِ الْعَبْدِ وَإِخْلَاصِهِ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِ، وَقَامَ بِشُرُوطِهِ بِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ وَجُوارِحِهِ، أَوْ بِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ عِنْدَ الْمَوْتِ، أَوْجَبَ ذَلِكَ مَغْفِرَةً مَا قَدَّ سَلَفَ مِنَ الذَّنَوبِ كُلُّهَا، وَمَنْعَهُ مِنْ دُخُولِ النَّارِ بِالْكَلِيلِ. فَمَنْ تَحَقَّقَ بِكَلْمَةِ التَّوْحِيدِ قَلْبُهُ، أَخْرَجَتْ مِنْهُ كُلَّ مَا سَوَى اللَّهُ تَعَالَى: مُحَبَّةً وَتَعْظِيْمًا، وَإِجْلَالًا وَمَهَابَةً، وَخَشْيَةً وَتَوْكِلاً. وَحِينَئِذٍ تُحْرَقُ ذَنْبُهُ وَخَطَايَاهُ كُلُّهَا، إِنَّ كَانَتْ مِثْلَ زَيْدَ الْبَحْرِ. انتهى مُلْخَصًا <sup>(٥)</sup>.

قال العلامةُ ابنُ القَيْمِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - فِي مَعْنَى الْحَدِيثِ -: وَيُعْفَى لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ الْمُحْضِ - الَّذِينَ لَمْ يَشْوِبُوهُ بِالشَّرِكِ - مَا لَا يُعْفَى مِنْ لِيْسَ كَذَلِكَ. وَلَوْ لَقِيَ

(١) إِضَافَةٌ مِنْ (ط).

(٢) أَخْرَجَ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (٦٣٧٩، ٦٣٨١)، وَمُسْلِمٌ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (٢٤٨٠، ٢٤٨١).

(٣) يَنْظُرُ: الْذَّهَنِيُّ، «اسْبِرُ أَعْلَامُ النَّبَلَادِ»، (٣٩٥ / ٣).

(٤) يَنْظُرُ: ابنُ القَيْمِ، «بَدَائِعُ الْفَوَادِ» (٢ / ١٣٣).

(٥) يَنْظُرُ: ابنُ رَجَبَ، «كَلْمَةُ الْأَخْلَاقِ» (٢١) وَمَا بَعْدَهَا.

الموحّد - الذي لم يُشرك بالله شيئاً أبْتَأَ - رَبِّ بُقُرَابِ الْأَرْضِ خطايا، أَتَاهُ بُقُرَابِهَا مغفرة، ولا يحصل هذا لمن نقص توحيدُه.

فإنَّ التوحيد المخلص الذي لا يشوبه شرك، لا يبقى<sup>(١)</sup> معه ذنب؛ لأنَّه يتضمنُ من محبة الله وإجلاله وتعظيمه وخوفه ورجائه، ما يوجب غسل الذنوب ولو كانت قراب الأرض. فالنجاسة عارضة، والداعف لها قوى. انتهى.

وفي هذا الحديث: كثرة ثواب التوحيد، وسعة كرم الله وجوده ورحمته<sup>(٢)</sup>، والرُّدُّ على الخوارج: الذين يكفرون المسلم بالذنوب، وعلى المعتزلة القائلين: بالمتزللة بين المترلتين، وهي الفسوق، ويقولون: ليس بمؤمن ولا كافر، ويُخلَّدُ في النار.

والصواب: قول أهل السنة: أنه لا يُسلب عنه اسم الإيمان، ولا يُعطاه على الإطلاق، بل يقال: هو مؤمن عاصٍ، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبائره. وعلى هذا يدلُّ الكتاب/ ، والسنّة، وإجماع سلف الأمة.  
[١٢٠]

وعن عبد الله بن مسعود، قال: لما أسرى برسول الله ﷺ، انتهى به إلى سدرة المُنتهي، فأعطي ثلاثة: أعطى الصلوات الخمس، وخراتيم سورة البقرة، وغفر لمن لا يُشرك بالله من أمتَّه شيئاً مُنْقَحِّماً<sup>(٣)</sup>. رواه مسلم<sup>(٤)</sup>.

قال ابنُ كثير - في (تفسيره) -<sup>(٥)</sup>: وأخرج الإمامُ أحمدُ، والترمذى، وابن ماجة، والنَّسائى، عن أنس بن مالك، قال: قرأ رسولُ الله ﷺ هذه الآية «هُوَ أَهْلُ التَّقْوَىٰ وَأَهْلُ الْمَغْفِرَةِ» [المدثر: ٥٦]، وقال: «قال ربكم: أنا أهْلٌ أَنْ أَتَقَىٰ فَلَا يُجْعَلُ مَعِي إِلَهٌ، فَمَنْ أَتَقَىٰ أَنْ يَجْعَلَ مَعِي إِلَهًا كَانَ أَهْلًا أَنْ أَغْفِرَ لَهُ»<sup>(٦)</sup>.

قال المصنُّفُ رحمة الله تعالى: تأملَ الخمس اللواتي في حديث عبادة، فإنك إذا

(١) الأصل: ولا يبقى.

(٢) المسألتان: الأولى والثانية.

(٣) المُنْقَحِّمات: الذنوب العظام والكبائر، من التّقْحِم: وهو الوقوع في المهالك. «النهاج» (٣/٣).

(٤) مسلم في «الصحيح» رقم (١٧٣)، وأخرج الترمذى في «الجامع» رقم (٣٢٧٢).

(٥) ابنُ كثير (تفسير القرآن الكرييم) (٨/٢٩٩).

(٦) أحمد في «المسند» (٣/١٤٣، ١٤٢)، والترمذى في «الجامع» رقم (٣٣٢٥) وقال: هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ.

جمعتَ بينه وبين حديثَ عِتَبَانَ: تبيَّنَ لَكَ معنى قول لا إله إلا الله، وتبيَّنَ لَكَ خطأ المغوروينَ.

وفيه: أنَّ الأنبياء يحتاجون للتبليغ على فضل لا إله إلا الله، والتبليغ لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أنَّ كثيراً من يقولها يخفُّ ميزانُه. وفيه: إثباتُ الصفات، خلافاً للمعطلة.

وفيه: أَنْتَ إِذَا عَرَفْتَ حَدِيثَ أَنْسٍ، [عَرَفْتَ أَنَّ] <sup>(١)</sup> قوله في حديث عِتَبَانَ «إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، يَتَبَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللَّهِ» أَنَّهُ تَرَكَ الشَّرْكَ، لَيْسَ قَوْلَهَا بِاللُّسُانِ <sup>(٢)</sup>. انتهى.

(٢) إضافة من كتاب «التوحيد».

(٣) المسائل: الخامسة، والسادسة، والثامنة، والتاسعة، والثانية عشرة، والثالثة عشرة.

(٢)

## باب

### من حق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

قال المصنف رحمة الله تعالى: بابٌ من حق التوحيد دخل الجنة بغير حساب. ش: أى: ولا عذاب، قلت: تحقيقه: تخلصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصي.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قال الله تعالى: «إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانَّا لَهُ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ». [التحل: ١٢٠].

ش: وصف إبراهيم عليه السلام بهذه الصفات، التي هي الغاية في تحقيق التوحيد:

الأولى: أنه كان أمة، أى: قدوة، وإماماً معلماً للخير. وماذاك إلا لتمكيله مقام الصبر واليقين، اللذين تُتَّال بهما الإمامة في الدين.

الثانية: قوله: «فَانَّا لَهُ حَنِيفًا» قال شيخ الإسلام: القنوت: دوام الطاعة، والمصلى إذا طال قيامه أو ركوعه أو سجوده فهو قانت. قال تعالى: «أَمَنَ هُوَ قَاتِنُ آنَاءِ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاتِنًا يَخْذُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ» [الزمر: ٩]. انتهى ملخصاً.

الثالثة: أنه كان حنيفاً.

قلت: قال العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى: الحنف: المُقبل على الله، المعرض عن كل ما سواه. انتهى<sup>(١)</sup>.

الرابعة: أنه ما كان من المشركين، أى: لصحة إخلاصه وكمال صدقه، وبعده [٢٠/ب] عن الشرك.

(١) ابن القيم، «مفتاح دار السعادة» (١/١٧٤).

قلتُ: يوضح هذا، قوله تعالى: **﴿فَقَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ﴾** أي: على دينه من إخوانه المُرسلين، قاله ابنُ جرير رحمة الله تعالى<sup>(١)</sup>.

**﴿إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَأْءُ مِنْكُمْ وَمَا مَنَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَا سْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلَكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبِّنَا عَلَيْكَ تُوكِلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِير﴾**. [المتحنة: ٤].

وذكر تعالى عن خليله عليه السلام، أنه قال لأبيه آزر: **﴿وَأَعْتَزَلْتُكُمْ وَمَا تَذَعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُوا رَبَّيْ﴾** إلى قوله: **﴿فَلَمَّا اعْتَزَلُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهُنَّا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكَلَا جَعَلْنَا نَبِيًّا﴾**. [مريم: ٤٨ - ٤٩].

فهذا هو تجسيد التوحيد: وهو البراءة من الشرك وأهله واعتزالهم، والكفر بهم وعداؤهم وبغضهم. فالله المستعان.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى - في هذه الآية: **﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً﴾** - : لئلا يستوحش سالكُ الطريق من قلة السالكين **﴿قَاتَلَنَا اللَّهُ﴾** لا للملوك ولا للتجار المترفين! **﴿حَنِيفًا﴾** لا يميلُ يميناً ولا شمالاً، ك فعلَ العلماء المفتونين!! **﴿وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾** خلافاً لمن كثُر سوادهم، وزعم أنه من المسلمين<sup>(٢)</sup>. انتهى.

وقد روى ابنُ أبي حاتم، عن ابن عباس، في قوله تعالى: **﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً﴾** على الإسلام. ولم يكن في زمانه أحدٌ على الإسلام غيره<sup>(٣)</sup>.

قلتُ: ولا منافاة بين هذا وبين ما تقدم: من أنه كان إماماً يقتدى به في الخير.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وقال تعالى: **﴿وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ﴾**.

[المؤمنون: ٥٩].

ش: وصف المؤمنين السابقين إلى الجنة، فأثنى عليهم بالصفات التي أعظمها:

(١) ابن جرير، «جامع البيان» (٦٢ / ٢٨).

(٢) محمد بن عبد الوهاب، «الاستباط» (٢٣٧).

(٣) ابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٥ / ١٧٦).

أنهم بربهم لا يُشركون. ولما كان المرء قد يعرض له ما يقدح في إسلامه: من شرك جَلَّى أو خفى، نفى ذلك عنهم. وهذا هو تحقيق التوحيد، الذي حسنت به أعمالهم، وكملت ونفعتهم.

قلت: قوله: حسنت وكملت<sup>(١)</sup>. هذا باعتبار سلامتهم من الشرك الأصغر. وأمّا الشركُ الأكبر، فلا يُقال في تركه ذلك، فتدبر. ولو قال الشارح: صحت، لكان أقوم.

قال ابنُ كثير: «وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ» أي: لا يعبدون مع الله غيره. بل يوحّدونه، ويعلمون أنه: لا إله إلا الله، أحدٌ صمد. لم يتخد صاحبة ولا ولداً، وأنه لا نظير له<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: عن حُصين بن عبد الرحمن، قال: كنتُ عند سعيد/ بن جُبَير، فقال: أيُّكم رأى الكوكبَ الذي انقضَّ البارحة؟ قلتُ: أنا! [١١/٢١] ثم قلتُ: أمّا إنِّي لم أُكُنْ فِي صَلَةٍ، وَلَكِنِي لُدِغْتُ. قال: فَمَاذَا صنعتَ؟ قلتُ: ارْتَقَيْتُ. قال فما حملك على ذلك؟! قلتُ: حَدِيثُ حَدَّثَنَا الشَّعَبِيُّ، قال: وما حديثكم؟ قلتُ: حدَّثَنَا عَنْ بُرَيْدَةَ بْنِ الْحُصَيْبِ، أَنَّهُ قَالَ: لَا رُؤْيَا إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةً» قال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن حدَّثَنَا ابنُ عباس، عن النبي ﷺ أنه قال: «عُرِضَتْ عَلَىَّ الْأُمَّةِ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهَطُ، وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجْلَانُ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ. إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي، فَقَبِيلَ لِي: هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ. فَنَظَرْتُ فَإِذَا سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَقَبِيلَ لِي: هَذِهِ أُمَّتِكَ، وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عِذَابٍ» ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مِنْزَلَهُ، فَخَاضَ النَّاسُ فِي أُولَئِكَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ صَحَّبُوا رَسُولَ الله ﷺ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: فَلَعْلَهُمُ الَّذِينَ وُلُودُوا فِي الإِسْلَامِ، فَلَمْ يُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئًا، وَذَكَرُوا أَشْياءً، فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ الله ﷺ فَأَخْبَرُوهُ. فَقَالَ: «هُمُ الَّذِينَ لَا يَسْتَرْفُونَ وَلَا يَكْتُنُونَ وَلَا يَتَطَيِّرُونَ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ». فَقَامَ عُكَاشَةُ بْنُ مِحْصَنَ . فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَدْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، قَالَ: «أَنْتَ مِنْهُمْ». ثُمَّ

(١) هذه الكلمة ليست في المطبوعة من «تيسير العزيز الحميد» (١٠١).

(٢) ابن كثير. «تفسير القرآن العظيم» (٥ / ٤٧٣).

قام رجل آخر، فقال: ادع الله أن يجعلنى منهم، فقال: «سبوك بها عَكَاشة». ش: هكذا أورده المصنف غير معزو. وقد رواه البخاري مختصراً ومطولاً. ومسلم، واللفظ له، والترمذى، والنمسائى<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن حصين بن عبد الرحمن). هو السُّلْمَى، أبو الْهُذَيْلِ الْكُوفِى، ثقة مات سنة ست وثلاثين ومائة، وله ثلاث وتسعون سنة<sup>(٢)</sup>.

وسعيد بن جُبَير: هو الإمامُ الفقيهُ، من جَلَّ أصحابِ ابنِ عَبَّاسٍ، روایتهُ عن عائشةَ، وأبِي موسى مُرْسَلَةَ. وهو كوفىٌّ، مولى لبني أسدٍ. قُتُلَ بين يديِ الحاجَ سنة خمس وتسعين، ولم يُكملِ الخمسين<sup>(٣)</sup>.

قوله: (انقضَّ). هو بالقافِ والضادِ المُعجمة، أي: سقط. والبارحةُ، هي: [٢١/ب] أقربُ ليلةٍ مضت. قال أبو العباس ثعلب<sup>(٤)</sup>/ يقال قبل الزوال: رأيتُ الليلةَ، وبعد الزوال: رأيتُ البارحةَ، وكذا قال غيرهُ. وهي مشتقةٌ من بَرْحٍ: إذا زال.

قوله: (أَمَا إِنِّي لَمْ أَكُنْ فِي صَلَةِ)، قال في (معنى الليب): أمَّا. بالفتح والتخفيف، على وجهين: أحدهما: أن تكون حرف استفتاح بمنزلة الأَ، وإذا وقعتَ آنَّ بعدها كُسرَتْ. الثاني: أن تكون بمعنى حقاً، أو أحقاً<sup>(٥)</sup>.

وقال آخرون: هي كلمتان: الهمزة للاستفهام، وما اسمُ بمعنى شيءٍ، ذلك الشيءُ حتى. فالمعنى أحقاً<sup>(٦)</sup>. وهذا هو الصواب.

و[موضع]<sup>(٧)</sup> ما: النصب على الظرفية: وهذه<sup>(٨)</sup> تفتح آنَّ بعدها. انتهى<sup>(٩)</sup>.

(١) البخارى فى «الصحيح» رقم (٥٧٠٥، ٥٧٥٢) مطولاً، ورقم (٣٤١٠، ٦٤٧٢، ٦٥٤١) مختصراً، ومسلم فى «الصحيح» رقم (٢٢٠)، والترمذى فى «الجامع» (٢٤٤٨)، والنمسائى فى «السنن الكبرى كتاب الطب» كما فى «تحفة الأشراف» (٤/٤١٠).

(٢) ابن حجر، «التقريب» (١٧٠).

(٣) ابن حجر، «التقريب» (٢٣٤).

(٤) أحمد بن يحيى الشيباني. إمامُ أهل الكوفةِ في النحو، (ت ٢٩١هـ) «وفيات الأعيان» (١/١٠٢).

(٥) في جميع النسخ: أحق، والثابت من «المغنى».

(٦) في جميع النسخ: أحق، والثابت من «المغنى».

(٧) إضافة من «المغنى».

(٨) أي: التي بمعنى حقاً، أو أحقاً.

(٩) ابن هشام، «معنى الليب عن كتب الأعرب» (٥٦/١).

والأنسبُ هنا هو الوجه الأول.

القاتلُ هو حُسين، خافَ أنْ يظنَّ الحاضرون: أَنَّه رَآه وَهُوَ يُصلِّي، فنفى عن نفسه إيهام العبادة. وهذا يدل على فضل السلف، وحرصهم على الإخلاص وإبعادهم عن الرياء والتزيين بما ليس فيهم.

قوله: (ولكنني لُدغت) بضم أوله، وكسر ثانية. قال أهلُ اللغة: يُقال لدغته العقربُ، وذواتُ السموم: إذا أصابته سُمُّها، وذلك بأن تأبه بشوكتها.

قوله: (قلتُ: ارتقيت). لفظُ مسلم: استرققتُ. أي: طلبتُ من يرقني.

قوله: (فما حملك على ذلك؟) فيه طلبُ الحجج على صحة المذهب.

قوله: (حديثُ حدثنا الشعبيُّ). اسمُه: عامر بن شراحيل الهمданى. ولد في خلافة عمر، وهو من ثقات التابعين وفقائهم، مات سنة ثلاثة ومائه.

قوله: (عن بُريدة) بضم أوله وفتح ثانية، تصغيرُ بُردة (ابن الحُصَيب) - بضم الحاء وفتح الصاد المهملتين - ابن الحارث الأسلمي، صحابيٌّ شهير. مات سنة ثلاثة وستين. قاله ابن سعد<sup>(١)</sup>.

قوله (لا رُقْيَةٌ إِلَّا مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَّةٍ) وقد رواه أَحْمَدُ، وابن ماجة، عنه مرفوعاً<sup>(٢)</sup>. ورواه أَحْمَدُ، وأبُو داود، والترمذى، عن عِمَرَانَ بْنَ حُسْنِي، به مرفوعاً<sup>(٣)</sup>. قال الهيثمىُّ: رجالُ أَحْمَد ثقات.

و(العين): هي إصابة العائن غيره بعينه. و(الحُمَّة): بضم المهملة وتحقيق الميم - سُمُّ العقرب، وشبهها.

قال الخطابيُّ: ومعنى الحديث: لا رُقْيَةٌ أَشْفَى وَأَوْلَى مِنْ رُقْيَةِ العَيْنِ وَالحُمَّةِ، وقد رَقَى النَّبِيُّ ﷺ نَرْقِي.

قوله: (قد أحسن من انتهى إلى ما سمع). أي: من أخذ بما بلغه من العلم، [١/٢٢]

(١) ابن سعد، «الطبقات» (٤/٢٤١).

(٢) أَحْمَدُ فِي «المسند» (١/٢٧١)، وابن ماجة فِي «السنن» رقم (٣٥١٣).

(٣) أَحْمَدُ فِي «المسند» (٤/٤٣٦، ٤٣٨، ٤٤٦)، والترمذى فِي «الجامع» رقم (٢٠٥٧)، وأبُو داود فِي «السنن»

رقم (٣٨٨٤).

وَعَمِلَ بِهِ فَقَدْ أَحْسَنَ . بِخَلَافِ مَنْ يَعْمَلُ بِجَهْلٍ ، أَوْ لَا يَعْمَلُ بِمَا يَعْلَمُ ؛ فَإِنَّهُ مَسْئٌ آتِيًّا . وَفِيهِ : فَضِيلَةُ عِلْمِ السَّلْفِ ، وَحُسْنُ أَدْبِرِهِ .

قوله: (ولكن حدثنا ابن عباس) هو عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، ابن عم النبي ﷺ، دعا له، فقال: «اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ، وَعُلِّمْهُ التَّأْوِيلَ»<sup>(١)</sup> فكان كذلك، مات بالطائف سنة ثمان وستين.

قال المصنف رحمة الله: وفيه عمق علم السلف؛ لقوله: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن كذا كذا. فعلم أنَّ الحديث الأول لا يخالف الثاني<sup>(٢)</sup>.

قوله: «عُرِضَتْ عَلَى الْأُمَّةِ» وفي الترمذى، والنسائى - من روایة عثیر بن القاسم<sup>(٣)</sup>، عن حُصين بن عبد الرحمن: - أن ذلك كان ليلة الإسراء. قال الحافظ: فإنْ كان ذلك محفوظاً، كان فيه قوَّةٌ لِمَنْ<sup>(٤)</sup> ذهب إلى تعدد الإِسْرَاءِ، وأنه وقع بالمدينة أيضاً<sup>(٥)</sup>.

قلت: وفي هذا نظر.

قوله: «فَرَأَيْتُ النَّبِيًّا وَمَعَهُ الرَّهْطَ» الذى فى (صحيح مسلم): «الرَّهْبَطُ» بالتصغير لا غير، وهم الجماعة دون العشرة، قاله التنووى.

قوله: «وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلَانُ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ» فيه الرد على من احتاج بالكثرة.

قوله: «إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادٌ عَظِيمٌ» المراد [بـ]<sup>(٦)</sup> هُنَّا: الشخصُ الذى يُرَى من بعيد.

قوله: «فَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ أَمْتَى»؛ لأنَّ الأشخاصَ التَّى تُرَى فِي الْأَفْقَ لا يُدْرِكُ منها إِلَّا الصورة.

(١) أخرجه أحمد في «المسندة» (١/ ٢٦٦، ٢٦٧، ٣١٤، ٣٢٨، ٣٢٥)، وابن سعد في «الطبقات» (٢/ ٣٦٥)، والطبراني في «الكبير» رقم (١٠٥٨٧)، والحاكم في «المستدرك» (٣/ ٥٣٤) وصححه وراقه الذهبى، قال الهيثى فى «المجمع» (٩/ ٢٧٦): ولا حمد طريقان، رجالهما رجال الصحيح. وهو فى الصحيح، غير قوله: «وعلمه التأويل».

(٢) المسألة السابعة عشرة.

(٣) أبو زيد، ابن القاسم الزبيدي، ثقة. ت (١٧٩ هـ). «تقريب» (٢٩٤).

(٤) الأصل (ض) و(م) و(هـ): إلى من. والمثبت من (ط) و«الفتح».

(٥) ابن حجر، «فتح البارى» (١١/ ٤٠٧).

(٦) زيادة من (ض).

وفي (صحيحة مسلم) «ولكن انظر إلى الأفق» ولم يذكره المصنف. فلعله سقط من الأصل الذي نقل الحديث منه. والله أعلم.

قوله: «فقيل لى: هذا موسى وقومه» أي: موسى بن عمران، كليم الرحمن. وقومه: أتباعه على دينه من بنى إسرائيل.

قوله: «فنظرت فإذا سواد عظيم. فقيل لى: هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب» أي: لتحقيقهم التوحيد.

وفي رواية ابن فضيل «ويدخل الجنة من هؤلاء من أمتك سبعون ألفاً».

وفي حديث أبي هريرة - في (الصحيحين) - أنهم<sup>(١)</sup> «تضئ وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر»<sup>(٢)</sup>.

وروى الإمام أحمد، والبيهقي - في حديث أبي هريرة - «فاستردت ربى فرادنى مع كل ألف سبعين ألفاً»<sup>(٣)</sup> قال الحافظ: / وستدُّه جيد<sup>(٤)</sup>.

قوله: (ثم نهض). أي: قام.

قوله: (فخاص الناس في أولئك) - [هذا من العام الذي أريد به الخصوص - أي: جملة الحاضرين]<sup>(٥)</sup>. خاص: بالخاء والضاد المعجمتين.

وفي هذا: إباحة المناظرة والباحثة في نصوص الشرع، على وجه الاستفادة وبيان الحق.

وفيه: عمق علم السلف؛ لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

وفيه: حرصهم على الخير. ذكره المصنف<sup>(٦)</sup>.

(١) الأصل (غ) (م) (هـ): بأنهم.

(٢) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٨١١)، (٦٥٤٢)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١٦)، وأحمد في «المسندة» (٤٠٠) / (٢).

(٣) أحمد في «المسندة» (٢/ ٣٥٩)، والبيهقي في «كتاب البعث» رقم (٤١٦).

(٤) ابن حجر، «فتح الباري» (١١/ ٤١٠).

(٥) ما بينهما إضافة من (غ).

(٦) المسألتان: السابعة، والثانية.

قوله: فقال «هم الذين لا يُسترقون» هكذا ثبت في (الصحيحين)، وهو كذلك في حديث ابن مسعود، في (مسند أحمد)<sup>(١)</sup>. وفي رواية مسلم «لا يُرقون».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: هذه الزيادة وهم من الرواوى، لم يقل النبي ﷺ «لا يُرقون»؛ وقد قال النبي ﷺ وقد سُئل عن الرُّقى: «من استطاع منكم أن ينفع أخاه فلينفعه»<sup>(٢)</sup>.

وقال: «لا بأس بالرُّقى ما لم تكن شركاً»<sup>(٣)</sup>.

قال: وأيضاً، فقد روى جبريلُ النبي ﷺ<sup>(٤)</sup> ورقى النبي ﷺ أصحابه<sup>(٥)</sup>.

قال: والفرقُ بين الرافقِ والمُترافقِ: أنَّ المُترافقَ<sup>(٦)</sup> سائلٌ مستعطاً ملتفتُ إلى غير الله بقلبه، والرافقُ مُحسن!

قال: وإنما المراد: وصفُ السبعين ألفاً بتمام التوكل، فلا يسألون غيرهم أنْ يرقى لهم ولا يكتوبيهم<sup>(٧)</sup>. وكذا قال ابنُ القيم<sup>(٨)</sup>.

قوله: «ولا يكتوون» أي: لا يسألون غيرهم أنْ يكتوبيهم، كما لا يسألون غيرهم أنْ يرقى لهم؛ استسلاماً للقضاء، وتلذذاً بالبلاء.

قلتُ: والظاهر أنَّ قوله: «لا يكتوون» أعمُ من أنْ يسألوا ذلك، أو يفعل بهم ذلك باختيارهم.

**أَمَّا الْكَيْفِ فِي نَفْسِهِ فَجَائِزٌ؛ كَمَا فِي (الصَّحِيفَةِ) - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ - أَنَّ**

(١) أحمد في «المسند» رقم (٣٨٠٦)، (٣٨١٩)، (٣٩٨٧).

(٢) آخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢١٩٩) من حديث جابر.

(٣) آخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٠٠)، وأبو داود في «السنن» رقم (٣٨٨٦) من حديث عوف ابن مالك.

(٤) آخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢١٨٦)، والتزمذى في «الجامع» رقم (٩٧٢) من حديث أبي سعيد. وأخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢١٨٥) من حديث عائشة.

(٥) آخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٥٧٤٣)، ومسلم في «الصحيح» رقم (٢١٩٤)، وأبو داود في «السنن» رقم (٣٨٩٥) من حديث عائشة.

(٦) الأصل: أنَّ المُترافقَى. ساقط.

(٧) ابن تيمية، «المجموع الفتاوى» (١/١٨٢، ٣٢٨).

(٨) ابن القيم، «مدارج السالكين» (٣/٤٩٥).

النبي ﷺ بعث إلى أبي بن كعب طيباً، فقطع له عرقاً، وكواه<sup>(١)</sup>.  
وفي (صحيح البخاري) - عن أنس - أنه كوى من ذات الجنب، والنبي ﷺ حى<sup>(٢)</sup>.

وروى الترمذى، وغيره - عن أنس - أنَّ النَّبِيَّ ﷺ كوى أَسْعَدَ بْنَ زُرَارَةَ، مِنَ الشوكة<sup>(٣)</sup><sup>(٤)</sup>.

وفي (صحيح البخاري) - عن ابن عباس - مرفوعاً «الشَّفَاءُ فِي ثَلَاثَةِ شَرَبَةٍ عَسَلٌ، وَشَرْطَةٌ مَحْجُومٌ، وَكَيْأَةٌ نَارٌ. وَأَنَا أَنْهَى عَنِ الْكَيِّ»<sup>(٥)</sup> وفي لفظ «وَمَا أَحَبَّ أَنْ أَكْتُوِي»<sup>(٦)</sup>.

قال ابنُ القيم رحمه الله تعالى: قد تضمنَتْ أحاديثُ الْكَيِّ أربعةَ أنواعَ.  
أحدُها: / فعله. والثانى: عدمُ محبته، والثالث: الثناءُ على من تركه، والرابع: [أ] / ٢٣ [أ].  
النهىُ عنه. ولا تعارضَ بينها بحمد الله.

فإنَّ فعله له يدلُّ على جوازه، وعدمَ محبته لا يدلُّ على المنع منه. وأما الثناءُ على تاركه، فيدلُّ على أنَّ تركه أولى وأفضل، وأما النهىُ، فعلى سبيل الاختيار والكرابة<sup>(٧)</sup>.

وقوله: «ولا يتطيرون» أي: لا يتشاركون بالطيور ونحوها. وسيأتي إن شاء الله تعالى بيانُ الطيرة، وما يتعلَّق بها في بابها.

قوله: «وعلى ربهم يتكلون» ذكر الأصلَ الجامع الذي تفرَّعَتْ عنه هذه الأفعالُ والخصال، وهو التوكُلُ على الله، وصدقُ الاتجاه إليه، والاعتمادُ بالقلب عليه،

(١) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٢٠٧)، وأبو داود في «السنن» رقم (٣٨٦٤).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٧١٩)، (٥٧٢١).

(٣) الشوكة: إحمرار يتشرَّى على الوجه والجسد. ينظر «النهاية» (٢) / ٥١.

(٤) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٠٥١). وقال: هذا حديثُ حسن غريب، وابن حبان في «ال الصحيح» رقم (٤) / ١٤٠.

(٥) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٦٨٠)، (٥٦٨١).

(٦) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٦٨٣)، (٥٦٩٧)، (٥٧٠٤)، (٥٧٠٢)، (٥٧٠٤)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٢٠٥).

(٧) ابن القيم، «زاد المعاد» (٤) / ٦٦.

الذى هو نهاية تحقیق التوحید، الذى يُشرّم كلًّا مقام شریف: من المحبة، والرجاء، والخوف، والرضى به ریاً وإلهاً، والرضى بقضائه.

وأعلم أنَّ الحديث لا يدلُّ على أنهم لا يُباشرون الأسباب أصلًا؛ فإنَّ مُباشرة الأسباب - في الجملة - أمرٌ فطري ضروري، لا انفكاك لاحد عنه. بل نفس التوكل: مُباشرة لأشدّ الأسباب؛ كما قال الله تعالى: «وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ». [الطلاق: ٣] أي: كافيه.

وإنما المراد: أنهم يتربكون الأمور المكرُوهة مع حاجتهم إليها، توكلًا على الله تعالى، كالاكتواء والاستقاء. فتركُهم له؛ لكونه سبباً مكرورًا، لاسيما والمريض يتشبَّث - فيما يظنه سبباً لشفائه - بخيط العنكبوت.

وأمّا مُباشرة الأسباب، والتداوى - على وجه لا كراهيَة فيه - فغير قادر في التوكل، فلا يكون تركه مشروعاً؛ لما في (الصحيحين) - عن أبي هريرة - مرفوعاً «ما أنزل الله من داء إلا نزل له شفاء. علمه من علمه، وجنه من جنه»<sup>(١)</sup>.

وعن أسامة بن شريك، قال: كنتُ عند النبي ﷺ وجاءت الأعراب، فقالوا: يا رسول الله، أنتداوى؟ قال: «نعم - يا عباد الله - تداووا؛ فإنَّ الله عزَّ وجلَّ لم يضع داء إلا وضع له شفاء. غير داء واحد» قالوا: وما هو؟ قال: «الهرم» رواه أحمد<sup>(٢)</sup>.

قال ابنُ القيم رحمة الله تعالى: وقد تضمنَت هذه الأحاديث إثباتَ الأسباب والمسبيات. وإبطال قول من أنكرها، والأمر بالتمداوى، وأنه لا يُنافي التوكل؛ كما [٢٢/ب] لا يُنافي دفع الالم الجوع والعطش، والحرُّ والبرد، بأضدادها. بل لا تتم حقيقة التوحيد إلا بـمُباشرة الأسباب التي نصبهَا الله تعالى مقتضية<sup>(٣)</sup> لمسبياتها قدرًا وشرعًا،

(١) آخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٦٧٨) دون الجملة الأخيرة، وأخرجه مسلم في «ال صحيح» رقم (٤٢٠٤) من حديث جابر.

(٢) أحمد في «المسند» (٤/٢٧٨)، وأخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٠٣٩) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

(٣) (م) و«زاد المعاد»: مقتضيات.

وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكل، كما يقدح في الأمر والحكمة، ويضعفه من حيث يظن معطلها أن تركها أقوى في<sup>(١)</sup> التوكل.

فإن تركها عجز ينافي التوكل، الذي حقيقته اعتماد القلب على الله تعالى في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه، ودفع ما يضره في دينه ودنياه. ولابد مع هذا الاعتماد من مباشرة الأسباب، وإلا كان مطللا للحكمة والشرع، فلا يجعل العبد عجزه توكلأ، ولا توكله عجزا<sup>(٢)</sup>.

وقد اختلف العلماء في التداوى: هل هو مباح، وتركه أفضل، أو مستحب أو واجب؟

فالشهور عن أحمد الأول؛ لهذا الحديث وما في معناه. والشهور عند الشافعية الثاني، حتى ذكر النروى - في (شرح مسلم) - أنه مذهبهم، ومذهب جمهور السلف وعامة الخلف<sup>(٣)</sup>.

واختاره الوزير، أبو المظفر. قال: ومذهب أبي حنيفة: أنه مؤكد، حتى يدانى به الوجوب. قال: ومذهب مالك: أنه يستوى فعله وتركه، فإنه قال: لا بأس بالتمداوى، ولا بأس بتركه<sup>(٤)</sup>.

وقال شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير الأئمة، وإنما أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعى وأحمد<sup>(٥)</sup>.

قوله: (فقام عكاشة بن محسن). هو: بضم العين وتشديد الكاف، ومحسن: بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهملتين، ابن حرثان: بضم المهملة وسكون الراء بعدها مثلثة. الأسدى، من بنى أسد بن خزيمة. كان من السابقين إلى الإسلام، ومن أجمل الرجال. هاجر، وشهد بدرأ وقاتل فيها، واستشهد في قتال الردة مع خالد بيد طلحة الأسدى سنة اثنى عشرة<sup>(٦)</sup>، ثم

(١) الأصل (ض) (م): من.

(٢) ابن القيم، «زاد المعاد» (٤ / ١٤ - ١٥).

(٣) النروى، «النهج» (١٤ / ١٩١).

(٤) ينظر: ابن عبد البر، «التمهيد» (٢٤ / ٦٥).

(٥) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٢٤ / ٢٦٩).

(٦) قتله انتقاماً لقتل أخيه حجال بن خوبيلد، على ماء بُراخة ببلاد بنى أسد. البلاذري «فتح البلدان» (١٠ - ٥).

أسلم طليحةً بعد ذلك، وجاهد الفُرس يوم القادسية مع سعد بن أبي وقاص، واستشهد في وقعة الجسر المشهورة<sup>(١)</sup>.

قوله: (فقال: يارسول الله، ادعُ الله أن يجعلنى منهم، قال: «أنت منهم» [٤/٢٤] وللبيهارى فى رواية، فقال: «اللهم / أجعله منهم» وفيه: طلب الدعاء من الفاضل).

قوله: (ثم قام رجل آخر ذكره مُهماً، فلا حاجة بنا إلى البحث عن اسمه<sup>(٢)</sup>).

قوله: فقال «سبقك بها عكاشة» قال القرطبي: لم يكن عند الثاني من الأحوال ما كان عند عكاشة، فلذلك لم يُجبه، إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك كل من كان حاضراً، فيتسلل الأمر، فسد الباب بقوله ذلك. انتهى.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وفيه: استعمال المعارض، وحسن خلقه  
عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ (٣).

(١) وكانت سنه ثلاثة عشرة للهجرة، وسمى يوم قس الناطف. «فتح البلدان» (٢٥٢).

(٢) ما بينهما ساقط من (ط).

(٣) المسألتان: الحادية والعشرون، والثانية والعشرون.

(٣)

## باب

### الخوف من الشرك

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب الخوف من الشرك.

وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَنِ يَشَاء﴾.

[النساء: ٤٨ - ١١٦].

ش: قال ابنُ كثير: أخبرَ تَعَالَى أَنَّهُ: ﴿لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ﴾ أي: لا يغفر لعبدٍ لقيه وهو مشرك ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَنِ يَشَاء﴾ أي: من الذنوب لمن يشاء من عباده. انتهى<sup>(١)</sup>.

فتبيَّن بهذه الآية: أَنَّ الشَّرْكَ أَعْظَمُ الذَّنُوبِ؛ لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَخْبَرَ أَنَّهُ لَا يغفره لمن لم يتبع منه، وما دونه من الذنوب فهو داخلٌ تحت المشيئة: إِنْ شَاءَ غَفَرَه لمن لقيه به، وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَه.

وذلك يوجِّبُ للعبد شدةً الخوف من الشرك الذي هذا شأنُه عند الله؛ لَأَنَّهُ أَقْبَحُ القيبح، وأظلمُ الظلم، وتتفَضَّلُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ، وصرفُ خالص حَقَّهُ لغيره. وعدلُ غيره به، كما قال تَعَالَى ﴿ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدَلُونَ﴾. [الأنعام: ١].

وَلَأَنَّهُ مُنَاقِضٌ لِلمقصود بالخلق والأمر، مُنَافٌ لَهُ مِنْ كُلِّ وِجْهٍ، وَذَلِكَ غَايَةُ الْمُعَانِدَةِ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالْإِسْتِكْبَارِ عَنْ طَاعَتِهِ، وَالذَّلِّ لَهُ، وَالْإِنْقِيَادُ لِأَوْامِرِهِ، الَّذِي لَا صَلَاحٌ لِلْعَالَمِ إِلَّا بِذَلِكَ. فَمَتَّ خَلَاءً مِنْهُ خَرَبَ، وَقَاتَ الْقِيَامَةَ، كَمَا قَالَ ﷺ:

«لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى لَا يَقُولَ فِي الْأَرْضِ اللَّهُ، اللَّهُ» رواه مسلم<sup>(٢)</sup>.

(١) ابنُ كثير، «تَفْسِيرُ الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ» (٢/٢٨٦).

(٢) مسلم في «الصحيح» رقم (١٤٨)، من حديث أنس.

ولأنَّ الشركَ تشبيهُ للمخلوق بالخالق - تعالى وتقديس - في خصائص الإلهية: من ملكِ الضر والنفع، والعطاء والمنع، الذي يوجب تعلق الدعاء، والخوف والرجاء والتوكيل، وأنواع العبادة كلها بالله تعالى وحده. فمن علق ذلك بمحظوظ فقد شبَّهه بالخالق، وجعلَ من لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً شيئاً من له الحمدُ كلهُ، وله الخلق كلهُ، وله الملكُ كلهُ، وبيدهِ الخيرُ كلهُ، وإليه يرجع الأمرُ كلهُ.

فأزمهُ الأمور كلها بيده سبحانه، ومرجعها إليه، فما شاء كان وما لم يشا لـ [٤٢/ب] يكن لا مانع / لما أعطي، ولا مُعطى لما منع، الذي إذا فتح للناس رحمة فلا ممسك لها، وما يمسك فلا مُرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم. فأصبحَ التشبيه: تشبيه العاجز الفقير بالذات، بالقادر الغني بالذات.

ومن خصائص الإلهية: الكمالُ المطلق من جميع الوجوه، الذي لا نقص فيه بوجهٍ من الوجوه. وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال، والخشيةُ والدعاء، والرجاء والإنابة، والتوكيلُ والتوبه والاستغاثة، وغايةُ الحب مع غايةِ الذل. كل ذلك يجب عقلاً وشرعًا وفطرة، أن يكون الله وحده، ويُمتنع عقلاً وشرعًا وفطرة أن يكون لغيره.

فمن فعل شيئاً من ذلك بغيره، فقد شبَّه ذلك الغيرَ من لا شيء له، ولا مثل له، ولا ند له، وذلك أقبحُ التشبيه وأبطله.

فلهذه الأمور وغيرها: أخبر سُبحانه تعالى أنه لا يغفره، مع أنه كتب على نفسه الرحمة. هذا معنى كلام ابن القيم رحمه الله تعالى<sup>(١)</sup>.

وفي الآية ردًّا على الخوارج المُكْفِرِينَ بالذنوب، وعلى المُعتزلة القائلين بأنَّ أصحابَ الكبائر مخلدون في النار، وليسوا عندهم بمؤمنين ولا كفار.

ولا يجوز أن يُحمل قوله: «وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَنْ يَشَاءُ» على التائب؛ فإنَّ التائب من الشرك مغفور له، كما قال تعالى: «فَلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا». [الزمر: ٥٣].

(١) ينظر: ابن القيم، «الصواعق المرسلة» (٢/٤٦٠ وما بعدها).

فهُنَا عَمَّ وَأَطْلَقَ؛ لَأَنَّ الْمُرَادَ بِهِ التَّابِعُ، وَهُنَاكَ خَصٌّ وَعَلَى؛ لَأَنَّ الْمُرَادَ بِهِ مِنْ لَمْ يَتَبِعْ. هَذَا مُلْخِصُ قَوْلِ شِيخِ الْإِسْلَامِ<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقال الخليل عليه السلام: «وَاجْتَبَنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ». [ابراهيم: ٢٥].

ش: الصنم: ما كان منحوتاً على صورة. والوثن: ما كان منحوتاً على غير ذلك. ذكره الطبرى، عن مجاهد<sup>(٢)</sup>.

قلت: وقد يسمى الصنم وثنا، [كما قال الخليل عليه السلام: «إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْنَانًا وَتَخْلُقُونَ إِنْكَارًا»] [العنكبوت: ١٧] [٣] ويقال: إنَّ الْوَتَنَ أَعْمَّ؛ وَهُوَ قَوِيٌّ. فَالْأَصْنَامُ أُوْنَانٌ، كَمَا أَنَّ الْقَبُورَ أُوْنَانٌ.

قوله: «وَاجْتَبَنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ» أي: اجعلنى وبنى في جانب عن عبادة الأصنام، وباعد بيننا وبينها. وقد استجاب الله تعالى دعاءه، وجعل بنيه/ [١١/٢٥] أنبياء وجنّبهم عبادة الأصنام.

وقد بين ما يوجب الخوف من ذلك، بقوله: «رَبُّ إِنَّهُنَّ أَضَلَّلَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ». [ابراهيم: ٣٦]، فإنه هو الواقع في كل زمان؛ فإذا عرف الإنسان أنَّ كثيراً وقعوا في الشرك الأكبر، وضلوا بعبادة الأصنام: أوجب ذلك خوفه من أن يقع فيما وقع فيه الكثير، من الشرك الذي لا يغفره الله.

قال ابراهيم التيمي<sup>(٤)</sup>: ومن يأمنُ البلاءَ بعد إبراهيم؟ رواه ابنُ جرير، وابنُ أبي حاتم<sup>(٥)</sup>.

فلا يأمنُ الْوَقْعَ فِي الشَّرْكِ إِلَّا مَنْ هُوَ جَاهِلٌ بِهِ، وَبِمَا يُخْلِصُهُ مِنْهُ: مِنَ الْعِلْمِ بِاللَّهِ، وَبِمَا بَعَثَ بِهِ رَسُولَهُ، مِنْ تَوْحِيدِهِ، وَالنَّهِيِّ عَنِ الشَّرِكِ بِهِ.

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤/٤٧٥).

(٢) ينظر «تفسير الطبرى» (١١/٤٦٩).

(٣) ما بينهما إضافة من (هـ) و(ط).

(٤) أبو اسماء، بن يزيد بن شريك الكوفي العابد، ثقة إلا أنه يرسّل ويجلس (ت ١٩٢هـ) «تقرير» (٩٥).

(٥) كما في « الدر المثور» (٥/٤٦).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وفي الحديث «أخوفُ ما أخافُ عليكم الشركُ الأصغر»، فسئل عنده؟ فقال: «الرياء».

ش: أورد المصنفُ هذا الحديثَ مختصرًا غيرَ معزوٍ. وقد رواه الإمامُ أحمدُ، والطبراني، والبيهقي.

وهذا لفظُ أحمد: حديثنا يُونس، حدثنا ليث، عن يزيد - يعني ابن الهداد - عن عمرو، عن محمود بن لَبِيدٍ: أنَّ رسولَ اللهَ ﷺ قال: «إِنَّ أَخْوْفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرَكُ الْأَصْغَرُ» قالوا: وما الشَّرَكُ الْأَصْغَرُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «الرِّيَاءُ». يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِذَا جَزَى النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ: اذْهِبُوا إِلَى الَّذِينَ كُنْتُمْ تَرَاوِنُ فِي الدُّنْيَا، فَانظُرُوا هُلْ تَجِدُونَ عِنْهُمْ جَزَاءً؟»<sup>(١)</sup>

قال المُنذري: ومحمدُ بن لَبِيدٍ رأى النبيَّ ﷺ، ولم يصح له منه سماعٌ فيما أرى. وذكر ابنُ أبي حاتم: أنَّ البخاريَّ قال: له صحبة، ورجحه ابنُ عبد البر والحافظ.

وقد رواه الطبرانيُّ بأسانيدٍ جيدةٍ عن محمود بن لَبِيدٍ، عن رافع بن خَدِيجَ<sup>(٢)</sup>. ماتَ محمودَ سنة سِتٍّ وَتَسْعِينَ. وقيل: سنة سبع وَتَسْعِينَ. وله تسع وَتَسْعِينَ سنة.

قوله: «إِنَّ أَخْوْفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرَكُ الْأَصْغَرُ» هذا من شفقةٍ ﷺ بأمته، ورحمته ورأفته بهم، فلا خيرٌ إلا دلَّهُمْ عَلَيْهِ وَأَمْرُهُمْ بِهِ، وَلَا شَرٌّ إِلَّا بَيْنَهُمْ وَأَخْبَرَهُمْ بِهِ وَنَهَاهُمْ عَنْهُ؛ كما قال ﷺ - فيما صحَّ عنْهُ -: «مَا بَعَثَ اللَّهُ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا [٢٥/ب] كانَ حَقًا عَلَيْهِ أَنْ يَدْلِلْ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْرٍ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ» الحديث<sup>(٣)</sup>.

فإذا كانَ الشَّرَكُ الْأَصْغَرُ مخوفًا عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ - مع كمالِ عِلْمِهِمْ وقوَّةٌ إِيمَانِهِمْ - فكيفَ لَا يَخافُهُ - وَمَا فَوْقَهُ - مَنْ هو دونَهُمْ فِي الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ

(١) مسنَدُ أَحْمَدَ (٥/٤٢٨، ٤٢٩) قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١/١٠٢): ورجاله رجال الصحيح، والطبراني في «الكبير» رقم (٤٣٠١) قال الهيثمي في «المجمع» (١٠/٢٢٢): ورجاله رجال الصحيح غير عبد الله بن شبيب بن خالد وهو ثقة، وحسن الحافظ إسناده كما في «بلغة المرام» (٣٠٢).

(٢) المتنري، «الترغيب والترهيب» (١/٦٩).

(٣) قطعة من حديث أخرجه مسلم في «ال صحيح» رقم (١٨٤٤)، من حديث عبد الله بن عمرو.

براتب؟! خصوصاً إذا عُرف أنَّ أكثر علماء الأمصاراليوم لا يعرفون من التوحيد إلا ما أقرَّ به المشركون!. وما عرَفوا معنى الإلهية، التي نفتها كلمة الإخلاص عن كلَّ ما سوى الله.

وأخرج: أبو يعلى، وابن المذر، عن حُذيفة بن اليمان، عن أبي بكر، عن النبي ﷺ، قال: «الشركُ [فيكم]<sup>(١)</sup> أخفى من دبيب النمل» قال أبو بكر: يارسول الله، وهل الشركُ إلا ما عبد من دون الله، أو ما دعى مع الله، قال: ثُكلتك أمك! الشركُ فيكم أخفى من دبيب النمل» الحديث. وفيه: «أنْ تقول: أعطاني الله وفلان، والنَّدُّ: أنْ يقول الإنسان: لولا فلان قتلني فلان»<sup>(٢)</sup> انتهى. من (الدرُّ).

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن ابن مسعود رضي الله عنه: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من ماتَ وهو يدعُو من دون الله نِدَّاً دخل النار» رواه البخاري<sup>(٣)</sup>. ش: قال ابن القيم: النَّدُّ الشبيه، يُقال: فلان نَدُّ فلان، ونديده، أي: مثله وشبيه<sup>(٤)</sup>. انتهى، قال تعالى: «فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ آنِدَاداً وَآتُّمْ تَعْلَمُونَ». [البقرة: ٢٢].

قوله: «من مات وهو يدعُو من دون الله نِدَّاً» أي: يجعل الله نِدَّاً في العبادة، يدعوه ويسأله ويستغثُ به، «دخل النار».

قال العلامةُ ابنُ القِيمِ رحمه الله تعالى:  
والشركُ فاحذر، فشركُ ظاهرٍ ذا القسم ليس بقابل الغفرانِ  
وهو اتخاذ النَّدُّ للرحمٰنِ أياً كان، من حجرٍ ومن إنسانٍ

(١) ساقط من الأصل (وـمـ) (وـهـ) (وـطـ).

(٢) أبو يعلى في «المسنَد» رقم (٥٨)، وعنه ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» رقم (٢٨٦). وأخرج ابن المذر وابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٤ / ٥٤)، وفيه ليث بن أبي سليم وهو مدلس، كما في «مجامع الزوائد» (١ / ٢٢٤)، وله شاهد من حديث أبي موسى الأشعري، أخرجه أحمد في «المسنَد» (٤ / ٤٣)، (١ / ٢٢٣) وشاهد من حديث عقل بن يسار، عن أبي بكر، أخرج البخاري في «الأب المفرد» رقم (٧١٦).

(٣) «صحيحة البخاري» (٤٤٩٧، ٤٤٩٣، ٦٦٨٣)، وأخرجه أحمد في «المسنَد» (١ / ٤٦٢، ٤٦٤). وأخرج مسلم في «الصحيحة» رقم (٩٤) بغير هذا النَّفَظ.

(٤) ابن القيم، «إغاثة اللهفان» (٢ / ٣٢٥).

يدعوه، أو يرجوه، ثم يخافه ويحبه كمحبة الديان<sup>(١)</sup>  
واعلم، أنَّ اتخاذ النِّدَّ على قسمين:  
الأولُ: أَنَّه يجعله الله شريكاً في أنواع العبادة أو بعضها، كما تقدم. وهو شركٌ  
أكبر.

والثاني: ما كان من نوع الشرك الأصغر، كقول الرجل: ما شاء الله وشئت،  
ولولا الله وأنت. وكيسير الرياء؛ فقد ثبت أنَّ النبي ﷺ لما قال له رجل: ما شاء  
الله وشئت، قال: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَدًا؟ بَلْ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ» رواه أحمد، وابن أبي  
شيبة والبخاري في (الأدب المفرد)، والنمساني، وابن ماجة<sup>(٢)</sup>. وقد تقدم حكمه  
في باب فضل التوحيد.

وفيه: بيانُ أنَّ دعوةَ غير الله فيما لا يقدرُ عليه إِلَّا الله شركٌ جليٌّ، كطلب  
[١/٢٦] الشفاعة من الأموات. فإنَّها مُلكُ الله تعالى، / وبيده ليس بيد غيره منها شيءٌ،  
وهو الذي ياذنُ للشفيع أنْ يشفع فيمن لاقى الله بالإخلاص والتوكيد من أهل  
الكبائر، كما يأتي تقريره في باب الشفاعة إنْ شاء الله تعالى.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: ولمسلم، عن جابر: أَنَّ رسول الله ﷺ قال:  
«مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بَهُ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بَهُ شَيْئًا دَخَلَ  
النَّارَ»<sup>(٣)</sup>.

ش: جابر: هو ابن عبد الله بن عمرو بن حرام - بهملتين - الانصارى، ثم  
السلمى - بفتحتين - صاحبى جليل، ولابيه مناقب مشهورة رضى الله عنهم، مات  
بالمدينة بعد السبعين، وقد كُفَّ بصره، وله أربعون سنة.

قوله: «مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بَهُ شَيْئًا» قال القرطبي: أي: لم يتخذ معه شريكاً  
في الإلهية، ولا في الخلق، ولا في العبادة. ومن المعلوم من الشرع، المجمع عليه

(١) ابن القيم، «الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية» (١٥٧).

(٢) أحمد في «السنن» (١/ ٢١٤، ٢٨٣، ٣٤٧)، والبخاري في «الأدب» رقم (٧٨٣)، والنمساني في «عمل  
اليوم والليلة» رقم (٩٨٨)، وابن ماجة في «السنن» رقم (٢١١٧). من حديث ابن عباس. وذكره البانى  
في «صححيته» رقم (١٣٩).

(٣) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٩٣).

عند أهل السنة: أنَّ من مات على ذلك فلابدَّ له من دخول الجنة، وإنْ جَرَتْ عليه قبل ذلك أنواعٌ من العذاب والمحنة، وأنَّ من مات على الشرك لا يدخل الجنة، ولا يناله من الله رحمة، ويُخلَدُ في النار أبد الآباد، من غير انقطاع عذابٍ، ولا تصرُّم آماد.

وقال التوسي: أمَّا دخولُ المشرك النارَ فهو على عُمومه، فيدخلها ويُخلَدُ فيها، ولا فرق فيه بين الكتابي - اليهودي والنصراني - وبين عبدة الأوثان وسائر الكفارة، ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عناداً وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب إليها ثم حُكم بكافرٍ؛ بجحده [ما يكفر بجحده]<sup>(١)</sup> وغير ذلك.

وأمَّا دخولُ من مات غيرَ مشرِكِ الجنَّةِ، فهو مقطوعٌ له به. لكن إنْ لم يكن صاحبَ كبيرةٍ - مات مُصراً عليها - دخل الجنَّةَ أولاً، وإنْ كان صاحبَ كبيرة مات مُصراً عليها فهو تحت المشيئة: فإنْ عُفى عنه دخل الجنَّةَ أولاً، وإلا عُذِّبَ في النار، ثم أخرج من النار وأدخل الجنَّة<sup>(٢)</sup>.

وقال غيره: اقتصر على نفي الشرك؛ لاستدعائه التوحيد بالاقتضاء، واستدعائه إثبات الرسالة باللزموم. إذ من كذبَ رُسُلَ الله فقد كذبَ الله، ومن كذبَ الله فهو مشرك. وهو كقولك: من توْضأَ صَحَّ صَلَاتُهُ، أَى /: مع سائر الشروط. [٢٦/ب] فالمرادُ: من مات حالَ كونِه مؤمناً بجميع ما يجب الإيمان به، إجمالاً في الإجمالي، وتفصيلاً في التفصيلي. انتهى<sup>(٣)</sup>.

(١) إضافة من «النهاج».

(٢) التوسي، «النهاج» (١) ٩٧.

(٣) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد» (١٢٢).



(٤)

## باب الدعا، إلى شهادة أن لا إله إلا الله

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب الدعا إلى شهادة أن لا إله إلا الله.  
ش: لما ذكر المصنف رحمه الله تعالى: التوحيد وفضله، وما يوجب الخوف من  
ضده.

نبه بهذه الترجمة على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه، بل  
يجب عليه أن يدعو إلى الله تعالى بالحكمة والمعونة الحسنة؛ كما هو سبيل  
المُسلمين وأتباعهم، كما قال الحسن البصري - لما تلا هذه الآية: **«وَمَنْ أَحْسَنُ  
قَوْلًا مِّنْ دُعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ»**. [فصلت: ٣٣] فقال:  
هذا حبيب الله، هذا ولی الله، هذا صفوة الله، هذا خير الله، هذا أحب أهل  
الأرض إلى الله؛ أجاب الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من  
دعوته، وعمل صالحاً في إجابته، وقال: إني من المسلمين. هذا خليفة الله<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: **«قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوكُمْ إِلَى  
اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ»**. [يوسف: ١٠٨].

ش: قال أبو جعفر بن جرير: يقول تعالى ذكره لنبيه محمد ﷺ **«قُلْ هَذِهِ  
يَا مُحَمَّدٌ سَبِيلِي الدُّعْوَةُ الَّتِي أَدْعُوكُمْ إِلَيْهَا، وَالطَّرِيقَةُ الَّتِي أَنَا عَلَيْهَا: مِنَ الدُّعَاءِ إِلَى  
تَوْحِيدِ اللَّهِ، وَإِخْلَاصِ الْعِبَادَةِ لَهُ دُونَ الْآلَهَ وَالْأَوْثَانِ، وَالاِنْتِهَاءُ إِلَى طَاعَتِهِ وَتَرْكُ  
مَعْصِيَتِهِ سَبِيلِي وَطَرِيقَتِي، وَدُعُوتُكُمْ أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
عَلَى بَصِيرَةٍ بِذَلِكَ وَيَقِينٌ عِلْمٌ مِّنِي بِهِ أَنَا وَمَنْ يَدْعُوكُمْ إِلَيْهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَيْضًا  
مَنْ اتَّبَعَنِي وَصَدَّقَنِي، وَأَمِنَ بِي. وَسُبْحَانَ اللَّهِ يَقُولُ لَهُ تَعَالَى ذِكْرُهُ: وَقُلْ**

(١) أخرجه عبد الرزاق، في **«التفسير»** (٢/ ١٨٧).

تنزيهاً لله تعالى وتعظيمها له: من أن يكون له شريكٌ في ملکه أو معبود سواه في سلطانه **«وما أنا من المشركين»** يقول: وأنا بريءٌ من أهل الشرك به، لست منهم ولا هم مني. انتهى<sup>(١)</sup>.

قال في (شرح المنازل): يريد أن تصل باستدلالك إلى أعلى درجات العلم، وهي بصيرةُ التي يكون نسبة المعلوم فيها إلى القلب كنسبة المرئى إلى البصر. وهذه هي الخصيصة التي اختص بها الصحابة / عن سائر الأمة، وهي أعلى درجات العلماء.

قال تعالى: **«فَقُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَذْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنْ أَتَّبَعَنِي»** أي: أنا وأتباعي على بصيرة. وقيل **«وَمَنْ أَتَّبَعَنِي»** عطفٌ على المفروض في **«أَذْعُوا»** أي: أنا أدعو إلى الله على بصيرة، ومن اتبعني كذلك يدعوا إلى الله تعالى على بصيرة. وعلى القولين: فالآية تدل على أن أتباعه هم أهلُ البصائر الداعين إلى الله تعالى، ومن ليس منهم فليس من أتباعه على الحقيقة والموافقة. وإن كان من أتباعه على الانتساب والدعوى<sup>(٢)</sup>.

قال المصتفُ رحمة الله تعالى: فيه مسائل:

منها: التنبيةُ على الإخلاص؛ لأنَّ كثيراً [من الناس]<sup>(٣)</sup> لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه.

ومنها : أنَّ بصيرةَ من الفرائض.

ومنها: أنَّ من دلائل حُسن التوحيد: أنه تنزيهُ الله تعالى عن المسبة.

ومنها: أنَّ من قُبح الشرك كونه مَسَبَّةُ الله.

ومنها: إبعادُ المسلم عن المشركين لا يصير منهم، ولو لم يُشرك. انتهى<sup>(٤)</sup>.

وقال العلامةُ ابنُ القيم رحمة الله تعالى - في معنى قوله تعالى: **«أَذْعُ إِلَى**

(١) *تفسير الطبرى* (١٦ / ٢٩١).

(٢) ابن القيم، *مدارج السالكين* (٢ / ٤٨١).

(٣) إضافةً من كتاب *التوحيد*.

(٤) المسائل: الثانية، والثالثة، والرابعة، الخامسة، والسادسة.

**سَبِيلٌ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْخَيْرَةِ**» [النحل: ١٢٥] - ذكر سبحانه مراتب الدُّعَوةِ، وجعلها ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو: فإنه إما أن يكون طالباً للحق محبًا له، مؤثراً له على غيره إذا عرفه. فهذا يُدعى بالحكمة، ولا يحتاج إلى موعظةٍ وجداول.

وإما أن يكون مشتغلاً بضد الحق، لكن لو عرفه آثره واتبعه. فهذا يحتاج إلى الموعظة بالترغيب والترهيب.

وإما أن يكون معاذداً معارضاً، فهذا يُجادل بالتي هي أحسن. فإن رجع، وإن انتقل معه إلى الجلاد إن أمكن. انتهى<sup>(١)</sup>.

(٢) وقال أيضاً رحمة الله تعالى: والفرقُ بين حُبُّ الْإِمامَةِ والدُّعَوةِ إِلَى اللهِ، وحبِ الرِّئاسَةِ: هو الفرقُ بين تعظيمِ أمر الله والنصح له، وتعظيمِ النفس والسعى في حظها.

فإن الناصح لله المحب له، يُحبُّ أن يُطاع ربه فلا يعصى، وأن تكون كلمته هي العليا، وأن يكون الدين كله لله، وأن يكون العباد ممتلئين أوامرها مجتبين نواهيه. فقد ناصح الله في عبوديته، وناصح خلقه في الدعوة إلى الله، فهو يحب الإمامة في الدين. بل يسأل ربه أن يجعله للمتقين إماماً يقتدى به المقتدون، كما اقتدى هو بالمتقين.

فإذا أحب هذا العبدُ الداعي إلى الله أن يكون في أعين الناس جليلاً، وفي قلوبهم مهبياً، وإليهم حبيباً، وأن يكون فيهم مطاعاً، لكي يأتموا به، ويقتدوا أثر الرسول ﷺ على يديه. لم يضره ذلك بل يُحمد عليه؛ لأنَّه داعٍ إلى الله، يُحب أن يطاع ويعبد ويُوحَّد. فهو يُحب ما يكون عوناً على ذلك، موصلاً إليه.

ولهذا ذكر الله سبحانه عباده الذين اختصهم لنفسه، وأتنى عليهم في تنزيله وأحسن جزاءهم يوم لقائه. فذكرهم بأحسن أعمالهم وأوصافهم، ثم قال **﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا هُبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قَرَّةُ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلنَّاسِ**

(١) ينظر ابن القيم، «مفتاح دار السعادة» (١٩٣ / ١).

(٢) من هنا ساقطٌ من (ط)، ومعلقٌ من هامش الأصل وعليه كلمة صح.

**إماماً**). [سورة الفرقان: ٧٤]. فسألوه أن يقر أعينهم بطاعة أزواجهم وذرياتهم له سبحانه، وأن يسر قلوبهم باتباع المتقين لهم على طاعته وعبوديته.

فإن الإمام والمؤتم متعاونان على طاعته، وإنما سأله ما يعاونون به المتقين على مرضاته وطاعته، وهو دعوتهم إلى الله بالإماماة في الدين، التي أساسها الصبر واليقين، قال تعالى: «وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أُئُمَّةً يَهْدِنَ بِأَمْرِنَا لِمَا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ»). [السجدة: ٢٤]. فسؤالهم: أن يجعلهم أئمة للمتقين.

هو سؤال أن يهديهم ويوقفهم وينم عليهم بالعلوم النافعة، والأعمال [الصالحة]<sup>(١)</sup> ظاهراً وباطناً، التي لا تتم الإمامة إلا بها.

وتتأمل كيف نسبهم في هذه الآيات إلى اسم الرحمن جل جلاله، ليعلم خلقه أن هذا إنما نالوه بفضله ورحمته، ومحضر جوده ومتنه.

وتتأمل كيف جعل جزاءهم في هذه الصورة: الغرف وهي المنازل العالية في الجنة.

وهذا لما كانت الإمامة في الدين من الرتب العالية - بل من أعلى مراتب يعطها العبد في الدنيا - كان جزاؤه عليها الغرف العالية في الجنة.

وهذا بخلاف طلب الرئاسة، فإن طالبيها يسعون في تحصيلها لينالوا بها أغراضهم: من العلو في الأرض، وتعبد القلوب لهم، وميلها إليهم، ومساعدتهم لهم على جميع أغراضهم، مع كونهم عاليين عليهم قاهرين لهم.

فترتب على هذا الطلب من المفاسد ما لا يعلمه إلا الله: من البغي والحسد، والطغيان والحقد، والظلم، والحمية للنفس دون حق الله، وتعظيم من حقر الله، واحتقار من أكرمه الله.

ولا تتم الرئاسة الدنيوية إلا بذلك، ولا تُنال إلا بأضعافه من المفاسد، والرؤساء في عمي عن هذا.

**فإذا كُشف الغطاء تَبَيَّنَ لَهُمْ فَسَادُ مَا كَانُوا عَلَيْهِ، وَلَا سِيمَا إِذَا حُشِرُوا فِي صَفَةٍ**

(١) إضافة من (ض).

الذَّرِ، يطْوُهُمْ أهْلُ الْمَوْقَفَ بِأَرْجُلِهِمْ<sup>(١)</sup>؛ إِهَاةً لَهُمْ وَتَحْقِيرًا وَتَصْغِيرًا، كَمَا صَغَرُوا  
أَمْرَ اللَّهِ، وَحَقَرُوا عِبَادَهُ. انتَهَى كَلَامُهُ - رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: عن ابن عباس رضي الله عنهم: أنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ لما بعث معاذًا إلى اليمن، قال له: «إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب، فليكن أولَ ما تدعوهُم إِلَيْهِ: شهادةً أَنَّ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ - وفي رواية: إلى أنَّ يوحِّدوا اللَّهَ - فإنَّ هُم أطاعوكَ لِذلِكَ، فاعلِمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افترضَ عليهم خمسَ صلواتٍ في كل يومٍ وليلةٍ، فإنَّ هُم أطاعوكَ لِذلِكَ». فاعلِمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افترضَ عليهم صدقةً تُؤخذُ من أغانيَّهُمْ فَتُرْدَ على فقرائهم، فإنَّ هُم أطاعوكَ لِذلِكَ فَإِيَّاكَ وَكِرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّقِ دُعَوةَ الظَّلُومِ؛ فإنَّهُ لِيُسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابَ»<sup>(٤)</sup>.  
آخر جاه.

ش: قال الحافظ: كان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر، قبل حج النبي ﷺ؛  
كما ذكره المصنف - يعني البخاري - في أواخر المغازى. وفيه: كان ذلك في آخر  
سنة تسع، عند منصره ﷺ من تبوك. رواه الواقدي بإسناده إلى كعب بن مالك.  
وأخرجه ابن سعد في (الطبقات) عنه.

وأتفقوا أنه لم يزل على اليمن، إلى أنْ قدم في خلافة أبي بكر رضي الله عنه.  
ثم توجهَ إلى الشام، فمات بها<sup>(٥)</sup>.

قال شيخ الإسلام: / ومن فضائل معاذ رضي الله تعالى عنه: أَنَّهُ بعثه ﷺ إلى [٢٧/٢][٢٧] إلى  
اليمن مبلغًا عنه، وفقهاً ومعلمًا وحاكمًا<sup>(٦)</sup>.

قوله «إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب» قال القرطبي: يعني به اليهود

(١) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٤٩٤) وقال: هذا حديث حسن، وأحمد في «المستدر» (٢/٢٧٩) من  
حديث عبد الله بن عمرو.

(٢) إلى هنا ينتهي السقط من (ط).

(٣) ابن القيم، «الروح» (٣٧٤).

(٤) البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٤٥٨، ١٤٩٦، ٢٤٤٨، ٤٣٤٧، ٧٣٧١)، ومسلم في «ال صحيح» رقم  
(١٩).

(٥) ابن حجر، «فتح الباري» (٣/٣٥٨).

(٦) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٠/٦٥٤).

والنصارى؛ لأنهم كانوا في اليمن أكثر من مشركي العرب أو أغلب. وإنما نبه على هذا ليتهما لمناظرتهم.

وقال الحافظ: هو كالتوطئة للوصية، ليجمع همة عليها.

قوله: «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله» شهادة: رفع على أنه اسم يكن مؤخر. وأول: خبرها مقدم، ويجوز العكس.

قوله: «وفي رواية: إلى أن يوحدوا الله» هذه الرواية ثابتة في كتاب التوحيد من (صحيغ البخاري). وأشار المصنف بذكر هذه الرواية: إلى التنبيه على معنى شهادة أن لا إله إلا الله، فإن معناها توحيد الله تعالى بالعبادة، ونفي عبادة ما سواه.

وفي رواية «فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله» وذلك هو الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله؛ كما قال تعالى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَخْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوَثْقَى لَا أَنْفَصَامَ لَهَا». [البقرة: ٢٥٦]، والعروة الوثقى: هي لا إله إلا الله. وفي رواية للبخاري، فقال: «ادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله».

قلت: لا بد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة شروط، لا تنفع قائلها إلا باجتماعها:

أحدُها: العلم، المنافي للجهل.

الثاني: اليقين، المنافي للشك.

الثالث: القبول، المنافي للرد.

الرابع: الانقياد، المنافي للترك.

الخامس: الإخلاص المنافي للشرك. السادس: الصدق، المنافي للكذب.

السابع: المحبة، المنافية لعدمها.

وفيه دليل على أن التوحيد - الذي هو إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، وترك عبادة ما سواه - هو أول واجب؛ ولهذا كان أول ما دعت إليه الرسول عليهم

السلام «أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ» وقول نوح «أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ» وفيه معنى: لا إله إلا الله، مطابقة.

[قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: ولهذا خاطب الرسول أنهم، مخاطبة من لا شك عنده في الله، وإنما دعوهم إلى عبادة الله وحده، لا إلى الاقرار به؛ فقالت لهم «أَفِي اللَّهِ شَكٌ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» . [ابراهيم ١٠] فوجوهه سبحانه وربوبيته وقدرته، أظهر من كل شيء على الاطلاق.]

فهو أظهر للبصائر من الشمس للأبصار، وأبين للعقل من كل ما تعلقه وتقر بوجوده. فما يُنكِرُه إلا مكابر بلسانه، وقلبه وعقله وفطرته وكلها تكذبه، قال تعالى: «الَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغِيرِ عِنْدِهِ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلَّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمٍّ يَدْبِرُ الْأَمْرَ يَفْصِلُ الْآيَاتَ لِعِلْكُمْ بِلَقَاءَ رِبِّكُمْ تَوقُنُونَ» . [الرعد: ٢٤] إلى آخر الآيات<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام: وقد عُلم بالاضطرار من دين الرسول ﷺ، واتفقت عليه الأمة: أن أصل الإسلام<sup>(٢)</sup>، وأول ما يؤمر به الخلق: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله . ف بذلك يصير الكافر مسلماً / والعدو ولیاً، والمباحث دمه وما له معصوم الدم والمال . ثم إنَّ كان ذلك من قلبه فقد دخل في الإيمان ، وإن قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان . قال: وأماماً إذا لم يتكلَّم بها مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين باطنًا وظاهرًا، عند سلف الأمة وأئمتها وجماهير العلماء . انتهى .

قال المصنف رحمه الله تعالى: وفيه: أنَّ الإنسان قد يكون عالماً وهو لا يعرف معنى لا إله إلا الله، أو يعرفه ولا يعمل به<sup>(٣)</sup>.  
قلت: فما أكثر هؤلاء، لا كثراهم الله تعالى .

قوله: «فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ» أي: شهدوا، وانقادوا لذلك «فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افترض عليهم خمس صلوات» فيه: أنَّ الصلاة أعظم واجب بعد الشهادتين . قال

(١) ما بينهما ساقط من الأصل (ط).

(٢) ما بينهما ساقط من (ض).

(٣) المسألة العاشرة .

النوى ما معناه: أنه يدلُّ على أنَّ المطالبة بالفرائض في الدنيا لا يكون إلا بعد الإسلام، ولا يلزم من ذلك أن لا يكونوا مُخاطبين بها، ويزاد في عذابهم بسببها في الآخرة. والصحيح: أنَّ الكفار مخاطبون بفروع الشريعة، المأمور به والمنهي عنه. وهذا قولُ الأكثرين. انتهى.

قوله: «فاعلمهم أنَّ الله افترض عليهم صدقة تؤخذُ من أغنيائهم فترتُّ على فرائضهم» فيه: دليلٌ على أنَّ الزكاة أوجبُ الأركان بعد الصلاة<sup>(١)</sup>، وأنَّها تؤخذ من الأغنياء وتصرف على الفقراء. وإنَّما خصَّ النبي ﷺ بالفقراء؛ لأنَّ حقَّهم في الزكاة أكْدُ من حقِّ بقية الأصناف الثمانية.

وفيه: أنَّ الإمام هو الذي يتولى قبض الزكاة وصرفها: إما بنفسه أو نائبه، فمن امتنع من أدائه أخذت قهراً منه.

وفي الحديث: دليلٌ على أنه يكفي إخراج الزكاة في صنفٍ واحدٍ، كما هو مذهب الإمام مالك وأحمد<sup>(٢)</sup>.

وفيه: أنه لا يجوز دفعها إلى غنى، ولا إلى كافرٍ غير المؤلف، وأنَّ الزكاة واجبةٌ في مال الصبي والمجنون، كما هو قولُ الجمهور؛ لعموم الحديث<sup>(٣)</sup>.

قلتُ: والفقير إذا أفرد في اللفظ تناول المسكين وبالعكس، كنظائره. فرر شيخُ الإسلام<sup>(٤)</sup>.

قوله: «لِيَاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ» بنصب كرائم؛ على التحذير. جمعٌ كريمة، قال [٢/٢٨] صاحبُ (المطالع): هي الجامعةُ للكمال الممكن / في حقها: من غزاره لبن، وجمال صورة، وكثرة لحم وصوف. ذكره النوى<sup>(٥)</sup>.

قلتُ: وهي خيارُ المال، وأنفسه وأكثره ثمناً.

وفيه: أنَّه يحرم على العامل في الزكاة أخذُ كرائم المال، ويحرم على صاحب

(١) وهو الصواب، ينظر: أكْ تيمية «المسودة» (٤٦)، والشقيقى «اضواء البيان» (٧/١١٤).

(٢) ينظر: ابن قدامة، «المغنى» (٤/١٢٨).

(٣) ينظر: ابن قدامة، «المغنى» (٩/٣١٦)، وابن عبد الهادى، «الدر النهى» (٣/٦١).

(٤) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٧/١٦٧).

(٥) النوى: «النهاج» (١/١٩٧)، وذكره البعلى (ت ٩٧٠ هـ) في «المطلع على أبواب المقنع» غير معزو.

المال إخراجُ شرار المال. بل يُخرج الوسط، فإن طابت نفسه بالكريمة جاز.

قوله : «واتقِ دعوة المظلوم» أي : اجعل بينك وبينها وقاية ، بالعدل وترك الظلم .  
وهذان الأمران يقيان من رُزقهما من جميع الشرور ، دُنيا وأخرى .

وفيه : تنبيهٌ على التحذير من جميع أنواع الظلم .

قوله : «فإنه» أي : الشأن «ليس بينها وبين الله حجاب» هذه الجملة مفسرة  
لضمير الشأن . أي : فإنَّها لا تُحجب عن الله تعالى ، فيقبلها .

وفي الحديث أيضاً : قبولُ خبر الواحد العدل ، ووجوب العمل به ، وبعثُ  
الإمام العُمَالَ لجباية الزكاة ، وأنه يعظ عُماله وولاته ، ويأمرُهم بتقوى الله تعالى ،  
ويعلمُهم ، وينهاهم عن الظلم ، ويعرِّفهم سوء عاقبته . والتنبيه على التعليم  
بالتدريج . قاله المصنف<sup>(١)</sup> .

قلتُ : ويدأ بالأهم فالأهم .

واعلم أنه لم يذكر في الحديث الصومَ والحجَّ ، فأشكل ذلك على كثيرٍ من  
العلماء .

قال شيخُ الإسلام : أجاب بعضُ الناس : أنَّ بعض الرواية اختصر الحديث ، وليس  
كذلك ؛ فإنَّ هذا طعنٌ في الرواية ، لأن ذلك إنما يقعُ في الحديث الواحد ، مثل  
حديث وفد عبد القيس<sup>(٢)</sup> ، حيث ذكر بعضُهم الصيام ، وبعضهم لم يذكره . فاما  
الحدثان المنفصلان فليس الأمرُ فيهما كذلك ، ولكن عن هذا جوابان :

أحدُهما : أنَّ ذلك بحسب نزول الفرائض . وأولُ ما فرض الله الشهادتان ثم  
الصلاه ، فإنه أمر بالصلاه في أول أوقات الودح ؛ ولهذا لم يذكر وجوب الحج  
كعامة الأحاديث ، إنما جاء في الأحاديث المتأخرة .

[قلتُ : وهذا من الأحاديث المتأخرة ، ولم يُذكر فيها]<sup>(٣)</sup> .

(١) المسألة الخامسة عشرة .

(٢) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٥٣ ، ٨٧ ، ٥٢٣ ، ١٣٩٨ ، ٣٥١٠ ، ٣٠٩٥ ، ٤٣٦٨ ، ٦١٧٦ ، ٧٢٦٦) ، ومسلم في «الصحيح» رقم (١٧) من حديث ابن عباس .

(٣) إضافة من (ض) و(م) و«التيسير» .

**الجوابُ الثاني:** أنه كان يذكرُ في كل مقامٍ ما يُناسبه. فيذكر تارةً الفرائض التي يُقاتل عليها كالصلوة والزكاة، ويذكر تارةً الصلاة والصيام لمن لم يكن عليه زكاة، ويذكر تارةً الصلاة والزكاة والصوم: فلماًً أن يكون قبل فرض الحج، وإنماًً أن يكون المخاطب بذلك لا حج عليه.

[٢٩] وأما الصلاة والزكاة فلهما شأنٌ ليس لسائر الفرائض؛ ولهذا ذكر / تعالى في كتابه القتالَ عليهم لأنهما عبادتان ظاهرتان، بخلاف الصوم فإنه أمرٌ باطن من جنس الرضوء والاغتسال من الجناية، ونحو ذلك مما يؤتمن عليه العبد. فإنَّ الإنسان يمكنه أن لا ينوي الصوم وأن يأكل سراً، كما يمكنه أن يكتم حدَّه وجنباته. وهو يَعْلَمُ يذكر في الأعمال الظاهرة التي يُقاتل الناسُ عليها، ويصيرون مسلمين بفعلها. فلهذا علق ذلك بالصلاحة والزكاة، دون الصوم. وإن كان واجباً كما في آيتها براءة<sup>(١)</sup>، [فإنَّ براءة]<sup>(٢)</sup> نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس. وكذلك لما بعث معاذًا إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصوم؛ لأنَّه تبعُ وهو باطن، ولا ذكر الحجَّ لأنَّ وجوبه خاصٌ ليس بعام، ولا يجب في العُمر إلا مرة. انتهى بمعناه.

قوله: (آخر جاه) أى: البخاري ومسلم، وأخرجه أيضًا: أحمد، وأبو داود، والترمذى، والنسائى، وابن ماجة.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولهمَا، عن سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ يَعْلَمُ قال يوم خير: «لأُعطيَنَّ الرايةَ غداً رجلاً يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ، ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه» فبات الناسُ يَدْوِكُونَ ليلتهم: أَيُّهُمْ يُعْطِاهَا. فلما أصْبَحُوا، غدوا على رسول الله يَعْلَمُ كُلُّهُمْ يرجو أنْ يُعْطِاهَا، فقال: «أَيْنَ عَلَى بْنَ أَبِي طَالِبٍ؟» فقيل: هو يشتكي عينيه، فارسلوا إليه. فأتى به، فبصرت في عينيه ودعا له، فبراً كان لم يكن به وجع. فأعطاه الراية، فقال: «انفُذْ عَلَى رِسْلَكَ حَتَّى تَنْزُلَ بِسَاحِتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجُبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللَّهِ تَعَالَى

(١) الآيات الخمسة، والحادية عشرة.

(٢) ساقطٌ من جميع النسخ، والإِضافة من «التبسير».

فيه؛ فوالله لأن يهدى الله بك رجلاً واحداً، خير لك من حمر النعم<sup>(١)</sup> يذوكون.  
أى يخوضون.

ش : قوله: (عن سهل بن سعد)، أى: ابن مالك بن خالد الأنصاري الخزرجي الساعدي، أبو العباس، صحابي شهير، وأبواه صحابي أيضاً. مات سنة ثمان وثمانين، وقد جاوز المائة.

قوله: (قال يوم خير) [أى: في غزوة خير] وفي (الصحابيين) عن سلامة بن الأكوع، قال: كان على رضى الله عنه قد تخلف عن النبي ﷺ في خير، وكان أرمدا، فقال: أنا أتخلَّفُ عن رسول الله ﷺ؟ فخرج على رضى الله عنه فلحق بالنبي ﷺ، فلما كان مساء الليلة التي فتحها الله عز وجل في صبحها، قال رسول الله ﷺ: «لَا تُعْطِي الرَّاِيَةَ - أَوْ لِيَأْخُذَنَ الرَّاِيَةَ - غَدَّاً رَجُلًا يَحْبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ - أَوْ قَالَ: يَحْبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ - يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَى يَدِيهِ». فَإِذَا نَحْنُ بَعْلَى وَمَا نَرْجُوهُ، فَقَالُوا: هَذَا عَلَى، فَأَعْطَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الرَّاِيَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ<sup>(٢)</sup>.

قوله: «لَا تُعْطِي الرَّاِيَةَ» قال الحافظ: في رواية بُريدة «إني دافع / اللواء إلى [٢٩/ب] / رجل يحبه الله ورسوله»<sup>(٣)</sup> وقد صرَّح جماعة من أهل اللغة بتراويفهما.

لكن روى أحمد، والترمذى، من حيث ابن عباس: كانت راية رسول الله ﷺ سوداء، ولو اؤه أبيض. ومثله عند الطبرانى، عن بُريدة<sup>(٤)</sup>. وعن ابن عدى، عن أبي هريرة، وزاد: مكتوب فيه: لا إله إلا الله محمد رسول الله<sup>(٥)</sup>.

قوله: «يَحْبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَحْبُّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ» فيه: فضيلة عظيمة لعلى رضى الله تعالى عنه.

قال شيخ الإسلام: ليس هذا الوصف مختصاً بعلى ولا بالأنمة؛ فإنَّ الله

(١) البخارى في «ال الصحيح » رقم (٣٧٠١)، ومسلم في «ال الصحيح » رقم (٢٤٠٦).

(٢) البخارى في «ال الصحيح » رقم (٣٧٠٢)، ومسلم في «ال الصحيح » رقم (٢٤٠٧).

(٣) أخرجه أحمد في «المسندة» / ٥ / ٣٥٣).

(٤) الترمذى في «المجامع» رقم (١٦٨١) وقال: هذا حديث حسن، والطبرانى في «الكبير» رقم (١١٦١، ١٢٩٠٩)، وأخرجه ابن ماجة في «المسندة» رقم (٢٨١٨).

(٥) ابن عدى في «الكامل» (٢/ ٦٥٨).

رسوله يحب كلَّ مؤمن تقى يحب الله ورسوله. لكن هذا الحديث من أحسن ما يُحتاجُ به على النواصِب، الذين لا يتولّونه، أو يكفرونَه أو يفسقونَه كالخوارج. لكنَّ هذا الاحتجاج لا يتم على قول الرافضة، الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل الصحابة كانت قبل رَدِّهم. فإنَّ الخوارج تقول في على مثل ذلك، لكن هذا باطل؛ فإنَّ الله تعالى ورسوله لا يُطلق مثل هذا المدح على من يعلم الله أنه يموت كافراً<sup>(١)</sup>.

وفيه: إثباتُ صفة المحبة لله، خلافاً للجهمية.

قوله: «يفتح الله على يديه» صريحٌ في البشارة بحصول الفتح، فهو عَلِمٌ من أعلام النبوة.

قوله: (فبات الناسُ يدوكون ليتهم)، بنصب ليتهم. ويدوكون، قال المصنف: يخوضون. أى: فيمن يدفعها إليه. وفيه: حرصُ الصحابة على الخير واهتمامُهم به، وعلوُّ مراتبهم في العلم والإيمان.

قوله: (أيُّهم يُعطِّها) هو برفع أى، على البناء؛ لإضافتها وحذف صدر صلتها.

قوله: (فلما أصبحوا غدوا على رسول الله ﷺ كلُّهم يرجو أنْ يُعطِّها).

وفي رواية أبي هريرة عند مُسلم، أنَّ عمر قال: ما أحبتِ الإمارَة إلا يومئذ<sup>(٢)</sup>. قال شيخُ الإسلام: إنَّ في ذلك شهادةَ النبي ﷺ على بإيمانه باطناً وظاهراً، وإثباتاً لموالاته لله تعالى ورسوله، ووجوبَ موالة المؤمنين له. وإذا شهد النبي ﷺ لمعين بشهادة، أو دعا له أحبَّ كثيرٍ من الناس أنْ يكون له مثلُ تلك الشهادة، [٣٠/١] ومثل ذلك الدعاء، وأنْ كان النبي ﷺ / يشهد بذلك خلقاً كثيراً، ويدعو لخلقٍ كثير. وهذا كالشهادة بالجنة لثابت بن قيس<sup>(٣)</sup>، وعبد الله بن سلام<sup>(٤)</sup> - وإنْ كان قد

(١) ابن تيمية، «منهج السنة النبوية» (٧/٣٦٦).

(٢) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٤٥٠).

(٣) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (١١٩).

(٤) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٣٨١٣)، (٧٠١٤)، (٧٠١٠)، ومسلم في «الصحيح» رقم (٢٤٨٤).

شهد بالجنة الآخرين - والشهادة بمحبة الله ورسوله للذى ضرب فى الخمر<sup>(١)</sup>.  
قوله : فقال : «لين على بن أبي طالب؟» فيه سؤال الإمام عن رعيته ; وفقد  
أحوالهم .

قوله : (فَقِيلَ : هُوَ يَشْتَكِي عَيْنِيهِ) . أى : من الرمد ، كما فى (صحيح مسلم) ،  
عن سعد بن أبي وقاص ، فقال : «ادعوا لى علیاً» فأتى به أرمد . الحديث<sup>(٢)</sup> .  
وفي نسخة صحيحة بخط المصنف : فَقِيلَ : هُوَ يَشْتَكِي عَيْنِيهِ ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ  
مَبْنَىٰ لِلْفَاعِلِ ، وَهُوَ ضَمِيرٌ مُسْتَرٌ فِي الْفَعْلِ راجِعٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . ويحتمل أن  
يكون مبيناً لما لم يسمَّ فاعله . ولمسلم ، من طريق إياض بن سلمة ، عن أبيه ، قال :  
فَأَرْسَلَنِي إِلَى عَلِيٍّ ، فَجَئْتُ بِهِ أَقْوَدَهُ أَرْمَدَ .  
قوله : (فَبَصَقَ) . بفتح الصاد ، أى : تفل .

قوله : (وَدَعَا لَهُ فَبَرَا) هو بفتح الراء والهمزة ، أى : عُوفى في الحال عافية  
كاملة ، كأن لم يكن به وجعٌ من رمد ، ولا ضعف بصر .  
وعند الطبراني ، من حديث علي : «فَمَا رَمَدْتُ وَلَا صُدِعْتُ مِنْذَ دَفَعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِلَىَ الرَّايَةِ»<sup>(٤)</sup> .  
وفيه دليلٌ على الشهادتين .

قوله : (فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ) . قال المصنف رحمه الله تعالى : فيه الإيمان بالقدر ،  
لحصولها لمن لم يسع ، ومنعها عنمن سعى<sup>(٥)</sup> .  
وفيه : أَنَّ فَعْلَ الْأَسْبَابِ الْمُبَاحَةُ أَوِ الْوَاجِهَةُ أَوِ الْمُسْتَحْجَةُ لَا يُنَافِي التَّوْكِلَ .  
قوله : فقال : «انفُذْ عَلَى رَسْلِكَ» - بضم الفاء - أى : امض . ورِسْلَكَ - بكسر  
الراء وسكون السين - أى : على رفقك من غير عجلة ، وساحتهم : فِنَاءُ أَرْضِهِمْ  
وهو ما حولها .  
وفيه : الأدبُ عند القتال ، وترك العجلة والطيش ، والأصوات التي لا حاجة إليها .

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح » رقم (٦٧٨) .

(٢) ابن تيمية ، « منهاج السنة » (٣٦٧) / (٧) .

(٣) مسلم في «ال صحيح » رقم (٢٤٠٤) .

(٤) أخرجه أحمد في «المسندة» (١/ ٧٨) ، والطيالسي في «المسندة» رقم (١٨٩) ، وأخرجه الطبراني في «الاوسيط»  
بغير هذااللفظ كما في «مجمع الزوائد» للبيهقي (٩/ ١٢٢) وقال : وإسناده حسن .

(٥) المسألة الثالثة والعشرون .

وفيه: أمرُ الإمام عَمَّالَه بالرُّفق من غير ضعفٍ ولا انتقاض عزيمة، كما يُشير إليه [قوله: «حتى تنزل بساحتهم»]<sup>(١)</sup>.

قوله: «ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ» أي: الذي هو معنى: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله. وإن شئت قلت: الإسلام: شهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً عبدُه ورسولُه، وما اقتضته الشهادتان: من إخلاص العبادة لله وحده وإخلاص الطاعة له ولرسوله ﷺ.

ومن هنا طابق الحديثُ الترجمة؛ كما قال تعالى لنبيه ورسوله: «قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بَهْ شَيْئًا وَلَا تَنْجِدُ بَعْضَنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوْا بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ».  
[آل عمران: ٦٤].

[١/٣٠.] قال/ شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: والإسلام هو الاستسلام لله، وهو الخضوع له. والعبودية له. كذا قال أهل اللغة.

وقال رحمه الله تعالى: ودينُ الإسلام الذي ارتضاه الله، وبعث به رسله: هو الاستسلام له وحده - فأصله في القلب - والخضوع له وحده بعبادته وحده دون ما سواه. فمن عبده وعبد معه إلها آخر لم يكن مسلماً. ومن استكبر عن عبادته لم يكن مسلماً، وفي الأصل: هو من باب العمل، عمل القلب والجوارح. وأماماً بالإيمان، فأصله: تصدقُ القلب وإقراره ، ومعرفته، فهو من باب قول القلب المتضمن عمل القلب. انتهى<sup>(١)</sup>.

فتبيّن أنَّ أصلَ الإسلام: هو التوحيد ونفيُ الشرك في العبادة، وهو دعوة جميع المسلمين. وهو الاستسلامُ لله تعالى بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة فيما أمرهم به على ألسُن رسله؛ كما قال تعالى عن أول رسولٍ أرسله: «أَنِ اعْبُدُوْا اللَّهَ وَأَنْقُوْهُ وَأَطِيعُوْنَ»<sup>(٢)</sup>. [نوح: ٣].

(١) ساقطٌ من الأصل (ض) (هـ) (ط).

(٢) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٧/ ٢٨٦).

وفيه: مشروعية الدعوة قبل القتال، لكن إن كانوا قد بلغتهم الدعوة جار قتالهم ابتداء<sup>(١)</sup>؛ لأن النبي ﷺ أغاث على بنى المصطدق وهم غارون، وإن كانوا لم تبلغهم الدعوة وجبت دعوتهم.

قوله: «وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه» أي: الإسلام، إذا أجبوك إليه فأخبرهم بما يجب من حقوقه التي لا بد لهم من فعلها، كالصلوات والزكاة؛ كما في حديث أبي هريرة «فإذا فعلوا ذلك فقد منعوا دماءهم وأموالهم إلا بحقها»، ولما قال عمر لأبي بكر في قتاله مانع الزكاة: كيف تُقاتل الناس، وقد قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها؟» قال أبو بكر: فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناً كانوا يؤذونها إلى رسول الله ﷺ لقاتلتهم على منها<sup>(٢)</sup>.

وفيه بعث الإمام الدعاة إلى الله تعالى، كما كان النبي ﷺ وخلفاؤه الراشدون يفعلون؛ كما في (المسندي)، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه/ أنه قال في [١/٣١] خطبته: «ألا إني والله ما أرسلت عمالي إليكم ليضربوا بشاركم، ولا ليأخذوا أموالكم، ولكن أرسلتكم إليكم ليعلمونكم دينكم وستكم»<sup>(٣)</sup>.

قوله: «فو الله لأن يهدى الله بك رجالاً واحداً خيراً لك من حمر النعم» أي: مصدرية اللام قبلها مفتوحة؛ لأنها لام القسم. وأن، والفعل بعدها في تأويل مصدر، رفع على الابتداء. والخبر: خير. وحمر - بضم المهملة وسكون الميم - [جمع أحمر]<sup>(٤)</sup>، والتَّعْمَ - بفتح التون والعين المهملة - أي: خير لك من الإبل الحمر، وهي أنفس أموال العرب.

(١) المسألتان: الخامسة والعشرون، وال السادسة والعشرون.

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٣٩٩، ١٤٥٧، ٦٩٢٤، ٧٢٨٤)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٠).

(٣) أحد في «المسندي» (٤١/١) وأخرجه أبو داود في «ال السنن» رقم (٤٥٣٧) وأصله في « صحيح البخاري» رقم (٢٦٤١).

(٤) إضافة من (ط).

قال النwoي: وتشبيه أمور الآخرة بأمور الدنيا؛ إنما هو للتقرير إلى الأفهام.  
وإلا فذرء من الآخرة خير من الأرض بأسرها، وأمثالها معها.  
وفيه: فضيلة من اهتدى على يديه رجل واحد، وجوازُ الحلف على الخبر  
والفتيا ولو لم يستحلف<sup>(١)</sup>.

---

(١) المسألتان: التاسعة والعشرون والثلاثون.

(٥)

## باب

### تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله. ش: [أراد المصنف رحمة الله تعالى بهذه الترجمة، وما جاء بعدها من الآيات والحديث: أن يزيد هذا المقام بياناً وإياصحاً، وإن فقد تقدم في الآيات والأحاديث ما يفسرُ لا إله إلا الله، وما دلت عليه من التوحيد ونفي الشرك والتنديد].<sup>(١)</sup>

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى «أولئك الذين يدعون يتغرون إلى ربهم الوسيلة أقربُ ويرجون رحمته ويخافون عذابه إن عذاب ربك كان محذوراً». [الإسراء: ٥٧].

ش: يتبيّنُ معنى هذه الآية بذكر ما قبلها، وهي قوله تعالى: «قُلْ ادعوا الذين زَعمتم من دونه فلا يملكون كشفَ الضرُّ عنكم ولا تحويلًا» [الإسراء: ٥٦].

قال ابنُ كثير: يقول تعالى: «قُلْ» [يا محمد للمشركين الذين عبدوا غير الله]<sup>(٢)</sup> «ادعوا الذين زعمتم من دونه» من [الآصنام و]<sup>(٣)</sup> الأنداد، وارغبوا إليهم فإنَّهم «لا يملكونَ كشفَ الضرُّ عنكم» أي: بالكلية: «ولا تحويلًا» أي: ولا أن يحوّلوكه إلى غيركم.

فإنَّ الذي يقدرُ على ذلك، هو الله وحده لا شريك له، [الذي له الخلقُ والأمر]<sup>(٤)</sup>.

(١) ساقطة من الأصل (م) و(هـ) و(ط). والمثبت من (ض) ويلاحظ حذف المكرر من الشرح.

(٢) ساقطة من الأصل (ض) و(هـ).

(٣) ساقطة من الأصل (هـ).

(٤) إضافة من (ط) «التفسير».

قال العَوْفِيُّ<sup>(١)</sup>، عن ابن عباس، فِي الْآيَةِ: كَانَ أَهْلُ الشَّرْكِ يَقُولُونَ: نَعْدُ  
الْمَلَائِكَةَ وَالْمَسِيحَ وَعَزِيزًا، وَهُمُ الَّذِينَ يُدْعَونَ<sup>(٢)</sup>.

وَرَوَى الْبَخَارِيُّ - فِي الْآيَةِ - عَنْ أَبْنَى مُسْعُودَ، قَالَ: نَاسٌ مِّنَ الْجِنِّ كَانُوا  
يُعْدُونَ فَأَسْلَمُوا. وَفِي رِوَايَةِ: كَانَ نَاسٌ مِّنَ الْإِنْسَانِ يُعْدُونَ نَاسًا مِّنَ الْجِنِّ، فَأَسْلَمُ  
الْجِنُّ وَتَمَسَّكَ هُؤُلَاءِ بِدِينِهِمْ<sup>(٣)</sup>.

وَقُولُّ أَبْنَى مُسْعُودٍ هَذَا، يَدْلِلُ عَلَى أَنَّ الْوَسِيلَةَ هِيَ الْإِسْلَامُ، وَهُوَ كَذَلِكَ عَلَى  
كُلِّ الْقَوْلَيْنِ.

[١/٣٣] وَقَالَ السُّدِّيُّ، عَنْ أَبِي صَالِحٍ /، عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ فِي الْآيَةِ، قَالَ: عِيسَى وَأُمُّهُ  
وَعَزِيزٌ.

وَقَالَ مُغِيرَةُ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ: كَانَ أَبْنُ عَبَّاسٍ، يَقُولُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ هُمْ عِيسَى  
وَعَزِيزٌ، وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ.

وَقَالَ مُجَاهِدٌ: عِيسَى وَعَزِيزٌ وَالْمَلَائِكَةُ.

قَوْلُهُ: «وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ» لَا تَتَمَكَّنُ الْعِبَادَةُ إِلَّا بِالْخُوفِ  
وَالرَّجَاءِ<sup>(٤)</sup>. فَكُلُّ دَاعٍ دُعَاءً عِبَادَةً أَوْ اسْتِغْاثَةً لَابْدَلَهُ مِنْ ذَلِكَ: فَإِمَّا أَنْ يَكُونَ  
خَائِفًا، وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ رَاجِيًّا، وَإِمَّا أَنْ يَجْتَمِعَ فِيهِ الْوَصْفَانِ.

قَالَ شِيخُ الْإِسْلَامِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى - فِي هَذِهِ الْآيَةِ لَمَّا ذُكِرَ أَقْوَالُ الْمُفَسِّرِينَ -:  
وَهَذِهِ الْأَقْوَالُ كُلُّهَا حَقٌّ؛ فَإِنَّ الْآيَةَ تَعُمُّ مِنْ كَانَ مُعْبُودَهُ عَابِدًا اللَّهَ، سَوَاءَ كَانَ مِنَ  
الْمَلَائِكَةِ أَوْ مِنَ الْجِنِّ أَوْ مِنَ الْبَشَرِ. وَالسَّلْفُ فِي تَفْسِيرِهِمْ: يَذَكَّرُونَ جِنْسَ الْمَرَادِ  
بِالْآيَةِ عَلَى نَوْعِ التَّمثِيلِ، كَمَا يَقُولُ التُّرْجُمَانُ لِمَنْ سَأَلَهُ: مَا مَعْنَى الْحُبْزِ؟ فَيَرِيهِ  
رَغِيفًا، فَيَقُولُ: هَذَا. فَالإِشَارةُ إِلَى نَوْعِهِ لَا إِلَى عِينِهِ، وَلَيْسَ مَرَادُهُمْ بِذَلِكَ  
تَخْصِيصُ نَوْعٍ دُونَ نَوْعٍ، مَعَ شَمْوَلِ الْآيَةِ.

(١) أَبُو الْحَسْنِ، عَطْبَةُ بْنُ سَعْدٍ بْنُ جَنَادَةَ الْجَدَلِيِّ، مَدْحُودٌ يَخْطُلُ كَثِيرًا، وَكَانَ شَيْعًا مَدْلُسًا (ت ١١١هـ).  
(تَقْرِيبٌ) (٣٩٣).

(٢) أَخْرَجَهُ الطَّبَرِيُّ فِي «الْتَّفْسِيرِ» (١٥ / ٧٢).

(٣) الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (٤٧١٤)، (٤٧١٥)، وَمُسْلِمٌ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (٣٠٣٠).

(٤) «تَفْسِيرُ أَبْنِ كَثِيرٍ» (٥ / ٨٦ - ٨٧).

فالآيةُ خطابٌ لكل من دعا من دون الله مدعواً، وذلك المدعو يتغى  
إلى الله الوسيلة ويرجو رحمته ويخاف عذابه. فكلُّ من دعا ميتاً أو غائباً من  
الأنبياء والصالحين سواء كان بلفظ الاستغاثة أو غيرها، فقد تناولته هذه الآية، كما  
تناول من دعا الملائكة والجن. فقد نهى الله تعالى عن دعائهم، وبين أنهم  
لا يملكون كشف الضر عن الداعين ولا تحويله. لا يرفعونه بالكلية ولا يحولونه  
من موضع إلى موضع، كتغير صفتة أو قدره، ولهذا قال: **﴿وَلَا تَحْوِي لَهُ﴾** فذكر  
نكرة تعم أنواع التحويل.

فكلُّ من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين، أو دعا الملائكة فقد دعا من  
لا يغطيه ولا يملك كشف الضر عنه ولا تحويله. انتهى<sup>(١)</sup>.

وفي هذه الآية ردٌ على من يدعو صالحاً، ويقول: أنا لا أشرك بالله شيئاً؛  
الشرك عبادة الأصنام.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: **﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأَءٌ**  
**مَمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِيْنِ \* وَجَعَلَهُمْ كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِهِ لِعَلَّهُمْ**  
**يَرَجِعُونَ﴾**. [الزخرف: ٢٦ - ٢٨].

ش: قال ابنُ كثير: يقول تعالى مخبراً عن عبده ورسوله وخليله إمام الحنفاء،  
والله من بُعث بعده من الأنبياء، الذي تنتسب إليه قريش في نسبها  
ومذهبها: إنه تبرأ من أبيه وقومه في عبادتهم الأوثان/ فقال: **﴿إِنِّي بَرَأَءٌ** [٣٣/ب]  
**مَمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِيْنِ﴾** [الزخرف: ٢٧ - ٢٦] **﴿وَجَعَلَهُمْ**  
**كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِهِ﴾** [الزخرف: ٢٨] أي: هذه الكلمة - وهي عبادة الله وحده  
لا شريك له، وخلع ما سواه من الأوثان، وهي لا إله إلا الله - جعلها في  
ذريتها يقتدى بها فيها من هداه الله من ذرية إبراهيم عليه السلام: **﴿لِعَلَّهُمْ**  
**يَرَجِعُونَ﴾** أي: إليها.

قال عكرمة، ومجاهدُ الضحاك وقتادة، والسدى، وغيرهم، في قوله:

(١) ابن تيمية، **فقاعة التوصل**، ٧٩، ٢٣١، ٢٦٥.

**﴿وَجَعَلُهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِهِ﴾** يعني: لا إله إلا الله، لا يزال في ذريته من يقولها<sup>(١)</sup>.

وروى ابنُ جَرِيرٍ، عن قتادة **﴿إِنِّي بَرَأَ مَمَّا تَعْبُدُونَ \* إِلا الَّذِي فَطَرَنِي﴾** قال: إنَّهُم يقولون: إنَّ الله ربُّنا **﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾**. [الزخرف: ٨٧] فلم يبراً من ربِّه، [و]<sup>(٢)</sup> رواه عبدُ بن حُمَيد.

وروى ابنُ جَرِيرٍ<sup>(٣)</sup>، وابنُ المندر، عن قتادة **﴿وَجَعَلَهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِهِ﴾** قال: الإِخْلَاصُ وَالتَّوْحِيدُ، لا يزال في ذريته من يعبد الله ويوحده. قلت: فتبين أنَّ معنى لا إله إلا الله، توحيدُ الله بِإِخْلَاصِ الْعِبَادَةِ وَالْبَرَاءَةِ مِنْ كُلِّ مَا سواه.

قال المصنفُ: وذكر سبحانه أنَّ هذه البراءة، وهذه الموالاة هي شهادةُ أنَّ لا إله إلا الله<sup>(٤)</sup>.

وفي هذا المعنى، يقول العلامةُ ابن القيم رحمه الله تعالى في (الكافية الشافية):

وإذا تولاه أمرؤ دون السورى طرأ تولاه العظيم الشأن

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقوله: **﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ الله وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرِيمَ وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَيْهَا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾** [التوبه: ٣١].

ش: الأَحْبَارُ: هم الْعُلَمَاءُ، وَالرُّهْبَانُ: هم الْعِبَادُ.

وهذه الآية قد فسرَها رسولُ الله ﷺ لعَبدِي بن حاتم، وذلك أنه لما جاء مُسلماً، دخل على رسول الله ﷺ فقرأ عليه هذه الآية. قال: فقلت: إنَّهُمْ لَمْ يَعْبُدُوهُمْ، فقال: «بلى»، إنَّهُمْ حَرَمُوا عَلَيْهِمُ الْحَلَالَ، وَحَلَّلُوا لَهُمُ الْحَرَامَ فَاتَّبَعُوهُمْ، فذلك

(١) «تفسير ابن كثير» (٧ / ٢١٢).

(٢) إضافة يقتضيها السياق.

(٣) «تفسير الطبرى» (٢٥ / ٣٩).

(٤) المسألة الثالثة.

عبادتهم إياهم» رواه أحمد، والترمذى وحسنه<sup>(١)</sup>، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، والطبرانى، من طرق<sup>(٢)</sup>.

قال السُّدِّى: استنصرحوا الرجال، ونبذوا كتاب الله وراء ظهورهم.

ولهذا قال تعالى: «وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَه/ إِلَّا هُوَ سَبُّحَانَهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ». [التوبه: ٣١]، فإنَّ الحلال ما أحلَّه الله، والحرام ما حرمَه الله، والدينَ ما شرعَه الله تعالى.

فظهر بهذا، أنَّ الآية دلتَ على أنَّ من أطاع غير الله ورسوله، وأعرض عن الأخذ بالكتاب والسنَّة في تخليل ما حرمَ الله، أو تحرير ما أحلَّه الله، وأطاعه في معصية الله، واتبعه فيما لم يأذن الله، فقد اتَّخذه رباً ومعبوداً وجعلَه الله شريكاً. وذلك يُنافي التوحيد، الذي هو دينُ الله الذي دلتَ عليه كلمةُ الإخلاص لـ«إِلَه إِلَّا الله». فإنَّ الإِلَه هو المعبود، وقد سمَّى الله تعالى طاعتهم عبادةً لهم، وسمَّاهم أرباباً؛ كما قال تعالى: «وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا» أي: شركاءَ الله تعالى، في العبادة «أَيَّامُرُكُمْ بِالْكُفُرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ». [آل عمران: ٨]، فكلُّ معبودٍ ربُّ، وكلُّ مطاعٍ ومتبعٍ على غير ما شرعَه الله تعالى ورسوله فقد اتَّخذه المطیع رباً ومعبوداً؛ [كما قال تعالى في آية الأنعام «وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ»]<sup>(٣)</sup> [الأنعام: ١٢١] وهذا هو وجه مطابقة الآية للترجمة، ويُشبه هذه الآية في المعنى، قولَ الله تعالى: «أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَّعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ» [الشورى: ٢١] والله أعلم.

قال شيخُ الإسلام، في معنى قوله: «أَتَّخِذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ الله»: وهو لاءُ الذين اتَّخذوا أحبارَهم ورهبانَهم أرباباً - حيث أطاعوهم في تخليل ما حرمَ الله وتحررَ ما أحلَّه الله - يكونون على وجهين.

أحدُهما: أن يعلموا أنَّهم بدَّلوا دينَ الله فيتبعونَهم على التبديل، فيعتقدون

(١) الترمذى في «الجامع» رقم (٣٠٩٤) وفي المطبوعة: هذا حديثٌ غريبٌ، وعندَ أحمد في «المستد» (٤) / (٣٧٨) أصلُ القصة.

(٢) كما في «الدر المثور» (٤ / ١٧٤).

(٣) إضافة من (هـ) (طـ).

تَحْلِيلٌ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَتَحْرِيمٌ مَا أَحْلَى اللَّهُ، اتِّباعًا لرُؤسَائِهِمْ، مَعَ عِلْمِهِمْ أَنَّهُمْ خَالِفُوا دِينَ الرَّسُولِ. فَهَذَا كُفَّارٌ، وَقَدْ جَعَلَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ شُرَكًا، وَإِنْ لَمْ يَكُونُوا يُصْلِلُوْنَ لَهُمْ وَيُسْجِدُوْنَ لَهُمْ. فَكَانَ مِنْ اتِّبَاعِ غَيْرِهِ فِي خَلَافَ الدِّينِ - مَعَ عِلْمِهِ أَنَّهُ خَلَافُ الْمُدِينِ - وَاعْتَقَدَ مَا قَالَهُ ذَلِكَ دُونَ مَا قَالَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، مُشْرِكًا مِثْلَ هُؤُلَاءِ.

الثَّانِي: أَنْ يَكُونَ اعْتِقَادُهُمْ إِيمَانَهُمْ بِتَحْرِيمِ الْحَرَامِ وَتَحْلِيلِ الْحَلَالِ ثَابِتًا، لَكُنْهُمْ أَطَاعُوهُمْ فِي مُعْصِيَةِ اللَّهِ، كَمَا يَفْعُلُ الْمُسْلِمُ مَا يَفْعُلُهُ مِنْ الْمُعَاصِي الَّتِي يَعْتَقِدُ أَنَّهَا مُعَاصِي. فَهُؤُلَاءِ لَهُمْ حُكْمُ أَمْثَالِهِمْ مِنْ أَهْلِ الذُّنُوبِ؛ كَمَا قَدْ ثَبَّتَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّمَا الطَّاعَةَ فِي الْمَعْرُوفِ»<sup>(۱)</sup>.

ثُمَّ ذَلِكَ الْمُحْرَمُ لِلْحَلَالِ وَالْمُحْلَلِ لِلْحَرَامِ؛ إِنْ كَانَ مجْتَهِدًا - قَصْدُهُ اتِّبَاعُ الرَّسُولِ لَكِنْ خَفِيَ عَلَيْهِ الْحَقُّ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ وَقَدْ اتَّقَى اللَّهُ مَا اسْتَطَاعَ - فَهَذَا لَا يُؤَاخِذُهُ بِخَطْطِهِ، بَلْ يُشَيِّهُ عَلَى اجْتِهَادِهِ الَّذِي أَطَاعَ بِهِ رَبِّهِ.

وَلَكِنْ مِنْ عِلْمِ أَنَّهُمْ أَنْخَطُوا فِيمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ثُمَّ اتَّبَعُوهُ عَلَى خَطْطِهِ، وَعَدَلُوا عَنْ قَوْلِ الرَّسُولِ، فَهَذَا لَهُ نَصِيبٌ مِنْ هَذَا الشُّرُكَ الَّذِي ذَمَّهُ اللَّهُ، لَا سِيمَا إِنْ اتَّبَعُوا فِي ذَلِكَ هُوَاهُ وَنَصْرَهُ بِالْيَدِ وَاللِّسَانِ، مَعَ عِلْمِهِ بِأَنَّهُ مُخَالِفٌ لِرَسُولِهِ، فَهَذَا شُرُكٌ يُسْتَحْقِقُ صَاحِبُهُ الْعَقُوبَةَ عَلَيْهِ.

وَلَهُذَا اتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّهُ إِذَا عُرِفَ الْحَقُّ، لَا يَجُوزُ تَقْلِيدُهُ فِي خَلَافِهِ، وَإِنَّمَا تَنَازَعُوا فِي جُوازِ التَّقْلِيدِ لِلْقَادِرِ عَلَى الْإِسْتِدَالَلِ.

وَأَنْ كَانَ عَاجِرًا عَنِ إِظْهَارِ الْحَقِّ الَّذِي يَعْلَمُهُ، فَهَذَا يَكُونُ كَمَنْ عَرَفَ أَنَّ دِينَ الْإِسْلَامِ حَقٌّ وَهُوَ بَيْنَ النَّصَارَى، فَإِذَا فَعَلَ مَا يُقْدِرُ عَلَيْهِ مِنَ الْحَقِّ، لَا يُؤَاخِذُ بِمَا عَجزَ عَنْهُ؛ وَهُؤُلَاءِ كَالنَّجَاشِيِّ وَغَيْرُهُ. وَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ فِي هُؤُلَاءِ الْآيَاتِ مِنْ كِتَابِهِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: «وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِمْ» [آل عمران: ۱۹۹]، وَقَوْلِهِ: «وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ الرَّسُولُ تَرَى أَغْيَنِهِمْ تَفَيَّضُ مِنَ الدَّمْعِ مَمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ» [المائدة: ۸۳]، وَقَوْلِهِ: «وَمِنْ قَوْمٍ مُوسَى

(۱) قطعة من حديث أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (۴۳۴۰، ۷۱۴۵، ۷۲۵۷)، ومسلم في «الصحيح» رقم (۱۸۴۰).

**أَمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَيَهْدَوْنَ** [الأعراف: ١٥٩]، وأمّا إن كان المتبّع للمجتهد عاجزاً عن معرفة الحق على التفصيل، وقد فعل ما قدر عليه مثله: من الاجتهاد في التقليد، فهذا لا يواخذ إن أخطأ؛ كما في القبلة.

وأمّا إن قلّد شخصاً دون نظيره بمجرد هواه، ونصره بيده ولسانه من غير علم أنّ معه الحق، فهذا من أهل الجاهلية. وإنّ كان متّبوعه مصيبةً لم يكن عمله صالحاً، وإنّ كان متّبوعه مخطئاً كان آثماً؛ كمن قال في (القرآن) برأيه، فإنّ أصحاب فقط أخطأوا، وإنّ أخطأوا<sup>(١)</sup> فليتبوا مقعدة من النار<sup>(٢)</sup>.

وهؤلاء من جنس مانع الزكاة الذي تقدم فيه الوعيد، ومن جنس عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخميسة. فإنّ ذلك لما أحبّ المال - منعه عن عبادة الله وطاعته - صار عبداً له، وكذلك هؤلاء. فيكون فيه شركٌ أصغر، ولهم من الوعيد بحسب ذلك. وفي الحديث: «إِنَّ يَسِيرَ الرِّيَاءَ شَرِكٌ»<sup>(٣)</sup> وهذا مسوّطٌ عن النصوص التي فيها إطلاقُ الكفر والشرك على كثيرٍ من الذنوب. انتهى<sup>(٤)</sup>.

قال أبو جعفر بن جرير رحمه الله، في معنى قول الله تعالى: «وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَاداً». [فصلت: ٩] أي: وتحمّلون ملء خلق ذلك، الأنداد - وهم الأكفاء من الرجال - تُطِيعُونَهُمْ فِي مَعَاصِي اللَّهِ. انتهى<sup>(٥)</sup>.

قلت: كما هو الواقع من كثيرٍ من عباد القبور.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قوله: «وَمَنَ النَّاسُ مِنْ يَتَّخِذُ مَنْ دُونَ اللَّهِ أَنَّدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبّاً لِلَّهِ». [البقرة: ١٦٥].

ش: قال العمادُ ابن كثير رحمه الله تعالى: يذكر تعالى حالَ المشركيـن به في الدنيا وما لهم في الدار الآخرة، حيث جعلوا الله أنداداً؛ أي: أمثلاً ونظراء

(١) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٣٦٥٢)، والترمذى في «الجامع» رقم (٢٩٩٣) من حديث جندي.

(٢) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٩٥١)، وأحمد في «السنن» (١/ ٢٣٣، ٢٦٩، ٣٢٣، ٣٢٧) من حديث ابن عباس بلفظ: (من قال في القرآن برأيه فليتبوا مقعدة من النار).

(٣) قطعة من حديث أخرجه ابن ماجة في «السنن» رقم (٣٩٨٩)، والطبراني في «الصغير» (٢/ ٤٥)، والحاكم في «المستدرك» (١/ ٤، ٤/ ٣٢٨) وواقفه الذهبي، وأبو ثعيم في «الخلية» (١/ ٥). من حديث معاذ.

(٤) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٧/ ٧).

(٥) الطبرى، «التفسير» (٢٤/ ٩٥).

يعبدونهم معه، ويُحبونه كحبه. [وَهُوَ اللَّهُ<sup>(١)</sup> لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، وَلَا شَرِيكَ لَهُ، وَلَا شَرِيكَ مَعَهُ].

وفي (الصححين)، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: قلت: يا رسول الله، أى الذنب أعظم؟ قال: «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نَدَاءً وَهُوَ خَلْقُكَ»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِلَّهِ» ولحبهم لله، وقام معرفتهم به وتقديرهم وتوحيدهم لا يُشركون به شيئاً. بل يعبدونه وحده، ويتوكّلون عليه، ويلجاؤن في جميع أمورهم إليه. ثم توعّد تعالى المشركين الظالمين لأنفسهم بذلك.

فقال تعالى: «وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا» قال بعضهم: تقدير الكلام، لو عاينوا العذاب لعلموا حيثذاك أن القوة لله جمِيعاً، أي: إنَّ الْحُكْمَ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ؛ فإنَّ جَمِيعَ الْأَشْيَاءِ تَحْتَ قُبْرِهِ وَغَلْبَتْهُ وَسُلْطَانَهُ «وَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ» [البقرة: ١٦٥] كما قال تعالى: «فِي يَوْمٍ مُّتَنَزِّلٍ لَا يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ \* وَلَا يُؤْتَقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ» [الفجر: ٢٥ - ٢٦]، يقول: لو علموا ما يعاينون هناك، وما يحلُّ بهم من الأمر الفظيع المنكر الهائل على شركهم وكفرهم، لانتهوا بما هم فيه من الضلال. ثم أخبر عن كُفرهم بأوثانهم، وتبرء المتبوعين من التابعين، فقال: «إِذْ تَرَأَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا» [البقرة: ١٦٦]، تبرأت منهم الملائكةُ الذين كانوا يزعمون أنهم كانوا يعبدونهم في الدنيا، فتقول الملائكة «تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِيَّاكَ يَعْبُدُونَ» [القصص: ٦٣] ويقولون «سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مَنْ دُونَهُمْ بِلَ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّةَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ» [سبأ: ٤١]، والجن أيضاً يتبررون منهم، ويتصالون من عبادتهم لهم، كما قال تعالى: «وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُسْرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْذَاءَ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ» [الأحقاف: ٥ - ٦] انتهى كلامه<sup>(٢)</sup>.

(١) إضافة من (هـ) «والتفصير».

(٢) سبق تخرجه.

(٣) «تفسير ابن كثير» (١) / ٣٥٢.

وروى ابن جرير، عن مجاهد، في قوله تعالى: **﴿يُحِبُّونَهُ كَحُبَّ اللَّهِ﴾** مباهاة ومضاهاة للحق بالأنداد **﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّهِ﴾** من الكفار لأوثانهم.

قال المصنف رحمه الله تعالى: ومن الأمور المبيبة لتفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله: آية البقرة في الكفار الذين قال الله تعالى فيهم: **﴿وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ﴾**. [البقرة: ١٦٧]، ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله، فدل على أنهم يحبون الله حباً عظيماً، فلم يدخلهم في الإسلام، فكيف من أحبَ النَّدَّ أكبر من حب الله؟ فكيف من لم يحب إلا الند وحده؟ انتهى<sup>(١)</sup>.

ففي الآية: بيان أنَّ من أشرك مع الله في المحبة فقد جعله شريكَ الله في العبادة، واتخذه نداً من دون الله. وأنَ ذلك هو الشركُ الذي لا يغفره الله، كما قال تعالى في أولئك: **﴿وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ﴾** وقوله: **﴿وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ﴾** المراد بالظلم هنا: الشرك؛ قوله: **﴿وَلَمْ يَلِبِسُوا [٣٤/ب] إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ﴾**. [الأنعام: ٨٢] كما تقدم.

فمن أحب الله وحده، وأحب فيه وله فهو مخلص. ومن أحبه وأحب معه غيره، فهو مشرك؛ كما قال تعالى: **﴿هُوَا أَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾**. [البقرة: ٢١ - ٢٢].

قال شيخ الإسلام ما معناه: فمن رغب إلى غير الله في قضاء حاجة أو تفريح كربة، لزم أن يكون محبًا له، ومحبته هي الأصل في ذلك. انتهى.

فكملة الإخلاص: لا إله إلا الله تبني كلَّ شرك في أي نوع كان من أنواع العبادة، وتثبت العبادة بجميع أفرادها لله تعالى. وقد تقدم بيان أنَّ الإله: هو المألوه، الذي تأله القلوب بالمحبة أو غيرها من أنواع العبادة. فلا إله إلا الله: نفت ذلك كلَّه عن غير الله، وأثبتته لله وحده، فهذا هو الذي دلت عليه كلمة الإخلاص مطابقة. فلا بد من معرفة معناها واعتقادِه، وقبوله، والعمل به باطنًا وظاهرًا، والله أعلم.

(١) المسألة الرابعة.

قال ابنُ القيم رحمة الله تعالى: فتوحيدُ المحبوب: أن لا يتعددَ محبوبه، أي: مع الله تعالى بعبادته له. وتوحيد الحب: أن لا يبقى في قلبه بقيةٌ حب، حتى يبذلها له. فهذا الحب - وإن سُمِّي عشقًا - فهو غايةٌ صلاح العبد، ونعمته وقرة عينه. وليس لقلبه صلاحٌ ولا نعيم، إلا بأن يكون الله ورسوله أحبَّ إليه من كل ما سواهما، وأن يكون محبته لغير الله تابعةً لمحبة الله تعالى، فلا يُحب إلا الله؛ كما في الحديث الصحيح «ثلاث من كن فيه» الحديث<sup>(١)</sup>.

ومحبةُ رسول الله ﷺ هي من محبته، ومحبة المرء إنْ كانت لله فهي من محبته، وإن كانت لغير الله فهي مُنْقصةً لمحبة الله، مضافة لها.

ويُصدقُ هذه المحبة: بأن تكون كراهيته لأبغض الأشياء إلى محبوبه - وهو الكفر - بمنزلة كراحته لإلقاءه في النار أو أشد. ولا ريب أنَّ هذا من أعظم المحبة؛ فإنَّ الإنسان لا يقدم على محبة نفسه شيئاً، فإذا قدم محبة الإيمان بالله على نفسه - بحيث لو خير بين الكفر وإلقائه في النار لاختار أن يُلقى في النار ولا يكفر - كان أحبَّ إليه من نفسه.

وهذه المحبة هي فوقَ ما يجده العشاق المحبون من محبة محبوبיהם، بل لا نظير لها هذه المحبة، كمن لا مثل ملن تعلقت به، وهي محبةٌ تقتضي تقديمَ [١/٣٥] المحبوب فيها على النفس / والمال والولد. وتقتضي كمالَ الذُّل والخصوص، والتعظيم والإجلال، والطاعة والانقياد ظاهراً وباطناً. وهذا لا نظير له في محبة مخلوق، ولو كان المخلوق مَنْ كان.

ولهذا من شرَّك بين الله تعالى وبين غيره في المحبة الخاصة، كان مُشرِّكاً شركاً لا يغفره الله؛ كما قال تعالى: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحْبِبُونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ» والصحيح: أنَّ معنى الآية: أنَّ الذين آمنوا أشدُّ حباً لله من أهل الانداد لأندادهم؛ كما تقدم أنَّ محبة المؤمنين لربهم لا يُماثلها محبة المخلوق أصلاً، كما لا يُماثل محبوبهم غيره. وكلُّ أذى في محبة غيره فهو نعيمٌ في محبته، وكلُّ مكرورٍ في محبة غيره فهو قرة عين في محبته.

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٦، ٢١، ٦٤١، ٦٩٤١)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٤٣). من حديث أنس.

وَمَنْ ضَرَبَ بِمُجْبَتِهِ الْأَمْثَالَ التَّى فِي مَحْبَةِ الْمُخْلُوقِ لِلْمُخْلُوقِ - كَالوَصْلِ، وَالْهَجْرِ وَالتَّجْنِي بِلَا سَبَبٍ مِنَ الْمُحْبِ، وَأَمْثَالُ ذَلِكَ مَا يَتَعَالَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَوْا كَبِيرًا - فَهُوَ مُخْطَىٰ أَقْبَحُ الْخَطَا وَأَفْحَشَهُ، وَهُوَ حَقِيقَ بِالْأَبْعَادِ وَالْمَقْتِ. اَنْتَهَىٰ<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وفي الصحيح، عن النبي ﷺ، أنه قال: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، حرّم ماله ودمه، وحسابه على الله عز وجل»<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (وفي الصحيح). أي: (صحيح مسلم)، عن أبي مالك الأشجعى، عن أبيه، عن النبي ﷺ، فذكره.

وأبو مالك، اسمه: سعد بن طارق، كوفى ثقة، مات في حدود الأربعين ومائة. وأبواه طارق بن أشيم - بالمعجمة والمثنوية التحتية، وزن أحمر - ابن مسعود الأشجعى، صحابى له أحاديث. قال مسلم: لم يرو عنه غير ابنه.

وفي (مسند الإمام أحمد)، عن أبي مالك، قال: وسمعته يقول للقوم «من وحَدَ اللَّهَ وَكَفَرَ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، حَرَّمَ مَالُهُ وَدَمُهُ وَحَسَابُهُ عَلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ». رواه أحمد، من طريق يزيد بن هارون، قال: أئبنا أبو مالك الأشجعى، عن أبيه.

ورواه الإمام أحمد، عن عبد الله بن إدريس، قال: سمعتُ أبا مالك قال: قلتُ لأبي... الحديث<sup>(٣)</sup>. ورواية الحديث بهذا اللفظ: يُفَسَّرُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

قوله: «من قال لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ». / اعلم أنَّ النَّبِيَّ [٣٥/ب] ﷺ عَلَّقَ عَصْمَةَ الْمَالِ وَالدَّمِ فِي هَذَا الْحَدِيثِ بِأَمْرِيْنِ:

الأول: قولُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ. عن علمٍ وَيَقِينٍ، كما هو مُقْيَدٌ فِي قَوْلِهِ فِي غَيْرِ مَا حَدَّثَ، كَمَا تَقْدِمُ.

والثَّانِي: الْكَفَرُ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، فَلَمْ يَكْتُفِ بِالْلَّفْظِ الْمُجْرَدِ عَنِ الْمَعْنَىِ، بَلْ لَابِدُ مِنْ قَوْلِهِ وَالْعَمَلِ بِهَا.

(١) ينظر: ابن القيم، «مَدَارِجُ السَّالِكِينَ» (٢٠/٢).

(٢) آخرجه سلم في «الصحيح» رقم (٢٣).

(٣) أحمد في «المسند» (٣٩٤/٦، ٤٧٢/٣) وليس في أحد الطريقين عبد الله بن إدريس.

قلتُ: وفيه معنى «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَى لَا انْفُصَامَ لَهَا». [البقرة: ٢٥٦].

قال المصنف رحمة الله تعالى: وهذا من أعظم ما يُبيّن معنى: لا إله إلا الله، فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعوا إلا الله وحده لا شريك له. بل لا يحرّم ماله ودمه حتى يُضيّف إلى ذلك الكفر بما يعبد من دون الله، فإن شك أو توقف<sup>(١)</sup> لم يحرّم ماله ودمه. فيما لها من مسألة ما أجلّها، ويما له من بيان ما أوضحه وحجة ما أقطعها للمنازع. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: وهذا هو الشرط المصحح لقول: لا إله إلا الله. فلا يصح قوله بدون هذه الخمس - التي ذكرها المصنف رحمة الله تعالى - أصلًا؛ قال تعالى: «وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ». [الأنفال: ٣٩]، وقال: «فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوهُمْ كُلَّهُمْ مَرْصِدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوْا الزَّكَاةَ فَخُلُّوا سَبِيلُهُمْ». [التوبه: ٥].

أمر بقتالهم حتى يتوبوا من الشرك، ويخلصوا أعمالهم الله تعالى، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة. فإن أبوا عن ذلك أو بعضه قوتلوا إجماعاً.

(٣) وذكر ابن كثير رحمة الله تعالى، في تفسير قوله تعالى «قد أفلح من تَزَكَّى» فقال: قال الحافظ أبو بكر البزار: حدثنا عباد بن أحمد، - وساق بسنده - عن جابر بن عبد الله، عن النبي ﷺ، «قد أفلح من تَزَكَّى». قال: «من شهد أن لا إله إلا الله، وخلع الأنداد وشهد أنى رسول الله» الحديث<sup>(٤)(٥)</sup>.

وفي (صحيح مسلم)، عن أبي هريرة مرفوعاً «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَيَؤْمِنُوا بِي، وَبِمَا جَئْنَتُ بِهِ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِ دَمَاهُمْ وَأَمْوَالِهِمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحَسَابِهِمْ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى»<sup>(٦)</sup>.

(١) في جميع النسخ: تردد. والثبت من المسألة.

(٢) المسألة الأخيرة في الباب.

(٣) من هنا ساقط من (هـ) و(طـ) ومعلق في هامش الأصل وعليه كلمة صح.

(٤) إلى هنا ساقط من (هـ) و(طـ) ومعلق في هامش الأصل وعليه كلمة صح.

(٥) «تفسير ابن كثير» (٨/٤٠٣)، والحديث: أخرجه البزار في «المسندة» رقم (٢٢٨٤) (كتش).

(٦) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١)، وأخرجه أحمد في «المسندة» (٤٢٣، ٣٤٥/٢). (كتش).

وفي (الصحيحين)، عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموها مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله»<sup>(١)</sup>.

[٢/٣٦] وهذا الحديثان تفسير الآيتين: آية الأنفال، وآية براءة. وقد أجمع العلماء على أنَّ من قال: لا إله إلا الله. ولم يعتقد معناها ولم يعمل بمقتضها، أنه يقاتل حتى يعمل بما دلَّت عليه من النفي والإثبات.

قال أبو سليمان الخطابي رحمه الله تعالى - في قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله»<sup>(٢)</sup> - : معلوم أن المراد بهذا: أهل عبادة الأوثان، دون أهل الكتاب؛ لأنهم يقولون: لا إله إلا الله. ثم يُقاتلون، ولا يُرفع عنهم السيف<sup>(٣)</sup>.

وقال القاضي عياض: اختصاص عصمة المال والنفس بمن قال: لا إله إلا الله. تعير عن الإجابة إلى الإيمان، وأنَّ المراد بذلك: مشركون العرب، وأهل الأوثان. فاما غيرهم من يقر بالتوحيد، فلا يكتفى في عصمتهم بقول لا إله إلا الله، إذا يقولها في كفره<sup>(٤)</sup>. انتهى ملخصاً.

وقال النووي: لا بدَّ مع هذا من الإيمان بجميع ما جاء به الرسول ﷺ؛ كما جاء في الرواية «ويؤمنوا بي وبما جئت به»<sup>(٥)</sup>.

وقال شيخ الإسلام - لما سُئل عن قتال التتار، فقال : كل طائفة ممتنعة عن التزام شرائع الإسلام الظاهرة - من هؤلاء القوم أو غيرهم - فإنه يجب قتالهم حتى يتزموا شرائعه، وإن كانوا مع ذلك ناطقين بالشهادتين وملتزمين بعض شرائعه؛ كما قاتل أبو بكر والصحابة رضى الله عنهم مانع الزكاة. وعلى هذا اتفق الفقهاء بعدهم.

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٢٥)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢)، وأخرجه أحمد في «المسند» (١٩/١، ٣٥، ٤٨).

(٢) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (١٣٩٩، ١٤٥٧، ٦٩٢٤، ٨٢٨٤)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢١) من حديث أبي هريرة.

(٣) الخطابي، «معالم السنن» (١١/٢).

(٤) ينظر: القاضي عياض، «الشفاء بتعريف حقوق المصطفى» (٢/٥٣٨ - ٥٤٢).

(٥) النووي، «النهاج شرح مسلم بن الحجاج» (١/٢١٢).

قال: فأيما طائفة امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات، أو الصيام، أو الحج، أو عن التزام تحريم الدماء، أو الأموال، أو الخمر أو الميسر، أو نكاح ذوات المحaram، أو عن التزام جهاد الكفار، أو غير ذلك من التزام واجبات الدين ومحرماته التي لا عذر لأحد في جحودها أو تركها، التي يكفر الواحد بجحودها، فإنَّ الطائفة الممتنعة تُقاتل عليها وإنْ كانت مقرَّةً بها، وهذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء.

قال: وهؤلاء عند المحققين ليسوا بُغَاةً، بل هم خارجون عن الإسلام. انتهى<sup>(١)</sup>.

[٣٦/ب] قوله: «وحسابه على الله» أي: الله تبارك وتعالى هو الذي يتولى حسابه/ فإنَّ كان صادقاً جازاه بجنات النعيم، وإنْ كان منافقاً عذبه العذاب الأليم. وأمَّا في الدنيا فالحكمُ على الظاهر، فمن أتى بالتوحيد ولم يأت بما ينافي ظاهراً، والتزم شرائع الإسلام، وجب الكف عنه.

قلت: وأفاد الحديث أنَّ الإنسان قد يقول: لا إله إلا الله، ولا يكفر بما يُعبد من دون الله، ولم يأت بما يعصِّ دمه ومالي؛ كما دلَّ على ذلك الآياتُ المحكمات والأحاديث.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وشرحُ هذه الترجمة: ما بعدها من الأبواب.

ش: قلتُ: وذلك لأنَّ ما بعدها من الأبواب: فيه ما يبيَّن التوحيد، ويوضح معنى لا إله إلا الله. وفيه أيضاً: بيانُ أشياء كثيرة من الشرك الأصغر والأكبر، وما يوصلُ إلى ذلك من الغلو والبدع، مما تركُه من مضمون: لا إله إلا الله.

فمن عرف ذلك وتحقَّقه: تبيَّن له معنى لا إله إلا الله، وما دلت عليه من الإخلاص ونفي الشرك، وبوضاحتها تبيَّن الأشياء. فبمعرفة الأصغر من الشرك يُعرف ما هو أعظم منه من الشرك الأكبر المنافي للتوحيد، وأمَّا الأصغر فإنما ينافي كماله، فمن اجتنبه فهو الموحد حقاً.

ومعرفة وسائل الشرك - والنهي عنها لتجتنب - تُعرف الغايات التي نهى عن الوسائل لأجلها، فإن اجتناب ذلك كله يستلزم التوحيد والإخلاص، بل يقتضيه. وفيها أيضاً من أدلة التوحيد: إثباتُ الصفات، وتزييه الرب تعالى عما لا يليق بجلاله. وكل ما يعرُّفُ بالله من صفات كماله وأدلة روبيته يدلُّ على أنه هو المعبد وحده، وأن العبادة لا تصلح إلا له، وهذا هو التوحيد، ومعنى شهادة أن لا إله إلا الله.

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى»، ٢٨/٥٠٢.

(٦)

## باب

### من الشرك: لبس الحلقة والخيط ونحوهما؛ لرفع البلاء أو دفعه

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب من الشرك: لبس الحلقة والخيط ونحوهما؛  
لرفع البلاء أو دفعه.

ش: رفعه: إزالته بعد نزوله، ودفعه: منعه قبل نزوله.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: «قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ  
دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بَصِيرًا هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ  
مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسَبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ» [الرُّوم: ٣٨].

ش: قال ابن كثير: أى: لا تستطيع شيئاً من الأمر. «قُلْ حَسَبِيَ اللَّهُ» أى: الله  
كاف من توكل عليه «عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ» كما قال هود عليه السلام، حين قال  
له قومه: «إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ الْهَمَنَّا بِسُوءِ / قَالَ إِنِّي أُشَهِّدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِّي [١/٣٧]  
بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِهِ فَكَيْدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنْظَرُونَ \* إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى  
اللَّهِ رَبِّيَ وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ ذَبَابٍ إِلَّا هُوَ أَخْذَذُ بِنَاصِبَّهَا إِنَّ رَبَّيَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ» (١)  
[هود: ٥٤ - ٥٦].

قال مقاتل - في معنى الآية: فسألهم النبي ﷺ فسكتوا. أى: لأنهم  
لا يعتقدون ذلك فيها.

وإنما كانوا يدعونها: على معنى أنها وسائل وشفاعة عند الله، لا أنهم يكشفون

(١) تفسير ابن كثير، (٩١/٧).

الضرٌّ ويجيرون دعاء المضطرب. فهم يعلمون أنَّ ذلك لله وحده، كما قال تعالى: **﴿ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الْضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجَارُونَ \* ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الْضُّرُّ عَنْكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْكُمْ بِرِبِّهِمْ يُشْرِكُونَ﴾**<sup>(١)</sup> [النحل: ٥٣ - ٥٤].

قلتُ: فهذه الآية وأمثالها: تبطل تعلق القلب بغير الله، في جلب نفع أو دفع ضر، وأنَّ ذلك شركٌ بالله.

وفي الآية: بيانُ أنَّ الله تعالى وَسَمَّ أهلَ الشرك بدعوة غير الله، والرغبة إليه من دون الله. والتَّوْحِيدُ ضدُ ذلك، وهو: أنَّ لا يدعُوا إِلا الله، ولا يرحب إلا إليه، ولا يتوكَّل إِلا عليه. وكذا جميعُ أنواع العبادة لا يصلحُ منها شئٌ لغير الله؛ كما دلَّ على ذلك الكتابُ والسنة، وإجماعُ سلف الأمة وأئمتها، كما تقدَّمَ.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: عن عمران بن حُصين رضي الله عنه، أنَّ النبي ﷺ رأى رجلاً في يده حلقة من صُفر، فقال: «ما هذه؟» قال: من الواهنة. فقال: «انزعها؛ فإنَّها لا تزيدك إِلا وهنَّا؛ فإنك لو متْ وهي عليك ما أفلحت أبداً». رواه أحمدُ، بسنَدٍ لا يأس به.

ش: قال الإمامُ أحمدُ: حدَثنا خلفُ بن الوليد، حدَثنا المباركُ، عن الحسن، قال: أخبرني عمران بن حُصين: أنَّ النبي ﷺ أبصر على عَضُدِ رجلٍ حلقة - قال: أراه من صُفر - فقال: «ويحك، ما هذه؟» قال: من الواهنة. قال: «أمَّا إنها لا تزيدك إِلا وهنَّا. ابذها عنك، فإنك لو متْ وهي عليك ما أفلحت أبداً» ورواه ابنُ حبانَ في (صحيحة)، فقال: «إنَّك إنْ متَ وُكِلتُ إِلَيْها»، والحاكم، وقال: صحيح الإسناد. وأقرَّ الذهبى<sup>(٢)</sup>.

وقال الحاكم: أكثرُ مشايخنا على أنَّ الحسن سمع من عمران. قوله في الإسناد: أخبرني عمران. يدلُّ على ذلك.

قوله: (عن عمران بن حُصين). أي: ابن عُبيد بن خَلَف الخُزاعي، أبو نُجَيْد - [٣٧/ب] بنوِّن / وجيم. مصغرٌ - صحابيٌّ، ابنُ صحابيٍّ. أسلم عام خير. ومات سنة اثنين وخمسين، بالبصرة.

(١) سليمان بن عبد الله، *تيسير العزيز الحميد* (١٥٣).

(٢) أحمد في *المستدرك* (٤/٤٤٥) وأبن حبان في *الصحابي* (٦٢٨/٧) والحاكم في *المستدرك* (٤/٢١٦).

قوله: (رأى رجلاً). في رواية الحاكم: دخلتُ على رسول الله ﷺ، وفي عضدي حلقة صفر، فقال: «ما هذه؟» الحديث.

فالمأبهم في رواية أحمد، هو عموان، راوي الحديث.

قوله: «ما هذه؟» يُحتمل أنَّ الاستفهام للاستفصال عن سبب لبسها، ويحتمل أن يكون للإنكار، وهو أظهر.

قوله: من (الواهنة). قال أبو السعادات: الواهنة: عرقٌ يأخذُ من النكبة، وفي اليد كُلُّها، فيرُقُّ منها. وقيل: هو مرضٌ يأخذُ في العضد، وهي تأخذ الرجال دون النساء؛ وإنما نُهِي عنها: لأنَّ إِنما اتخاذها على أنها تعصمه من الألم، وفيه اعتبارُ المقاصد<sup>(١)</sup>.

قوله: «انزعها؛ فإنَّها لا تزيدُك إلا وهنَا» النزع: هو الجذبُ بقوه. أخبرَ أنها لاتنفعه، بل تضره، وتزيدُه ضعفاً. وكذلك كلُّ أمرٍ نُهِي عنه: فإنَّه لا ينفع غالباً، وإنْ نفع بعضه فضرره أَكْبَرُ من نفعه.

قوله: «فإنَّك لو متَّ وهى عليك ما أفلحت أبداً»؛ لأنَّ شرك. والفالح: هو الفوزُ والظفرُ والسعادة.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: فيه شاهدٌ لكلام الصحابة: أنَّ الشرك الأصغر أَكْبَرُ من الكبائر، وأنَّه لم يُعذر بالجهالة. وفيه: الإنكارُ بالتغليظ على من فعل مثل ذلك<sup>(٢)</sup>.

قوله: (رواه أحمدُ بسنَدٍ لا يأس به). هو الإمامُ أحمدُ بنُ محمدٍ بن حنبل بن هلال بن أسد بن إدريس بن عبد الله بن حيَّان<sup>(٣)</sup> بن عبد الله بن أنس بن عوف بن قاسط<sup>(٤)</sup> بن مازن بن شيبان بن ذهَلْ بن ثعلبة بن عُكَابَةَ بن صَعْبَةَ بن عَلَى بن بَكْرٍ ابن وائل بن قاسط بن هنْبَةَ بن أَفْصَى بن دُعْمَى بن جَدِيلَةَ بن أَسَدَ بن ربيعةَ بن

(١) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (٥/٢٣٤).

(٢) المسائل: الثانية والثالثة والخامسة.

(٣) في جميع النسخ: حسان. تصحيف، والتصويب من «طبقات الخانيلة» (٤/١).

(٤) في جميع النسخ: قاسم. تصحيف.

نَزارُ بْنُ مَعْدَّ بْنِ عَدْنَانَ. الْإِمَامُ الْعَالَمُ، أَبُو عَبْدِ اللَّهِ، الدُّهْلِيُّ، ثُمَّ الشَّيْبَانِيُّ  
الْمَرْوُزِيُّ، ثُمَّ الْبَغْدَادِيُّ.

إِمامٌ أَهْلُ عَصْرِهِ، وَأَعْلَمُهُمْ بِالْفَقْهِ وَالْحَدِيثِ، وَأَشَدُهُمْ وَرْعًا وَمَتَابِعَةً لِلسَّنَةِ،  
وَهُوَ الَّذِي يَقُولُ فِيهِ بَعْضُ أَهْلِ السَّنَةِ: عَنِ الدُّنْيَا مَا كَانَ أَصْبَرَهُ، وَبِالْمَالَاضِينَ مَا كَانَ  
أَشْبَهَهُ، أَتَتْهُ الدُّنْيَا فَأَبَاهَا، وَالشَّبَهُ فَنَفَاهَا. خُرُجَ بِهِ مِنْ مَرْوَ وَهُوَ حَمْلٌ، فَوْلُدٌ  
بِبَغْدَادِ سَنَةِ أَرْبِعِ وَسَتِينِ وَمَائَةٍ، فِي شَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ.

وَطَلَبَ أَحْمَدُ الْعِلْمَ سَنَةَ وِفَاتِ مَالِكٍ، وَهِيَ سَنَةُ تِسْعَ وَسَبْعِينَ، فَسُمِعَ مِنْ  
هُشَيمَ، وَجَرِيرَ بْنَ عَبْدِ الْحَمِيدِ، وَسَفِيَّانَ بْنَ عُيُّونَةَ، وَمُعْتَمِرَ بْنَ سَلِيمَانَ، وَيَحِيَّى  
بْنَ سَعِيدِ الْقَطَانِ، وَمُحَمَّدَ بْنَ إِدْرِيسِ الشَّافِعِيِّ، [وَيَزِيدَ بْنَ هَارُونَ]<sup>(۱)</sup> وَعَبْدُ  
الرَّزَاقَ، وَعَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدَى /، وَخَلَاقِ بَكَةَ، وَالْبَصَرَةَ، وَالْكُوفَةَ، وَبَغْدَادَ،  
وَالْيَمَنَ، وَغَيْرِهَا مِنَ الْبَلَادِ.

رُوِيَ عَنْهُ أَبْنَاهُ: صَالِحٌ، وَعَبْدُ اللَّهِ، وَالْبَخَارِيُّ، وَمُسْلِمٌ، وَأَبُو دَاؤِدَ،  
وَإِبْرَاهِيمَ الْحَرَبِيِّ، وَأَبُو زُزَعَةِ الرَّازِيِّ، وَأَبُو زُزَعَةِ الدَّمْشَقِيِّ، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ  
أَبِي الدُّنْيَا، وَأَبُو بَكْرِ الْأَثْرِمِ، وَعُثْمَانَ بْنَ سَعِيدِ الدَّارَمِيِّ، وَأَبُو الْقَاسِمِ  
الْبَغْوَى، وَهُوَ آخِرُ مَنْ حَدَّثَ عَنْهُ، وَخَلَاقِهِ. وَرُوِيَ عَنْهُ مِنْ شِيوْخِهِ: عَبْدُ  
الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدَى، وَالْأَسْوَدِ بْنِ عَامِرٍ، وَمِنْ أَقْرَانِهِ: عَلَى بْنِ الْمَدِينِيِّ،  
وَيَحِيَّى بْنِ مَعِينٍ.

قَالَ الْبَخَارِيُّ: مَرَضَ أَحْمَدَ لِلْيَلَتَيْنِ خَلْتَا مِنْ رَبِيعِ الْأَوَّلِ، وَمَاتَ يَوْمَ الْجَمْعَةِ  
لَا تَشْتَتِي عَشْرَةَ خَلْتَ مِنْهُ. وَقَالَ حَنْبَلٌ: مَاتَ يَوْمَ الْجَمْعَةِ فِي رَبِيعِ الْأَوَّلِ سَنَةً إِحْدَى  
وَأَرْبَعينَ وَمَائَتَيْنِ، وَلَهُ سِبْعُ وَسَبْعُونَ سَنَةً. وَقَالَ ابْنُهُ عَبْدُ اللَّهِ، وَالْفَضْلُ بْنُ زَيْدٍ:  
مَاتَ فِي ثَانِي عَشَرِ رَبِيعِ الْآخِرِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى.

قَالَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَلَهُ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ، مَرْفُوعًا: «مَنْ تَعْلَقَ  
تَعْيِمَةً فَلَا أَتَمَّ اللَّهَ لَهُ، وَمَنْ تَعْلَقَ وَدْعَةً فَلَا وَدَعَ اللَّهَ لَهُ» وَفِي رِوَايَةِ: «مَنْ تَعْلَقَ  
تَعْيِمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ». 

---

(۱) إِضَافَةُ مِنْ (ض)، وَ(هـ)، وَ(ط).

ش: الحديث الأول: رواه الإمام أحمد، كما قال المصنف، ورواه أبو يعلى، والحاكم، وقال صحيح الإسناد، وأقره الذهبي<sup>(١)</sup>.

قوله: (وفي رواية). أي: من حديث آخر، رواه أحمد، فقال: حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث، حدثنا عبد العزيز بن مسلم، حدثنا يزيد بن أبي منصور، عن دخين الحجري، عن عقبة بن عامر الجهنمي، أنَّ رسول الله ﷺ أقبل إليه رهط، فباع تسعه وأمسك عن واحد، فقالوا: يا رسول الله، بایعْت تسعه وأمسكت عن هذا؟ فقال: «إِنَّ عَلَيْهِ تِيمَةً»، فادخل يده فقطعها. فباعه، وقال: «من تعلق ثيماً فقد أشرك» ورواه الحاكم بن حمزة<sup>(٢)</sup>، ورواته ثقات.

قوله: (عن عقبة بن عامر). صحابي مشهور، فقيه فاضل. ولد إمرة مصر لمعاوية ثلاثة سنين، ومات قريباً من الستين.

قوله: «من تعلق ثيماً» أي: علقها متعلقاً بها قلبه، في طلب خير أو دفع شر. قال المنذري: خرزة كانوا يعلقونها، يرون أنها تدفع عنهم الآفات. وهذا جهل [٣٨/ ب] وضلاله؛ إذ لا مانع، ولا دافع غير الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو السعادات: التمام: جمع ثيماً، وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم؛ يتقوون بها العين في زعمهم، فابتطله الإسلام<sup>(٤)</sup>.

قوله: «فلا أتَمَّ اللَّهُ لَهُ» دعاء عليه.

قوله: «ومن تعلق وَدَعَةً» بفتح الواو وسكون المهملة. قال في (مسند الفردوس): الودع: شيء يخرج من البحر شبه الصدف، يتقوون به العين.

قوله: «فلا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ» بتخفيف الدال. أي: لا جعله في دعَة وسكون. قال أبو السعادات: وهذا دعاء عليه.

(١) أحمد في «المسندة» (٤/ ١٥٤) وأبو يعلى في «المسندة» رقم (١٧٥٩) والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٤١٧)، وجود المنذري إسناده كما في «الترغيب» (٤/ ٣٠٦).

(٢) أحمد في «المسندة» (٤/ ١٥٦) والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٤١٧)، قال الهيثمي في «صحيحة الزوائد» (٥/ ١٠٣): رواه أحمد ثقات.

(٣) «الترغيب والترهيب» للمنذري (٤/ ٣٠٧).

(٤) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (١/ ١٩٧).

قوله: وفي رواية: «من تعلق نعمة فقد أشرك» قال أبو السعادات: إنما جعلها شركاً؛ لأنهم أرادوا دفع المقادير المكتوبة عليهم، وطلبوها دفع الأذى من غير الله الذي هو دافعه.

قال المصطفى رحمة الله تعالى: ولابن أبي حاتم عن حذيفة: أنه رأى رجلاً في يده خيطٌ من الحُمَى، فقطعه وتلا قوله: **«وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ»**. [يوسف: ١٠٦].

ش: قال ابن أبي حاتم، حدثنا محمد بن الحسين بن إبراهيم بن إشكاب، حدثنا يونس بن محمد، حدثنا حماد بن سلمة، عن عاصم الأحول، عن عروة، قال: دخل حذيفة على مريض، فرأى في عضده سيراً، فقطعه أو انتزعه، ثم قال: **«وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ»**<sup>(١)</sup>.

وابن أبي حاتم: هو الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم، محمد بن إدريس الرازي، التميمي، الحنظلي، الحافظ، صاحب **(الجرح والتعديل)**، **(والتفسير)**، وغيرهما. مات سنة سبع وعشرين وثلاثمائة.

وحذيفة: هو ابن اليمان. واسم اليمان: حُسْيل - بهمليتين مصغراً - ويقال: حِسْل - بكسر ثم سكون - العبسى - بالموحدة - حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين، ويقال له: صاحب **السر**، وأبوه أيضاً صحابي. مات حذيفة في أول خلافة على، سنة ست وثلاثين.

قوله: (رأى رجلاً في يده خيط من الحُمَى). أي: عن الحُمَى. وكان الجھاں يعلقون التمام والخيوط ونحوهما، لدفع الحُمَى.

وروى وكيع: عن حذيفة: أنه دخل على مريضٍ يعوده، فلمس عضده، فإذا [١/٣٩] فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء / رُقى لى فيه، فقطعه، وقال: لو مت وهو عليك ما صلّيتُ عليك.

وفيه: إنكارٌ مثل هذا، وإن كان يعتقد أنه سبب: فالأسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله تعالى ورسوله، مع عدم الاعتماد عليها. وأمّا التمام والخيوط

(١) ذكره ابن كثير في **(التفسير)** (٤/٣٤٢).

والحرزو والطلاسم ونحو ذلك، مما يعلّقه الجهال: فهو شركٌ، يجب إنكاره وإزالته بالقول والفعل، وإن لم يأذن فيه صاحبه.

قوله: وتلا قوله: «وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ». استدلّ حذيفة رضي الله عنه بالأية: أنَّ هذا شرك.

ففيه: صحة الاستدلال على الشرك الأصغر بما أنزله الله في الشرك الأكبر؛ لشمول الآية، ودخوله في مسمى الشرك. وتقدمَّ معنى هذه الآية عن ابن عباس، وغيره، والله أعلم.

وفي هذه الآثار عن الصحابة: ما يبيّنُ كمالَ علمهم بالتوحيد وما ينافي، أو ينافي كماله.



(٧)

## باب

### ما جاء في الرقى والتمائم

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في الرقى والتمائم.  
ش: أى: من النهى، وما ورد عن السلف في ذلك.

قال المصنف رحمة الله تعالى: في الصحيح، عن أبي بشير الانصاري: أنه كان مع النبي ﷺ في بعض أسفاره، فأرسل رسولاً: أن لا يَقِنَّ في رقبة بعير قلادة من وتر - أو قلادة - إلا قطعت.

ش: هذا الحديث في (الصحابيين)<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن أبي بشير). فتح أوله وكسر المعجمة، قيل: اسمه قيس بن عُبيدة، قاله ابن سعد. وقال ابن عبد البر: لا يوقف له على اسم صحيح، وهو صحابي، شهد الخندق، ومات بعد الستين. ويقال: إنه جاوز المائة.

قوله: (في بعض أسفاره). قال الحافظ: لم أقف على تعينه.

قوله: (فارسل رسولاً)، هو زيدُ بن حارثة، روى ذلك الحارثُ بن أبي أسامة في (مستنه). قاله الحافظ<sup>(٢)</sup>.

قوله: (أن لا يَقِنَّ) بالثناء التحتية والكاف المفتوحتين، (وقلادة). مرفوع على أنه فاعل. (والوتر)، بفتحتين: واحد أوتار القوس. وكان أهل الجاهلية إذا أخلوقي الوتر أبدلوا به الدواب؛ اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين.

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٠٠٥) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١١٥).

(٢) ابن حجر، «فتح الباري» (٦ / ١٤١).

قوله: (أو قلادة، إلا قطعت). معناه: أنَّ الراوى شكَّ، هل قال شيخه: قلادة [ب] من وتر، أو قال: قلادة/. وأطلق ولم يُقِيد؟.

ويؤيدُ الأول: ما روى عن مالك، أنه سُئل عن القلادة؟ فقال: ما سمعتُ بكراهتها إلا في الوتر. ولابن داود: ولا قلادة. بغير شك<sup>(١)</sup>.

قال البغوى في (شرح السنة): تأولَ مالكُ أمره عليه السلام بقطع القلائد، على أنه من أجل العين. وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الأوتار والتمائم والقلائد، ويُعلقون عليها العُوذ؛ يظنون أنها تعصمهم من الآفات. فنهاهم النبي ﷺ عنها، وأعلمهم أنها لا تردُّ من أمر الله شيئاً<sup>(٢)</sup>.

قال أبو عبيدة: كانوا يقلدون الإبل الأوتار، لثلا تصيبها العين. فأمرهم النبي ﷺ بياز التها؛ إعلاماً لهم بأنَّ الأوتار لا تردُّ شيئاً<sup>(٣)</sup>. وكذا قال ابن الجوزي وغيره<sup>(٤)</sup>.

قال الحافظ: ويؤيدُه: حديث عُقبة بن عامر، رفعه «من تعلقَ قيمةً فلا أتمَ الله له» رواه أبو داود<sup>(٥)</sup>، وهي ما عُلِقَ من القلائد خشيةَ العين، ونحو ذلك. انتهى<sup>(٦)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن ابن مسعود: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إنَّ الرُّقى والتَّمائم والتُّولَة شرك». رواه أحمد، وأبو داود.

ش: وفيه قصة، ولفظُ أبي داود: عن زينب، امرأة عبد الله بن مسعود: إن عبد الله رأى فيه عُنقى خيطاً، فقال: ما هذا؟ قلتُ: خيطٌ رُقى لى فيه، قالت: فأخذته ثم قطعه، ثم قال: أنتم آل عبد الله لأنْجنباء عن الشرك، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إنَّ الرُّقى والتَّمائم والتُّولَة شرك» فقلت: لقد كانت عيني تقذف،

(١) ينظر: ابن حجر «فتح الباري» (٦ / ١٤١).

(٢) البغوى، «شرح السنة» (١١ / ٢٧).

(٣) أبو عبيدة، «غريب الحديث» (٢ / ٢).

(٤) ابن الجوزي، «غريب الحديث» (٢ / ٤٥٢).

(٥) ماضٍ تحريرجه، في الباب قبله.

(٦) ابن حجر، «فتح الباري» (٦ / ١٤٢).

وَكَنْتُ أَخْتَلُ إِلَى فَلَانَ الْيَهُودِيِّ، فَإِذَا رَقِيَ سَكَنَتْ. فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ: إِنَّمَا ذَلِكَ عَمَلُ الشَّيْطَانِ، كَانَ يَنْخَسِّهَا بِيَدِهِ، فَإِذَا رَقِيَ كَفَّ عَنْهَا. إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيُكَ، أَنْ تَقُولَيِّ كَمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «أَذْهَبِ الْبَاسَ، رَبِّ النَّاسِ، وَاشْفَ أَنْتَ الشَّافِي، لَا شَفَاءَ إِلَّا شَفَاؤُكَ، شَفَاءً لَا يَغَادِرُ سُقُمًا» وَرَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ، وَابْنُ حَبَّانَ، وَالْحَاكِمُ وَقَالَ: صَحِيحٌ، وَأَقْرَئَهُ الْذَّهَبِيُّ<sup>(١)</sup>.

قَوْلُهُ: «إِنَّ الرَّقِيَّ» قَالَ الْمُصْنَفُ: (هِيَ الَّتِي تُسَمَّى الْعَزَائِمُ، وَخَصَّ مِنْهُ الدَّلِيلُ مَا خَلَا مِنَ الشَّرْكِ). فَقَدْ رَخَّصَ فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، مِنَ الْعَيْنِ [٤٠/٦٠] وَالْحُمَّةِ<sup>(٢)</sup>.

يُشَيرُ إِلَى أَنَّ الرَّقِيَّ الْمَوْصُوفَةَ بِكُونِهَا شَرْكًا، هِيَ الَّتِي يُسْتَعَانُ فِيهَا بِغَيْرِ اللَّهِ. وَأَمَّا إِذَا لَمْ يُذَكَّرْ فِيهَا إِلَّا أَسْمَاءُ اللَّهِ وَصَفَاتُهُ وَآيَاتُهُ، وَالْمَأْثُورُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، فَهَذَا حَسْنٌ: جَائزٌ، أَوْ مُسْتَحْبٌ.

قَوْلُهُ: فَقَدْ رَخَّصَ فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنَ الْعَيْنِ وَالْحُمَّةِ. كَمَا تَقَدَّمَ، فِي بَابِ مِنْ حَقْقِ التَّوْحِيدِ<sup>(٣)</sup>.

وَكَذَا رَخَّصَ فِي الرَّقِيِّ مِنْ غَيْرِهَا؛ كَمَا فِي (صَحِيحِ مُسْلِمِ)، عَنْ عُوْفِ بْنِ مَالِكٍ: كَنَّا نَرْقِي فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَقُلْنَا: يَارَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ تَرَى فِي ذَلِكَ؟ فَقَالَ: «أَعْرَضُوا عَلَيَّ رِفَاقَكُمْ، لَا يَأْتِي رَقِيٌّ مَا لَمْ تَكُنْ شَرْكًا»<sup>(٤)</sup> وَفِي الْبَابِ أَحَادِيثُ كَثِيرَةٍ.

قَالَ الْخَطَّابِيُّ: وَكَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، قَدْ رَقَى وَرَقَى، وَأَمْرَ بِهَا وَأَجَازَهَا. فَإِذَا كَانَتْ بِالْقُرْآنِ وَبِأَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى فَهِيَ مِبَاحَةٌ أَوْ مَأْمُورٌ بِهَا.

إِنَّمَا جَاءَتِ الْكُرَاهَةُ وَالْمُنْعِ، فِيمَا كَانَ مِنْهَا بِغَيْرِ لِسَانِ الْعَرَبِ؛ فَإِنَّهُ رَبِّمَا كَانَ كَفَرَ أَوْ قَوْلًا يَدْخُلُهُ الشَّرْكُ<sup>(٥)</sup>.

(١) أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (١/٣٨١) وَأَبُو دَاوُدُ فِي «الْسَّنْنِ» رقم (٣٨٨٣) وَابْنُ مَاجَةَ فِي «الْسَّنْنِ» رقم (٣٥٧٦) وَابْنُ حَبَّانَ فِي «الصَّحِيفَ» (٧/٦٣٠) وَالْحَاكِمُ فِي «الْمُسْتَدِرِكِ» (٤/٢١٧، ٤١٨).

(٢) الْمُصْنَفُ، «كِتَابُ التَّوْحِيدِ» مِنْ هَذَا الْبَابِ.

(٣) الْبَابُ الثَّانِي.

(٤) مُسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَ» رقم (٢٢٠٠).

(٥) الْخَطَّابِيُّ، «مَعَالِمُ السَّنْنِ» (٤/٢٢٦).

قلتُ: من ذلك: ما كان على مذهب الجاهلية التي يتعاطونها، وأنها تدفع عنهم الآفات، ويعتقدون أنَّ ذلك من قبل الجن ومعونتهم. وينحو هذا ذكر الخطابي.

وقال شيخُ الإسلام: كُلُّ اسْمٍ مجهولٍ فليس لِأحَدٍ أَنْ يُرْقِي بِهِ، فضلاً أَنْ يُدعُو بِهِ وَلَوْ عُرِفَ مَعْنَاهُ؛ لَا نَهَا يُكَرِّهُ الدُّعَاءَ بِغَيْرِ الْعَرَبِيَّةِ. إِنَّمَا يُرْخَصُ لِمَنْ لَا يُحْسِنُ الْعَرَبِيَّةَ، فَإِنَّمَا جَعَلَ الْأَلْفَاظَ الْعَجْمِيَّةَ شَعَارًا، فَلَيْسَ مِنْ دِينِ الْإِسْلَامِ<sup>(١)</sup>.

وقال السيوطي: وأجمعُ الْعُلَمَاءُ عَلَى جُوازِ الرُّقْبَى، عِنْدِ اجْتِمَاعِ ثَلَاثَةِ شُرُوطٍ: أَنْ يَكُونَ بِكَلَامِ اللَّهِ أَوْ بِأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ، وَبِاللُّسَانِ الْعَرَبِيِّ وَبِمَا يُعْرَفُ مَعْنَاهُ، وَأَنْ يَعْتَقِدَ أَنَّ الرُّقْبَى لَا تَؤْثُرُ بِذَاتِهَا، بَلْ بِتَقْدِيرِ اللَّهِ تَعَالَى.

قوله: «وَالْتَّمَائِمُ» قال المصنف: (شَيْءٌ يُعْلَقُ عَلَى الْأَوْلَادِ، عَنِ الْعَيْنِ)<sup>(٢)</sup>. وقال الخلخالي<sup>(٣)</sup>: التَّمَائِمُ، جَمْعُ تَمَائِمٍ، وَهِيَ مَا يُعْلَقُ بِأَعْنَاقِ الصَّبِيَّيْنِ مِنْ خَرْزَاتٍ وَعَظَامٍ؛ لَدُفَعِ الْعَيْنِ. وَهَذَا مَنْهَىٰ عَنِهِ؛ لَا نَهَا لَا دَافِعٌ إِلَّا اللَّهُ، وَلَا يُطَلِّبُ دَفْعُ الْمَوْذِيَّاتِ إِلَّا بِاللَّهِ وَبِأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ.

قال المصنف: (لَكُنْ إِذَا كَانَ / الْمَعْلَقُ مِنَ الْقُرْآنِ، فَرُخَّصَ فِيهِ بَعْضُ السَّلْفِ). وَبَعْضُهُمْ لَمْ يُرْخَصْ فِيهِ، وَيُجْعَلُ مِنَ الْمَنْهَى عَنِهِ. مِنْهُمْ أَبْنَى مُسَعُودٍ<sup>(٤)</sup>.

اعْلَمُ أَنَّ الْعُلَمَاءَ - مِنَ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ فَمِنْ بَعْدِهِمْ - اخْتَلَفُوا فِي جُوازِ تَعْلِيقِ التَّمَائِمِ الَّتِي مِنَ الْقُرْآنِ، وَأَسْمَاءِ اللَّهِ وَصَفَاتِهِ.

فَقَالَتْ طَائِفَةٌ: يَجُوزُ ذَلِكُ، وَهُوَ قَوْلُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْعَاصِ، وَهُوَ ظَاهِرٌ مَا رَوَى عَنْ عَائِشَةَ. [وَبِهِ]<sup>(٥)</sup> قَالَ أَبُو جَعْفَرُ الْبَاقِرُ، وَأَحْمَدُ فِي رِوَايَةٍ. وَحَمَلُوا الْحَدِيثَ عَلَى التَّمَائِمِ، الَّتِي فِيهَا شَرْكٌ.

وَقَالَتْ طَائِفَةٌ: لَا يَجُوزُ ذَلِكُ، وَبِهِ قَالَ أَبْنُ مُسَعُودٍ، وَابْنُ عَبَّاسٍ. وَهُوَ ظَاهِرٌ

(١) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٤٦٩).

(٢) المصنف، «كتاب التوحيد» من هذا الباب.

(٣) شمس الدين، محمد بن مظفر الخطيب، أديب محدث. له كتاب «المفاتيح شرح مصابيح السنّة» (ت ٧٤٥هـ). «الدرر الكامنة» (٤/٢٦٠).

(٤) المصنف، «كتاب التوحيد» من هذا الباب.

(٥) ساقط من الأصل.

قول حُذيفة، وعقبة بن عامر وابن عُكَيْم. وبه قال جماعةٌ من التابعين، ومنهم أصحابُ ابن مسعود، وأحمدُ في روايةِ اختارها كثيرٌ من أصحابه. وجزم بها المتأخرون، واحتجوا بهذا الحديث وما في معناه.

قلتُ: وهذا هو الصحيح، لوجوهٍ ثلاثة تظهرُ للتأملُ:

الأول: عمومُ النهي، ولا مُخْصَّص للعلوم. الثاني: سدُّ الذريعة؛ فإنه يُفْضي إلى تعليق ما ليس كذلك.

الثالث: أنه إذا عُلِّقَ فلابدُ أنْ يمتهنه المعلق، بحمله معه في [حال]<sup>(١)</sup> قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك.

وتأمل هذه الأحاديث، وما كان عليه السلفُ رضى الله تعالى عنهم: يتبيّنُ لك بذلك غربة الإسلام.

خصوصاً إنْ عرفت عظيم ما وقع فيه الكثيرُ بعد القرون المفضلة: من تعظيم القبور، واتخاذ المساجد عليها، والإقبال إليها بالقلب والوجه، وصرف جُلُّ الدعوات والرغبات والرهبات وأنواع العبادات - التي هي حقُّ الله تعالى - [إليها]<sup>(٢)</sup> من دونه؛ كما قال تعالى: «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْعَكُ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنَّ فَعْلَتْ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ \* وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرْدِكَ بَخِيرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ» [يونس: ٦ - ٧] ونظائرُها في القرآن، أكثر من أنْ تُحصر.

قوله: «والتوْلَة شرٌّ» قال المصنّفُ: (هو شيءٌ يصنعونه، يزعمون أنه يُحبّ المرأة / إلى زوجها والرجل إلى امرأته)<sup>(٣)</sup>.

وبهذا فسرَّه ابنُ مسعود، راوي الحديث؛ كما في (صحيح ابن حبان)، والحاكم، قالوا: يا أبا عبد الرحمن، هذه الرقى والتلائم، قد عرفناها. فما التولة؟ قال: شيءٌ يصنعه النساء، يتحببن إلى أزواجهن<sup>(٤)</sup>.

(١) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٢) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٣) المصنف، «كتاب التوحيد» من هذا الباب.

(٤) ابن حبان في «ال الصحيح» (٧/٦٣٠)، والحاكم في «المستدرك» (١/٤١٨).

قال الحافظ: التولة - بكسر المثناة وفتح الواو واللام مخففة - : شئٌ كانت المرأة تجلب به محبة زوجها، وهو ضربٌ من السحر، والله أعلم.

وكان من الشرك؛ لما يُراد به من دفع المضار، وجلب المنافع من غير الله تعالى.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن عبد الله بن عكيم، مرفوعاً «من تعلق شيئاً وكل إليه» رواه أحمد، والترمذى.

ش: ورواه أبو داود، والحاكم<sup>(۱)</sup>. وعبد الله بن عكيم: هو بضم المهملة مُصغراً. ويكنى أبا عبد، الجهنمي الكوفي. قال البخاري: أدرك زمن النبي ﷺ، ولا يُعرف له سماعٌ صحيح.

وكذا قال أبو حاتم. قال الخطيب: سكن الكوفة، وقدم المدائن في حياة حذيفة، وكان ثقة. وذكر ابن سعد، عن غيره: أنه مات في ولاية الحجاج<sup>(۲)</sup>.

قوله: «من تعلق شيئاً وكل إليه» التعلق يكون بالقلب، ويكون بالفعل، ويكون بهما. أي: وكله الله، إلى ذلك الشيء الذي تعلقه.

فمن تعلق بالله وأنزل حوائجه به، والتاجإ إليه وفوض أمره إليه: كفاه، وقرب إليه كلَّ بعيد ويسير له كل عسير. ومن تعلق بغيره، أو سكن إلى رأيه وعقله ودوائه وتعانمه ونحو ذلك: وكله الله إلى ذلك، وخدله. وهذا معروف بالنصوص والتجارب؛ قال الله تعالى: «وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» [الطلاق: ۳].

وقال الإمام أحمد: حدثنا هشام بن القاسم، حدثنا أبو سعيد المؤذن، حدثنا من سمع عطاء الخراساني، قال: لقيت وهبَ بن منبهَ وهو يطوف بالبيت، فقلت: حدثني حديثاً أحفظه عنك في مقامي هذا، وأوجز. قال: نعم، أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود: ياداود، أما وعزتي وعظمتي، لا يعتصم بي عبدٌ من عبادي دون خلقي - أعرف ذلك من نيته - فتكيده السمواتُ السبع ومن فيهن، والأرضون السبع ومن فيهن: إلا جعلت له من بينهن مخرجاً. أما وعزتي وعظمتي، لا يعتصم

(۱) أحمد في «المسندي» (۴/ ۳۱، ۳۱۱)، والترمذى في «الجامع» رقم (۲۰۷۳) والحاكم في «المستدرك» (۴/ ۲۱۶)، ولم أجده عند أبي داود في «السنن» المطبوعة من رواية المؤذن.

(۲) ابن سعد، «الطبقات الكبرى» (۶/ ۱۱۵).

عبدٌ من عبادِ بخلوقٍ / دوني، أعرفُ ذلك من نيته: إلا قطعتُ أسبابَ السماء [٤١/ب] من يده، وأسختُ الأرضَ من تحت قدميه، ثم لا أُبالي بأىً أوديتها هلك<sup>(١)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وروى الإمامُ أحمدُ، عن رُويفع، قال: قال لى رسولُ الله ﷺ: «يارُويفع، لعلَّ الحياة ستطولُ بك، فأخبر الناس: أنَّ من عقدَ لحيته، أو تقلَّدَ وترَا أو استنجى برجيع دابةٍ أو عظمٍ، فإنَّ محمداً بريءٌ منه».

ش: الحديثُ: رواه الإمامُ أحمدُ، عن يحيى بن إسحاق، والحسن بن موسى الأشيب، كلامهما عن ابن لهيعة. وفيه قصة اختصرها المصنف.

وهذا لفظ الحسن: حدثنا ابنُ لهيعة، حدثنا عياش بن عباس، عن شُعيب بن بيتان، قال: حدثنا رُويفع بن ثابت، قال: كان أحدنا في زمان رسول الله ﷺ يأخذ جمل أخيه، على أنْ يعطيه النصفَ ما يغنم وله النصف، حتى إنَّ أحدنا ليصير<sup>(٢)</sup> له النصلُ والريشُ، وللآخر القدرُ. ثم قال لى رسول الله ﷺ. الحديث.

ثم رواه أحمدُ، عن يحيى بن غيلان، حدثني المفضلُ، حدثنا عياش بن عباس: أن شُعيب بن بيتان أخبره، أنه سمع شيبان القتبايَ. الحديث. ابن لهيعة، فيه مقال. وفي الإسناد الثاني: شيبان القتباي، قيل فيه: مجهول. وبقية رجالهما ثقات<sup>(٣)</sup>.

قوله: «العلَّ الحياة ستطولُ بك» فيه علمٌ من أعلام النبوة، فإنَّ رُويفعاً طالت حياته إلى سنة ستٍ وخمسين. فمات ببرقة من أعمال مصر أميراً عليها، وهو من الأنصار، وقيل: مات سنة ثلاثة وخمسين<sup>(٤)</sup>.

قوله: «فأخبر الناس» دليلٌ على وجوب إخبار الناس، وليس هذا مختصاً برويفع. بل كل من كان عنده علمٌ ليس عند غيره مما يحتاج إليه الناس، وجب

(١) لم أقف عليه في كتاب «الزهد» المطبوع ولا في «المسندي»، وإنحرفه من غير هذا الطريق أبو نعيم في «الحلية» .٤/٢٦.

(٢) في «المسندي»: ليطير.

(٣) أحمد في «المسندي» ٤/٨٠، ٤/٩٠.

(٤) الأصل و(ض) و(هـ): قوله لعل الحياة. بعد قوله: فأخبر الناس. ولعل المثبت هو الصواب.

إعلامهم به. فإن اشترك هو وغيره في علم ذلك، فالتبليغُ فرض كفاية. قاله أبو زرعة<sup>(١)</sup> في (شرح سنن أبي داود).

قوله: «أنَّ من عقد لحيته» بكسر اللام لا غير، والجمع لُحْيٌ، بالكسر والضم.  
قاله الجوهرى.

قال الخطابي: أما نهيه عن عقد اللحية، فيفسر على وجهين:

أحدُهما: ما كانوا يفعلونه في الحرب، كانوا يعقدون لحاهُم؛ وذلك من رِزْءٍ بعض الأعاجم، يقتلونها ويعقدونها. قال أبو السعادات: تكبراً وعجباً.

[٤٤٢] ثانِيهما: أنَّ معناه معالجة الشعر ليتعقد / ويتجعد، وذلك من فعل أهل التأثيث<sup>(٢)</sup>.

قال أبو زرعة بن العراقي: والأولى، حمله على عقد اللحية في الصلاة، كما دلت عليه روایة محمد بن الربيع. وفيه: «أنَّ من عقد لحيته في الصلاة».

«قلت»: وهذه الرواية، لا تدل على تخصيصه في الصلاة، بل تدل على أنَّ فعله في الصلاة أشد من فعله خارجها<sup>(٣)</sup>.

قوله: «أو تقلد وترأ» أي: جعله قلادة في عنقه، أو عنق دابته. وفي روایة محمد بن الربيع «أو تقلد وترأ - يريد: تميمة».

فإذا كان هذا فيمن تقلد وترأ، فكيف من تعلق بالأموات، وسائلهم قضاء الحاجات وتفریج الكربات. وما يتربّ على ذلك من العبادة، التي لا يستحقها إلا رب الأرض والسموات، الذي جاء النهي عنه وتغليظه في الآيات المحكمات؟

قوله: «أو استنجي برجيع دابة أو عظم فإنَّ محمداً برئ منه» قال النووي:

(١) أبو زرعة ولی الدين، أحمد بن عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن، الكردي الشافعی، المعروف بابن العراقي، ابن صاحب «الألقبة». فقيه محدث، له كتاب «التحریر» و«الدليل القویم» و«شرح سنن أبي داود». ولد سنة (٧٦٢) ومات سنة (٨٢٦) السخاوي، «الضوء الالمعم» (١/ ٣٣٦).

(٢) الخطابي، «معالم السنن» (١/ ٢٧).

(٣) ما بينها ساقطٌ من (هـ) و(ط)، وعلق في هامش الأصل وعليه كلمة صبح.

أى: برىءٌ من فعله<sup>(١)</sup>. وهذا خلاف الظاهر، والنحوى كثيراً ما يتأنى الأحاديث بصرفها عن ظاهرها، فيغفر الله تعالى له. بل هو برىءٌ من الفاعل، وفعله.

وفي (صحيح مسلم)، عن ابن مسعود رضى الله عنه، مرفوعاً «لا تستنجدوا بالروث، ولا العظام؛ فإنه رادٌ إخوانكم من الجن»<sup>(٢)</sup>. وعليه لا يجزئ الاستنجاء بهما، كما هو ظاهرٌ مذهبُ أَحْمَدَ<sup>(٣)</sup>؛ لما روى ابنُ خزيمة، والدارقطنى، عن أبي هريرة، أنَّ النَّبِيَّ ﷺ نهى أنْ يُسْتَنْجِي بِعَظِيمٍ أَوْ رُوثٍ، وقال: «إِنَّهُمَا لَا يَطْهَرُانَ»<sup>(٤)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن سعيد بن جُبِيرٍ، قال: مَنْ قَطَعَ تَعْيِمَةً مِنْ إِنْسَانٍ، كَانَ كَعْدَلَ رَقْبَةً<sup>(٥)</sup>. رواه وكيع.

ش: هذا عند أهل العلم، له حِكْمَ الرفع؛ لأنَّ مثل ذلك لا يُقال بالرأي. ويكون هذا مرسلًا، لأنَّ سعيداً تابعى. وفيه: فضلُ قطع التمائيم لأنها شرك.

ووكيع: هو ابنُ الجراح بن وكيع الكوفى، ثقةٌ إمام، صاحبُ تصانيف، منها (الجامع) وغيره. وروى عنه الإمامُ أَحْمَدُ، وطبقته. مات سنة سبع وتسعين ومائة<sup>(٦)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قوله عن إبراهيم، قال: كانوا يكرهون التمائيم كلَّها، من القرآن وغير القرآن<sup>(٧)</sup>.

(١) ينظر: القاسم بن سلام، «كتاب الإيمان» (٨٩).

(٢) مسلم في «الصحيح» رقم (٤٥٠).

(٣) ينظر: ابن قدامة، «المغني» (١/ ٢١٥).

(٤) ابن خزيمة في «الصحيح» رقم (٨٢) والدارقطنى في «السنن» (١/ ٥٦) وقال: إسنادُ صحيح. والله يحفظ له، وأخرجه ابن عذى في «الكامل» (٧/ ٢٥٠٤).

(٥) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» رقم (٣٥٢٤).

(٦) ينظر: الذهبي، «سير البلا» (٩/ ١٤٠).

(٧) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» رقم (٣٥١٨).

ش : إبراهيم ، هو الإمام إبراهيم بن يزيد النخعي الكوفي ، يكنى أبا عمران ، ثقة من كبار الفقهاء . قال المزّي : دخل على عائشة ، ولم يثبت له سماع منها . مات سنة ست و تسعين ، وله خمسون سنة أو نحوها<sup>(١)</sup> .

قوله : ( كانوا يكرهون التمام ). إلى آخره ، مراده بذلك : أصحاب عبد الله بن مسعود ، / كعبلة ، والأسود ، وأبي وائل ، والحارث بن سعيد ، وعبيدة السلماني ، ومسروق ، والربيع بن خثيم ، وسعيد بن عفلا ، وغيرهم . وهم من سادات التابعين . وهذه الصيغة : يستعملها إبراهيم في حكاية أقوالهم ، كما بين ذلك الحفاظ ، كالعرaci وغيره .

---

(١) المزّي ، «تهذيب الكمال» (٢/٢٣٥) وينظر: ابن حجر «تقریب التهذیب» (٩٥).

(٨)

## باب

### من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما.  
ش: كُبْقَعَةٌ أو قبر، ونحو ذلك، أى: فهو مُشرَك.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: «أَفَرَأَيْتُمُ الالاتَّ وَالْعُزَى \* وَمِنَّا التَّالِثَةُ الْأُخْرَى \* أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الْأَنْثَى \* تِلْكَ إِذَا قَسْمَةً ضَيْزِي \* إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنْ يَتَبعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَمَا تَهْوِي الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى» [النجم: ١٩ - ٢٣].

ش: وكانت الالاتُ، لثقيف. والعُزَى، لقریش وبني كنانة. ومناة لبني هلال.  
وقال ابن هشام: كانت لهذيل وخڑاعة.

فأمّا (الالاتُ فقرأ الجمهور: بتخفيف الناء. وقرأ ابن عباس، وابن الزبير،  
ومُجاهد، وحميد، وأبو صالح، ورويس<sup>(١)</sup>، ويعقوب<sup>(٢)</sup>: بتشديد الناء.

فعلى الأولى: قال الأعمش: سموا الالات، من الإله. والعُزَى، من العزيز.  
قال ابن جرير: وكانوا قد شقّوا اسمها من اسم الله تعالى، فقالوا: الالات، مؤنثة  
منه. تعالى الله عما يقولون، علوًّا كبيرًا. قال: وكذا العُزَى، من العزيز<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن كثير: الالات، كانت صخرة بيضاء منقوشة، عليها بيت بالطائف، له

(١) أبو عبد الله، محمد بن المترك بن عبد الرحمن المؤذن، البصري، توفي سنة ٢٣٨ هـ الذبيهي، «الذكرة» (٤٧٣).

(٢) ابن اسحاق بن زيد الحضرمي البغوي، مقرئ نحوي، ولد سنة ١١٧ هـ ومات سنة ٢٠٥ هـ. الزبيدي «الطبقات» (٥١).

(٣) «تفسير الطبرى» (٢٧ / ٣٤ - ٣٥).

أستار وسدنة. وحوله فناءً معظمً عند أهل الطائف - وهم ثقيف ومن تبعها - يفتخرون به على من عداهم من أحياء العرب، بعد قريش<sup>(١)</sup>. قال ابن هشام: فبعث رسول الله ﷺ المغيرة بن شعبة، فهدمها وحرقها بالنار<sup>(٢)</sup>.

وعلى الثانية: قال ابن عباس: كان رجلاً يلُّ السويق للحجاج، فلما مات عكفوا على قبره. ذكره البخاري<sup>(٣)</sup>.

قال ابن عباس: كان يبيع السويق والسمن عند صخرة، ويسلوه عليها. فلما مات ذلك الرجل، عبدت ثقيف تلك الصخرة إعظاماً لصاحب السويق. وعن مجاهد نحوه، وقال: فلما مات عبدوه. رواه سعيد بن منصور<sup>(٤)</sup>.

وكذا، روى ابن أبي حاتم، عن ابن عباس: أنهم عبدوه<sup>(٥)</sup>. وبنحو هذا، قال جماعة من أهل العلم.

قلت: لا منافاة بين القولين؛ فإنهم عبدوا الصخرة والقبر، تألهَا وتعظيمًا.

[١/٤٢] ولمثل هذا بُنيت المشاهد والقباب / [على القبور]<sup>(٦)</sup>، واتخذت أوثاناً. وفيه: بيان أنَّ أهل الجاهلية كانوا يعبدون الصالحين، والأصنام والأوثان.

وأمَّا العُزَّى. فقال ابن حرير: كانت شجرة عليها بناء وأستار، بنخلة - بين مكة والطائف - كانت قريش يعظمونها؛ كما قال أبو سفيان، يوم أحد: لنا العُزَّى ولا عُزَّى لكم، فقال رسول الله ﷺ: قولوا: «الله مولانا ولا مولى لكم»<sup>(٧)</sup>.

وروى النسائي، وابن مردويه، عن أبي الطفيل، قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة، بعث خالدَ بن الوليدَ إلى نخلة - وكانت بها العُزَّى، وكانت على ثلاثة

(١) تفسير ابن كثير، (٧/٤٣٠).

(٢) «السيرة» لأبي هشام (٤/١٣٨).

(٣) البخاري في «ال الصحيح» (٨/٦١١) دون الجملة الأخيرة، وأخرجه الطبرى في «التفسير» (٢٧/٣٥) وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه كما في «الدر المشور» (٧/٦٥٢).

(٤) سعيد بن منصور في «السنن»، والفاكهي كما في «الدر» (٧/٦٥٢).

(٥) ابن أبي حاتم في «التفسير»، وابن مردويه كما في «الدر» (٧/٦٥٣).

(٦) إضافةً من (حن) و(هـ) و(ط).

(٧) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٩٤، ٣٩٨٦، ٤٠٤٣، ٤٠٦٧، ٤٥٦١) وأحمد في «المسندة» (٤/٢٩٣) من حديث البراء.

سَمُّرات - فقطع السُّمُّرات، وهدم البيت الذي كان عليها. ثم أتى النبي ﷺ، فأخبره. فقال: «ارجع، فإنك لم تصنع شيئاً» فرجع خالد، فلما أبصرته السيدة أمعنوا في الجبل، وهم يقولون: يا عزى يا عزى. فأتاها خالد، فإذا امرأة عريانة، ناشرة شعرها تحفظ التراب على رأسها! فعممتها بالسيف، فقتلتها. ثم رجع إلى رسول الله ﷺ فأخبره، فقال: «تلك العزى»<sup>(١)</sup> قال أبو صالح: كانوا يعلقون عليها السبور، والعهون. رواه عبد بن حميد، وابن جرير<sup>(٢)</sup>.

قلت: وكل هذا، وما هو أعظم منه يقع في هذه الأزمنة عند ضرائح الاموات، وفي المشاهد.

وأما مَنَّة. فكانت بالمشلل عند قُديد، بين مكة والمدينة. وكانت خُزاعة والأوس والخزرج يعظمونها، ويهللون منها للحج. وأصل اشتقاها، من اسم الله المَنَّان. وقيل لكثره ما يُعني - أى يُراق - عندها من الدماء، للتبرُّك بها.

قال البخاري رحمة الله تعالى - في حديث عروة، عن عائشة رضي الله عنها:-  
إنَّها صنمٌ بين مكة والمدينة<sup>(٤)</sup>.

قال ابن هشام: بعث رسول الله ﷺ علياً، فهدمها عام الفتح<sup>(٥)</sup> وقال العماد بن كثير: بعث رسول الله ﷺ خالد بن الوليد في غزوة بنى المصطلق، فكسرها<sup>(٦)</sup>.

فمعنى الآية، كما قال القرطبي: أنَّ فيها حذفاً، تقديره: أفرأيت هذه الآلة: أنفعت أو ضررت، حتى تكون شركاء الله تعالى؟

وقوله: «الْكُمُ الْذَّكْرُ وَلَهُ الْأَنْشَى» قال ابن كثير: أتجعلون له ولداً، وتجعلون ولده أنشى وتخذرون لكم الذكور<sup>(٧)</sup>.

(١) النسائي في «السنن الكبرى» كما في «تحفة الأشراف» (٤/٢٣٥) وابن مردويه في «التفسير» كما في «الدر» (٧/٦٥٢).

(٢) ما بينهما ساقطٌ من (هـ) و(طـ)، ومعنٌّ في هامش الأصل وعليه كلمة صح.

(٣) الطبرى في «التفسير» (٢٧/٢٧) وعبد بن حميد، كما في «الدر» (٧/٦٥٣).

(٤) البخارى في «ال صحيح» (٨/٦١٣).

(٥) ينظر ابن كثير، «التفسير» (٧/٤٣٢) «البداية» (٢/١٩٢)، «البداية» (٤/٣٧٥).

(٦) ابن كثير، «تفسير القرآن العظيم» (٧/٤٤٣).

قوله: «**تَلِكَ إِذَا قُسْمَةٌ ضَيْرَى**» أي: جورٌ، وباطلة. فكيف تُقاسمون رِبَّكم [٤٣/ب] هذه القسمة، التي لو كانت بين مخلوقين كانت جوراً وسفهاً. فتنترون أنفسكم عن الإناث، وتجعلونهن لله تعالى.

وقوله: «**إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمِيتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ**» أي: من تلقاء أنفسكم «**مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ**» أي: من حجة «**إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ** وما تهوى **الْأَنْفُسُ**» أي: ليس لهم مستندٌ إلا حسن ظنهم بآبائهم، الذين سلكوا هذا المسلك الباطل قبلهم. وإلا حظ أنفسهم، في رياستهم وتعظيم آبائهم الأقدمين.

قوله: «**وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى**». قال ابنُ كثير: ولقد أرسل الله تعالى إليهم الرسل بالحق المنير، واللحجة القاطعة. ومع هذا، ما اتبعوا ما جاؤوهم به ولا انقادوا له<sup>(١)</sup>.

ومطابقة الآيات للترجمة: من جهة أنَّ عَبَادَ الْأَوْثَانَ، إنما كانوا يعتقدون حصول البركة منها: بتعظيمها، ودعائهما، والاستعانة بها، [والاعتماد عليها في حصول ما يرجونه منها]<sup>(٢)</sup> ويؤمّلونه ببركتها وشفاعتها، وغير ذلك.

فالتبَرُّ بقبور الصالحين - كاللات - وبالأشجار وال أحجار - كالعزَّى، ومناة - من فعل جملة أولئك المشركين مع تلك الأواثان. فمن فعل مثل ذلك، أو اعتنَدَ في قبر أو حجر أو شجر، فقد ضاهى عباد هذه الأواثان فيما يفعلونه معها من هذا الشرك. على أنَّ الواقع من هؤلاء المشركين مع معبدיהם، أعظم مما وقع من أولئك. فالله المستعان.

قال المصطفى رحمة الله تعالى: عن أبي واقد الليثي، قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حُنْين، ونحن حُدَّثْأَ عَهْدَ بِكَفْرٍ. وللمشركين سِدْرَةٌ يَعْكِفُونَ عَنْهَا، وينوّطون بها أسلحتهم، يقال لها: ذاتُ أنواطٍ. فمررنا بسِدْرَةٍ، فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذاتَ أنواطٍ كما لهم ذاتُ أنواطٍ، فقال رسول الله ﷺ: «الله أكبر، إنها السنن. قُلْتُمْ وَالذِّي نَفْسِي بِيدهِ كَمَا قَالَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ لِمُوسَى: «اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا

(١) ابن كثير، «تفسير القرآن العظيم» (٧/٤٤٣).

(٢) ما بينهما ساقطٌ من الأصل.

**كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ**» [الأعراف: ١٣٨] «لتركبُونَ سُنْ منْ كانَ قبلكُمْ» رواه الترمذى وصححه<sup>(١)</sup>.

ش: أبو واقد: اسمه الحارث بن عوف. وفي الباب: عن أبي سعيد، وأبي هريرة. قاله الترمذى.

وقد رواه أحمد، وأبو يعلى، وابن أبي شيبة، والنسائى، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبرانى، بنحوه<sup>(٢)</sup>.

قوله: (عن أبي واقد). تقدم اسمه، فى قول الترمذى، وهو صحابى مشهور، مات سنة ثمان وستين، وله خمس وثمانون سنة.

قوله: (خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حُنین). وفي حديث عمرو بن عوف - وهو عند ابن أبي حاتم، وابن مردوحه، والطبرانى - قال: غزونا مع رسول الله ﷺ يوم الفتح، ونحن ألف ونيف. حتى إذا كنا بين حُنین والطائف - الحديث. قوله: (ونحن حُدَّاءُ عَهْدِ بَكْفَرِ). / أى: قريب عهْدُنا بالكفر، ففيه: دليل على [١/٤٤] أنَّ غيرهم من تقدم إسلامه من الصحابة لا يجهل هذا، وأنَّ المتقل من الباطل الذى اعتاده قلبه، لا يأمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة. ذكره المصنف<sup>(٣)</sup>.

قوله: (وللمشركين سدرة يعکفون عندها). العکوف: هو الإقامۃ على الشئ في المكان، ومنه قولُ الخليل عليه السلام: «مَا هَذَهُ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ» [الأنبياء: ٥٢] وكان عکوفُ المشركين عن تلك السدرة؛ تبرُّكاً بها وتعظيمًا لها. وفي حديث عمرو: كان يناظر بها السلاح؛ فسميت ذاتُ أنواط. وكانت تُعبد من دون الله.

قوله: (وينوطون بها أسلحتهم). أى: يعلقونها عليها؛ للبركة.

(١) الترمذى في «الجامع» رقم (٢١٨١) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

(٢) أحمد في «المسندة» (٥/ ٢١٨) وأبو يعلى في «المسندة» رقم (١٤٤١) وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٥/

١٠) والنسائى في «السنن الكبير» كما في «تحفة الأشراف» (١١٢/ ١١٢) وابن جرير الطبرى في «التفسير»

(٩/ ٣١) وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في «ال الدر» (٣/ ٥٣٣) والطبرانى في «الكتاب» رقم (٣٢٩٠، ٣٢٩٤).

(٣) المسألة: الثانية عشرة، والثانية والعشرون.

قلت: ففي هذا، بيان أن عبادتهم لها بالتعظيم والعكوف والتبرك. وبهذه الأمور الثلاثة، عبدت الأشجار ونحوها.

قوله: (فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذاتَ أنواعٍ). قال أبو السعادات: سألهُ أن يجعل لهم، مثلها، فنهاهم عن ذلك. وأنواع: جمع نَوْطٍ، وهو مصدرٌ سُمِّيَ به المُنْوَطُ<sup>(١)</sup>. ظنوا أنَّ هذا محبوبٌ عند الله، وقصدوا التقرب به. ولا فهم أجلٌ قدرًا، من أن يقصدوا مخالفة النبي ﷺ.

قوله: (فقال رسولُ الله ﷺ «الله أكْبَرُ» وفي رواية: «سبحان الله!». والمراد: تعظيم الله تعالى، وتزييه عن هذا الشرك بأى نوع كان، مما لا يجوز أن يُطلب ويُقصد به غير الله).

وكان النبي ﷺ يستعملُ التكبير والتسبيح، في حال التعجب؛ تعظيمًا لله وتزييه لها. إذا سمع من أحدٍ ما لا يليق بالله، مما فيه هَضْمٌ للربوبية والإلهية.

قوله: «إنها السننُ» بضم السنين، أي: الطرق.

قوله: «قلتم والذى نفسي بيده، كما قالت بنو إسرائيل لموسى: «اجعلْ لَنَا إِلَهًا»» شبه مقالتهم هذه، بمقالة بنى إسرائيل؛ بجامع أنَّ كلاً طَلَبَ أن يجعل له ما يالله ويعبدُه من دون الله. وإن اختلف اللفظان، فالمعنى واحد. فتغيير الإِسم، لا يُغير الحقيقة.

[٤٤/ب] ففيه: الخوفُ من الشرك. وأنَّ الإنسان قد يستحسن شيئاً يظنه يقربه إلى الله/، وهو أبعدُ ما يبعده من رحمته، ويقربه من سخطه.

ولا يعرف هذا على الحقيقة، إلا من عرف ما وقع في هذه الأزمان، من كثيرٍ من العلماء والعباد مع أرباب القبور. من الغلو فيها، وصرف جل العبادة لها. ويرحسون أنهم على شيءٍ، وهو الذنبُ الذي لا يغفره الله.

قال الحافظُ أبو محمد، عبد الرحمن بن إسماعيل الشافعى، المعروف بأبي شامة<sup>(٢)</sup> - في (كتاب البدع والحوادث) - : ومن هذا القسم، أيضًا: ما قد دعم الابتلاءُ به، من تزيين الشيطان للعامة: تخليقُ الحيطان والعمد، وسرجُ مواضع

(١) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (٥ / ١٣٨).

(٢) وهو من كبار العلماء والداعية، الحفاظ (ت ٦٦٥ هـ) «الشذرات» (٥ / ٣١٨).

مخصوصة، في كل بلد يحكى لهم حاك أنه رأى في منامه بها أحداً من شهر بالصلاح والولاية. فيفعلون ذلك، ويحافظون عليه، مع تضييعهم فرائض الله تعالى وسننه. ويظنون أنهم متقربون بذلك، ثم يتجاوزون هذا إلى أن يعظمونه وقع تلك الأماكن في قلوبهم. فيعظمونها، ويرجون الشفاء لرضاهنهم وقضاء حوائجهم بالذر لها، وهي من عيون وشجر وحائط وحجر.

وفي مدينة دمشق من ذلك مواقع متعددة، كعوينة الحمى خارج باب توما، والعمود المخلق داخل باب الصغير، والشجرة الملعونة خارج باب النصر في نفس قارعة الطريق<sup>(١)</sup>. سهل الله قطعها، واجتناثها من أصلها. فما أشبهها بذات أنواع، الواردة في الحديث. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وذكر ابنُ القيم رحمه الله تعالى: نحو ما ذكره أبو شامة، ثم قال: فما أسرعَ أهل الشرك إلى اتخاذ الأواني من دون الله، ولو كانت ما كانت. ويقولون: إنَّ هذا الحجر وهذه الشجرة، وهذه العين قبل الذر. أي: قبل العبادة من دون الله؛ فإنَّ الذر عبادةٌ وقربةٌ، يتقرب بها الناذر إلى المنذور له<sup>(٣)</sup>. وسيأتي ما يتعلّق بهذا الباب، عند قوله: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد»<sup>(٤)</sup>.

وفي الجملة من الفوائد: أنَّ ما يفعلهُ من يعتقد في الأشجار والقبور والأحجار، من التبرك بها والعنكوف عندها والذبح لها، هو الشرك. ولا يغتر / [١/٤٥] بالعوام والطغام، ولا يستبعد كون الشرك بالله يقع في هذه الأمة.

فإذا كان بعضُ الصحابة ظنوا ذلك حسناً، وطلبوه من النبي ﷺ حتى بين لهم أنَّ ذلك كقوله بنى إسرائيل «اجعلْ لَنَا إِلَهًا» [الأعراف: ١٣٨] فكيف لا يخفى على من هو دونهم في العلم والفضل بأضعاف مضاعفة، مع غلبة الجهل وبُعد العهد بآثار النبوة؟! بل خفى عليهم عظامُ الشرك في الإلهية والربوبية، فأكثروا فعله واتخذوه قُربةً.

ومنها: أنَّ الاعتبار في الأحكام بالمعانى لا بالأسماء، ولهذا جعل النبي

(١) ينظر: ابن بدران، «متادمة الأطلال» (٤٠).

(٢) أبو شامة، «الباعث على إنكار البدع والحوادث» (٢٣).

(٣) ابن القيم، «إغاثة اللهيفان من مصائد الشيطان» (١/ ٢٣٠).

(٤) الباب رقم (٢٠).

طلبهم كطلب بنى إسرائيل، ولم يلتفت إلى كونهم سموها ذات أنواط.  
فالشرك وإن سمى شركه ما سماه - كمن يسمى دعاء الأموات، والذبح لهم  
والنذر ونحو ذلك تعظيمًا ومحبة - فإن ذلك هو الشرك، وإن سماه ما سماه.  
وقس على ذلك<sup>(١)</sup>.

قوله: «التركبُ سُنٌّ من كان قبلكم» بضم الموحَّدة وضم السين، أي: طرقوهم  
ومناهجهم. وقد يجوز فتح السين على الإفراد، أي: طريقهم. وهذا خبر صحيح،  
والواقع من كثيرٍ من هذه الأمة يشهد له.

وفيه: عَلِمْ من أعلام النبوة؛ من حيث إنَّه وقع كما أخبر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وفي الحديث: النهيُ عن التشبه بأهل الجاهلية وأهل الكتاب فيما كانوا  
يفعلونه، إلا ما دلَّ الدليلُ على أنه من شريعة محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ: وفيه: التنبيةُ على مسائل القبر، أمَّا: مَنْ رَبُّك؟ فواضح، وأمَّا:  
مَنْ نَبَّيك؟ فمن إخباره بأنباء الغيب. وأمَّا: مَا دِينُك؟ فمن قولهم «اجعل لنا  
إِلَهًا» إلى آخره.

وفيه: أنَّ الشرك لا بدَّ أنْ يقع في هذه الأمة، خلافاً لمن ادعى خلاف ذلك،  
وفيه: الغضبُ عند التعليم، وأنَّ ما ذم الله به اليهود والنصارى فإنه لنا لنجدره<sup>(٣)</sup>.  
قاله المصنف.

وأمَّا ما ادعاه بعضُ المؤخرین: من أنه يجوز التبرُّكُ بآثار الصالحين، فممنوعٌ من  
وجوه:

منها: أنَّ السابقين الأولين من الصحابة ومَنْ بعدهم، لم يكونوا يفعلون  
ذلك مع غير النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. لا في حياته، ولا بعد موته. ولو كان خيراً  
لسبقونا إليه.

(١) المسألة: الخامسة، والثانية.

(٢) المسألة: الخامسة عشرة، والثامنة عشرة.

(٣) المسائل: السادسة عشرة، والسابعة عشرة، والتاسعة عشرة، والعشرون.

وأفضلُ الصحابة / أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى - وقد شهد لهم النبي ﷺ [٤٥/ب] فيمن شهد له بالجنة - وما فعله أحدٌ من الصحابة والتابعين مع أحدٍ من هؤلاء السادة، ولا فعله التابعون مع ساداتهم في العلم والدين، وهم الأسوة.

فلا يجوز أن يُقاس على رسول الله ﷺ أحدٌ من الأمة، وللنبي ﷺ في حال الحياة خصائص كثيرة لا يصلح أن يُشاركه فيها غيره.

ومنها: أنَّ في المنع عن ذلك سدًّا لذرية الشرك، كما لا يخفى<sup>(١)</sup>.

---

(١) ينظر: الشاطبي، «الاعتصام» (١/٤٨٢) وابن رجب، «الحكم الجديرة» (٥٥).



(٩)

## باب

### ما جاء في الذبح لغير الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في الذبح لغير الله.

ش: أي: من الوعيد، وأنه شرك.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: «قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ» [آلأنعام: ١٦٢] [١٦٣].

ش: قال ابن كثير: يأمره تعالى، أن يُخبر المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغير اسمه<sup>(١)</sup>: بأنه أخلص الله صلاته وذبيحته؛ لأن المشركين يعبدون الأصنام، ويذبحون لها. فامر الله تعالى بمخالفتهم، والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية والعزم على الإخلاص لله تعالى.

قال مجاهد: النسك: الذبح، في الحج والعمرة<sup>(٢)</sup>.

وقال الثوري، عن السدي، عن سعيد بن جبير: «وَنُسُكِي»: ذبحى. وكذا قال الضحاك<sup>(٣)</sup> [٤].

وقال غيره: «وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي» أي: وما آتىه في حياتي، ومت عليه من الإيمان والعمل الصالح «لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» خالصاً لوجهه «لَا شَرِيكَ لَهُ

(١) في جميع النسخ: له. والثبت من «التفسير».

(٢) أخرجه الطبرى في «التفسير» (١٢ / ٢٨٤).

(٣) أخرجه الطبرى. «المصدر السابق».

(٤) «تفسير ابن كثير» (٣ / ٣٧٧).

**وَبِذَلِكَ الْإِخْلَاصُ «أَمْرَتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ»** أي: من هذه الأمة؛ لأن إسلام كل نبي متقدم إسلام<sup>(١)</sup> أمته: قال قتادة: «وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ» أي: من هذه الأمة<sup>(٢)</sup>.

قال ابنُ كثير: وهو كما قال، فإنَّ جميع الأنبياء قبله، كانت دعوتهم إلى الإسلام. وهو عبادة الله وحده لا شريك له. كما قال تعالى: **«وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ»** [الأنبياء: ٢٥] وذكر آيات في هذا المعنى<sup>(٣)</sup>.

ووجه مُطابقة الآية للترجمة: أنَّ الله تعالى تَبَعَّد عباده، بان يتقرروا إليه بالنسك. كما تَبَعَّدُهم بالصلوة، وغيرها من أنواع العبادة. فإنَّ الله تعالى أمرهم أن يُخلصوا جميع أنواع العبادة له/، دون كلٍّ ما سواه. فإذا تَقَرَّبَ إلى غير الله بالذبح، أو غيره من أنواع العبادة فقد جعل الله شريكًا في عبادته.

وهو ظاهرُ في قوله: **«لَا شَرِيكَ لَهُ»** نفى أن يكون لله تعالى شريك في هذه العبادات، وهو بحمد الله واضح.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقوله: **«فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ»** [الكوثر: ٢]. ش: قال شيخُ الإسلام رحمه الله تعالى: أمرَ الله أن يجمع بين هاتين العبادتين، وهما الصلاة والنسك. الدالتان على القرب والتواضع، والافتقار وحسن الظن، وقوة اليقين، وطمأنينة القلب إلى الله وإلى عِدته.

عكسَ حال أهل الكِبْر والثُّغْرَة، وأهل الغنى عن الله - الذين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى ربِّهم، والذين لا ينحرُون له خوفاً من الفقر - ولهذا جمع بينهما في قوله: **«قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي»** - الآية.

**والنسك:** الذبيحة لله تعالى، ابتغاء وجهه. فإنَّهما أَجْلٌ ما يُتَقَرَّبُ به إلى الله

(١) ما بينهما ساقطٌ من (هـ) و(طـ)، ومعنَّى في هامش (الأصل) وعليه كلمة صبح.

(٢) أخرجه الطبرى في «التفسير» ٢/٢٨٥.

(٣) ابنُ كثير، «تفسير القرآن العظيم» ٣/٣٧٧.

تعالى، فإنه أتى فيهما بالفاء الدالة على السبب؛ لأن فعل ذلك سبب للقيام بشكر ما أعطاه الله تعالى من الكوثر.

وأجل العبادات البدنية: الصلاة، وأجل العبادات المالية: النحر. وما يجتمع للعبد في الصلاة، لا يجتمع له في غيرها؛ كما عرفه أرباب القلوب الحية. وما يجتمع له في النحر - إذا قارنه الإيمان والإخلاص - من قوة اليقين وحسن الظن: أمر عجيب، وكان عليه، كثير الصلاة، كثير النحر. انتهى<sup>(١)</sup>.

قلت: وقد تضمنَت الصلاة من أنواع العبادة كثيراً، فمن ذلك: الدعاء والتكبير، والتسبيح والقراءة، والتسبيح والثناء، والقيام والركوع، والسجود والاعتدال، وإقامة الوجه لله تعالى، والإقبال عليه بالقلب، وغير ذلك مما هو مشروع في الصلاة. وكل هذه الأمور من أنواع العبادة، التي لا يجوز أن يُصرف منها شيء لغير الله. وكذلك النسك، يتضمن أموراً من العبادة، كما تقدم في كلام شيخ الإسلام.

قال المصنف رحمه الله تعالى: عن علي بن أبي طالب، قال: حدثني رسول الله عليه باربع كلمات: «لعن الله من ذبح لغير الله ، لعن الله من لعن والديه، لعن الله من آوى محدثاً، لعن الله من غير مثار الأرض» رواه مسلم.

[٤٦/ب]

ش: رواه مسلم من طرق/، وفيه قصة<sup>(٢)</sup>.

ورواه الإمام أحمد كذلك، عن أبي الطفيل، قال: قلنا لعلي: أخبرنا بشيء أسره إليك رسول الله عليه، فقال: ما أسر إلى شيئاً كتمه الناس، ولكن سمعته يقول: «لعن الله من ذبح لغير الله، ولعن الله من آوى محدثاً، ولعن الله من لعن والديه، ولعن الله من غير تُخوم الأرض». يعني: النار<sup>(٣)</sup>.

وعلى بن أبي طالب: هو الإمام، أمير المؤمنين، أبو الحسن الهاشمي، ابن عم النبي عليه زوج ابنته فاطمة الزهراء.

وكان من أسبق السابقين الأولين، ومن أهل بدر وبيعة الرضوان، وأحد

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٦ / ٥٣١).

(٢) مسلم في «ال الصحيح» رقم (١٩٧٨).

(٣) أحمد في «المسند» (١ / ١٠٨، ١١٨، ١٥٢)، وهو أحادي روایات مسلم في «ال صحيح».

العشرة المشهود لهم بالجنة، ورابع الخلفاء الراشدين، ومناقبه مشهورة رضى الله تعالى عنه. قتله ابن مُلجم الخارجي، في رمضان سنة أربعين.

قوله: «لعن الله» اللعنة: البُعد عن مظان الرحمة، وموطنها. قيل: واللعنة والملعون: من حقت عليه اللعنة، أو دُعى عليه بها. قال أبو السعادات: أصل اللعن: الطرد ولِبَعْد [من الله، ومن الخلق: السب والدعاء]<sup>(١)</sup><sup>(٢)</sup>.

قال شيخ الإسلام: ما معناه: إن الله تعالى يلعن من استحق اللعنة بالقول؛ كما يصلى سبحانه على من استحق الصلاة من عباده، قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتَهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا \* تَحِيتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامًا﴾ [الأحزاب: ٤٣ - ٤٤] وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا﴾ [الأحزاب: ٦٤] وقال: ﴿مَلُوْنِينَ أَيْنَمَا ثُقُفُوا أَخْذُوا وَقُتُلُوا تَقْتِلًا﴾ [الأحزاب: ٦١].

والقرآن كلامه تعالى، أوحاه إلى جبرائيل عليه السلام وببلغه رسوله محمدًا ﷺ، وجبرائيل سمعه منه، كما سيأتي في الصلاة إن شاء الله تعالى.

[فالصلاحة ثناء الله تعالى]، كما تقدم. فالله تعالى هو المصلى وهو المثيب، كما دل على ذلك الكتاب والسنة، وعليه سلف الأمة. قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: لم يزل الله متكلماً إذا شاء.

قوله: «من ذبح لغير الله» قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى - في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾ [آل عمران: ١٧٣] - ظاهره: أنه ما ذُبِحَ لغير الله، مثل أن يُقال: هذا ذبيحة لكتنا.

وإذا كان هذا هو المقصود، فسواء لفظ به أو لم يلفظ. وتحريم هذا أظهر من تحريم ما ذبحة للحم، وقال فيه: باسم المسيح / ونحوه؛ كما أن ما ذبحناه متقرّبين به إلى الله كان أزكي وأعظم مما ذبحناه للحم، وقلنا عليه: بسم الله. فإذا حرم ما قيل فيه باسم المسيح أو الزهرة، فلأن يحرم ما قيل فيه لأجل المسيح أو الزهرة أو قصد به ذلك، أولى؛ فإن العبادة لغير الله أعظم كفراً من الاستعاة بغير الله.

(١) ساقط من الأصل.

(٢) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (٤/٢٥٥).

وعلى هذا: فلو ذَبَحَ لغير الله متقرّباً إليه لَحْرُمٌ، وإن قال فيه: باسم الله. كما قد يفعله طائفه من منافقى هذه الأمة، الذين قد يتقرّبون إلى الكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك.

وإن كان هؤلاء مرتدين، لا تُباح ذبيحتهم بحال. لكن يجتمع في الذبيحة مانعان، الأول: أنه ما أهلٌ به لغير الله. والثاني: أنها ذبيحة مُرتد.

(١) قلتُ: هذا لا اختلاف [فيه]<sup>(٢)</sup>، بين العلماء. وأماماً إذا ذُبِحَ للحم وذكر على الذبيحة اسمُ المسيح أو الزهرة ونحو ذلك، فهذا الذي فيه خلافُ العلماء. وكلامُ شيخُ الإسلام هذا: يدلُّ على أنَّه يقول بتحريمِه، ووافقه على ذلك بعضُ العلماء. وذكر القرطبيُّ في تفسير قوله تعالى: «وَلَا تَأْكُلُوا مَا لَمْ يُذْكُرْ أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ».

[الأنعام: ١٢١]: ثم استثنى قوله: «وَطَعَامُ الظَّاهِرِيِّينَ أَوْتَاهُ الْكِتَابُ حَلٌّ لَكُمْ» [المائدة: ٥]. يعني: ذبيحة اليهودي والنصراني، وإن كان النصراني يقول عند الذبح باسم المسيح. واليهودي يقول: باسم عُزير. وذكر قول عطاء: كُلُّ من ذبيحة النصراني وإن قال: باسم المسيح؛ لأنَّ الله تعالى قد أباح ذبائحهم، وقد علم ما يقولون. وذكر مثله عن القاسم بن مُخْيَرَة<sup>(٣)</sup>، وهو قول الزهرى، وربيعة، والشعيبى، ومكحول. وروى عن عُبادَةَ بن الصَّامتِ، وأبى الدرداء من الصحابة.

انتهى مُلخصاً<sup>(٤)</sup>.

ثم قال<sup>(٥)</sup> ومن هذا الباب: ما يفعله الجاهلون بمكة، من الذبح للجن. ولهذا رُوِيَ عن النبي ﷺ: أنه نهى عن ذبائح الجن<sup>(٦)</sup>. انتهى<sup>(٧)</sup>.

(١) من هنا ساقطٌ من (ض) و(هـ) و(ط) ومثبت في (م) وتعليق في هامش الأصل وعليه كلمة صحيحة.

(٢) ساقطٌ من الأصل.

(٣) أبو عُرُبة، الهمدانى الكوفى، ثقة فاضل ث (٠٠١هـ) «تقريب التهذيب» (٤٥٢).

(٤) «تفسير القرطبي» (٦/٧٦).

(٥) إلى هنا ساقطٌ من (ض) و(هـ) و(ط).

(٦) آخرجه ابن الجوزى في «الموضوعات الكبرى» (٢/٣٠٢) من حديث أبي هريرة، وقال: فيه عبد الله بن أذينة. وذكره الذهبي في «الميزان» (٢/٣٩١) معزولاً إلى ابن حبان، وأخرجه البيهقي في «السنن» (٩/٣١٤) مرسلًا.

(٧) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٥٦٣).

قال الرمخشري: كانوا إذا اشتروا داراً أو بنوها أو استخرجوا عيناً، ذبحوا ذبيحة خوفاً أن تصيهم الجن، فأضيفت إليهم الذبائح لذلك.

وذكر إبراهيم المروزى<sup>(١)</sup>: أنَّ ما ذُبِحَ عند استقبال السُّلطان تقرباً إليه، أفتى أهلُ بخارى بتحريمِه؛ لأنَّه مَا أهلَ لغير الله<sup>(٢)</sup>.

قوله: «عن الله من لعن والديه» يعني آباء وأمه، وإن عَلِيَا. وفي الصحيح: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من الكبائر شتم الرجلُ والديه»، قالوا: يا رسول الله، وهل يشتم الرجلُ والديه؟ قال: «نعم، يَسْبُ أبا الرجل فيسبُ آباء، ويَسْبُ أمةً فيسبُ أمه»<sup>(٣)</sup>.

قوله: «عن الله من آوى مُحَدِّثاً». هو بفتح الهمزة، ممدودة: أى ضمَّه إلى، وحماء أَنْ يُؤْخَذْ منه الحق الذي وجب عليه.

قال أبو السعادات: أويَتُ إلى المترَل، وأويَتُ غيري، وأويَتُه. وأنكر بعضهم المقصور المتعدي. وقال الأزهري: هي لغة صحيحة.

وأما مُحَدِّثاً. فقال أبو السعادات: يُروى بكسر الدال وفتحها، على الفاعل والمفعول. فمعنى الكسر: من نَصَرَ جانِيَاً وأواه وأجاره من خصمه، وحال بينه وبين أن يُقتَصَّ منه. والفتح: هو الامر المُبْتَدَعُ نفسه، ويكون معنى الإِيْوَاء فيه: الرضى به والصبر عليه. فإنه إذا رضى بالبدعة، وأقرَّ فاعلها ولم يُنْكِرْ عليه فقد آواه<sup>(٤)</sup>.

قال ابنُ القيم رحمة الله تعالى: هذه الكبيرة، تختلف مراتبها بختلاف مراتب [الحدث] بنفسه. فكُلُّما كان الحدثُ في نفسه أكبر، كانت الكبيرة أعظم / ٤٧

قوله: لعن الله من غير منار الأرض، بفتح الميم: علامات حدودها. قال في (النهاية): أى: معالها وحدودها، واحدُها تخْمَ. قيل: أراد حدود الحرم خاصة،

(١) أبو إسحاق، إبراهيم بن عبد الله بن أحمد الخلال. صدوق ت (٢٤١ هـ). «تقريب» (٩٠).

(٢) ذكره التورى في «النهاية» (١٤١ / ١٢).

(٣) أخرجه البخارى في «الصحيح» رقم (٥٩٧٣)، ومسلم في الصحيح رقم (٩٠) وأحمد في «المسند» (٢ / ١٦٤) من حديث ابن عمرو.

(٤) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (١ / ٨٢، ٣٥١).

وقيل: هو عامٌ في جميع الأرض، وأراد: العالم التي يهتدى بها في الطريق.  
وقيل: هو أن يدخل الرجلُ في ملكٍ غيره، فيقتطعه ظلماً. قال: وروى: تَخوم.  
بفتح التاء، على الإِفراد. وجمعه تَخُم، بضم التاء والخاء. انتهى<sup>(١)</sup>.

وتغييرُها: أن يُقدمها، أو يؤخرها. فيكون هذا من ظلم الأرض، الذي قال فيه  
النبيُّ ﷺ: «من ظلم شِبراً من الأرض طُوفه يوم القيمة من سبع أرضين»<sup>(٢)</sup>.  
ففيه: جوازُ لعن أهل الظلم، من غير تعين.

وأمّا لعنُ الفاسق المعين: ففيه قولان، أحدهما: أنه جائز. اختاره ابنُ الجوزي، وغيره. والثاني: لا يجوز، اختاره أبو بكر عبدُ العزيز<sup>(٣)</sup>، وشيخ الإسلام.

(٤) وقال النوويُّ رحمه الله تعالى: (٥) واتفق العلماءُ على تحريم اللعن؛ فإنه في اللغة: الابعادُ، والطردُ. وفي الشرع: الابعادُ من رحمة الله.

فلا يجوز أن يُبعد من رحمة الله، من لا يُعرف حاله وخاتمة أمره معرفة قطعية.  
فلهذا قالوا: لا يجوز لعن أحدٍ بعينه، مُسلماً كان أو كافراً أو دابة. إلا من علمنا بنصٍ شرعى أنه مات على الكفر، أو يموت عليه كأبي جهل وإبليس.

وأمّا اللعنُ بالوصف، فليس بحرام. كلُّ لعن: الوائلة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة، وأكلِ الربا وموكله، والمصوّرِين، والظالمين، والفاشين، والكافرين، ولعن من غيرِ مثار الأرض، ومن تولى غير مواليه، ومن انتسب إلى غير أبيه، ومن أحدثَ في الإسلام حَدَثاً أو آوى محدثاً. وغير ذلك، مما جاءت النصوص الشرعية بطلاقه على الأوصاف لا على الأعيان، والله أعلم<sup>(٦)</sup>.

(١) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (١/١٨٣).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٢٤٥٣)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٦١٢)، وأحمد في «المستند» (٦٤، ٧٩، ٢٥٢، ٢٥٩) من حديث عائشة.

(٣) عبد العزيز بن جعفر بن أحمد، المعروف بغلام الخلال، فقيه محدث (ت ٣٦٣). «طبقات الختابلة» (٢/١١٩).

(٤) من هنا ساقطٌ من (هـ) و(طـ)، ومثبت في (ضـ) و(مـ) ومعنون في هامش الأصل، وعليه كلمة صعـ.

(٥) (ضـ): وـ. ساقطةـ.

(٦) النووي «النهج شرح صحيح مسلم بن الحجاج» (٢/٦٧).

(٧) إلى هنا ساقطٌ من (هـ) و(طـ).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن طارق بن شهاب: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «دخل الجنةَ رجلٌ في ذِبَابٍ، ودخل النارَ رجلٌ في ذِبَابٍ»، قالوا: وكيف ذلك يارسول الله؟ قال: «مرَّ رجلان على قوم لهم صنمٌ لا يجاورُه أحدٌ حتى يُقرُّبُ له شيئاً». قالوا لاحدهما: قرُّبْ، قال: ليس عندي شيءٌ أقربُ، قالوا له: قرُّبْ ولو ذِبَاباً، فقرُّبَ ذِبَاباً، فخلوا سبيله، فدخل النار. وقالوا للآخر: قربْ، قال: ما كنتُ لأقربَ لاحدٍ شيئاً دون الله عز وجل، فضربوا عنقه، فدخل الجنة» رواه أحمد<sup>(١)</sup>.

ثم: قال ابن القيم رحمة الله تعالى: قال الإمام أحمد: حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش، عن سليمان بن ميسرة، عن طارق بن شهاب يرفعه، قال: «دخل الجنةَ رجلٌ في ذِبَابٍ» الحديث<sup>(٢)</sup>.

طارق بن شهاب: هو البَجَلِيُّ الْأَحْمَسُ، أبو عبد الله. رأى النبي ﷺ وهو رجل. قال البعغوي: ونزل الكوفة. وقال أبو داود: رأى النبي ﷺ ولم يسمع منه شيئاً. قال الحافظ: إذا ثبت أنه رأى النبي ﷺ فهو صحابي، وإذا ثبت أنه لم يسمع منه، فروايته عنه مُرسلاً صحابي، وهو مقبولٌ على الراجح. وكانت وفاته - على ما جزم به ابن حبان - سنة ثلاثة وثمانين<sup>(٣)</sup>.

قوله: «دخل الجنةَ رجلٌ في ذِبَابٍ» أي: من أجله [لأنَّ في تأثيٍ للتعليل].

قوله: (قالوا: وكيف ذلك يارسول الله؟) كأنهم تقالوا ذلك، وتعجبوا منه. [٤٨] فيَّنْ لهم النبي ﷺ: ما صَرَرْ لهم هذا الأمرُ الحقيرُ عندهم / عظيماً، يستحقُ هذا عليه الجنة، ويستوجبُ الآخرَ عليه النار.

قوله: فقال: «مرَّ رجلان على قوم لهم صنمٌ» الصنم: ما كان منحوتاً على صورة.

(١) أحمد في «كتاب الزهد» (٢٢/٢)، وأخرجه أبو نعيم في «الخلية» (١/٢٠٣) كلاماً موقوفاً على سليمان الفارسي.

(٢) ابن القيم، «الجواب الكافي» (٣٦)، وقال الحافظ، سليمان بن عبد الله في «تيسير العزيز الحميد» (١٩٤) ذكره المصنف معزراً لاحمد، وأنظمه تبع ابن القيم في عزو لاحمد. وقد طالعت «المسندة» فما رأيتها فيه.

(٣) ابن حجر، «الأصابة» (٢/٢٢٠).

قوله: «لا يُجاوزه»، أي: لا يمْرُّ به ولا يتعداه أحدٌ، حتى يقرُّب له شيئاً وإن قلَّ.

قوله: «قالوا له: قرُّب ولو ذباباً، فقرُّب ذباباً فخلوا سبيله، فدخل النار» وفي هذا: بيان عظمة الشرك، ولو في شيء قليل، وأنه يوجب النار؛ كما قال تعالى: «إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَا أَوَاهُ إِلَيْهَا وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ» [المائدة: ٧٢].

وفي هذا الحديث: الخذر من الواقع في الشرك، وأن الإنسان قد يقع فيه وهو لا يدرى أنه من الشرك الذي يوجب النار.

وفيه: أنه دخل النار بسبب لم يقصده ابتداءً، وإنما فعله تخلصاً من شر أهل الصنم.

وفيه: أن ذلك الرجل كان مسلماً قبل ذلك، وإنما دخل النار في ذباب.

وفيه: أن عمل القلب هو المقصود الأعظم، حتى عند عبادة الأواثان. ذكره المصنف بمعناه<sup>(١)</sup>.

قوله: «وقالوا للآخر: قرُّب». قال: ما كنتُ لاقرُّب لأحد شيئاً دون الله عز وجل» ففيه: بيان فضيلة التوحيد والإخلاص، والصلابة في الدين.

وفيه: معنى قوله في الحديث: «وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، كما يكره أن يُقذف في النار»<sup>(٢) (٣)</sup>.

قال المصنف: وفيه: معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين، كيف صبر على القتل ولم يوافقهم، مع كونهم لم يطلبوا منه إلا العمل الظاهر<sup>(٤)</sup>.

(١) المسائل: التاسعة، والحادية عشرة، والثالثة عشرة.

(٢) ما بينهما ساقطٌ من (هـ) و(طـ) ومعلقٌ في هامش الأصل، وعليه كلمة صح.

(٣) قطعة من حديث: أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٦، ٢١، ٦٠٤١، ٦٩٤١) وسلم في «ال صحيح» رقم (٤٣) من حديث أنس.

(٤) المسألة العاشرة.



(١٠)

## باب

### لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله .  
ش: لا: نافية، ويحمل أنها للنبي، وهو أظهر.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله الله تعالى: ﴿لَا تَقْمِنْ فِيهِ أَبَدًا، لَمْ سُجِّدْ أَسْسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ، فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَظَهَّرُوا وَالله يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ [التوبه: ١٠٨].

ش: قال المفسرون: إن الله تعالى نهى رسوله ﷺ عن الصلاة في مسجد الضرار، والآمة تبع له في ذلك.

ثم إنه تعالى حث على الصلاة في مسجد قباء، الذي أسس من أول يوم بُني على التقوى، وهي طاعة الله ورسوله ﷺ، وجمعًا لكلمة المؤمنين، ومعقلًا ومتنزلا للإسلام وأهله؛ ولهذا جاء في الحديث الصحيح: أن رسول الله ﷺ قال: «صَلَّةٌ فِي مساجِدِ قُبَّاءٍ كَعُمْرَةٍ»<sup>(١)</sup>. وفي الصحيح: أن رسول الله ﷺ كان [٤٨/ب] يزور قباء راكباً وماشياً<sup>(٢)</sup>.

وقد صرَّحَ أنَّ المسجد المذكور في الآية هو مسجد قباء جماعة من السلف، منهم: ابن عباس. وعروة، وعطاء، والشعبي، والحسن وغيرهم.

(١) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٢٤) وقال: هذا حديث حسن غريب، وابن ماجة في «السنن» رقم (١٤١١)، وقال المنذري في «الترغيب» (٢/ ٢١٧): حديث صحيح.

(٢) أخرجه البخارى في «الصحىح» رقم (١١٩١، ١١٩٣، ١١٩٤، ٧٣٢٦)، ومسلم في «الصحىح» رقم (١٣٩٩) من حديث ابن عمر.

قلتُ: وبيؤيدهُ، قوله: «فِيهِ رَجَالٌ يُحْبِّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا» الآية. وقيل: هو مسجدُ رسول الله ﷺ؛ لحديث أبي سعيد، قال: ثارى رجلان في المسجد الذي أَسَّسَ على التقوى من أول يوم، فقال رجل: هو مسجد قباء، وقال الآخر: هو مسجدُ رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: «هو مسجدى هذا» رواه مسلم<sup>(١)</sup>. وهو قول عمر، وابنه، وزيد بن ثابت، وغيرهم.

وقال ابنُ كثير: وهذا صحيح، ولا منافاة بين الآية وال الحديث؛ لأنَّه إذا كان مسجدُ قباء قد أَسَسَ على التقوى من أول يوم، فمسجدُ رسول الله ﷺ بطريق الأولى<sup>(٢)</sup>. وهذا بخلاف مسجد الضرار الذي أَسَسَ على معصية الله؛ كما قال تعالى: «وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسَاجِدًا ضَرَارًا وَكُفُرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلٍ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ» [التوبه: ٧].

فلهذه الأمور، نهى الله نبِيُّه ﷺ عن القيام فيه للصلوة. وكان الذين بنوه جاؤوا إلى النبي ﷺ قبل خروجه إلى غزوة تبوك، فسألوه أن يُصلِّي فيه، وأنهم إنما بنوه للضعفاء وأهل العلة في الليلة الشاتية. فقال: «إِنَّا عَلَى سَفَرٍ»، ولكن إذا رجعنا إن شاء الله» فلماً قفل عليه السلام راجعاً إلى المدينة، ولم يبق بينه وبينها إلا يوم أو بعضه نزل الوحوش بخبر المسجد، فبعث إليه، فهدمه قبل قدومه إلى المدينة<sup>(٣)</sup>.

ووجهُ مناسبة الآية للترجمة: أنَّ الموضع المعدَّ للذبح لغير الله يجب اجتناب الذبح فيها لله؛ كما أنَّ هذا المسجد لماً أُعدَ للمعصية صار محلَّ غضبٍ لأجل ذلك، [١/٤٩] فلا تجوز الصلاة فيه لله. وهذا قياسٌ صحيح، وبيؤيده حديث ثابت بن / الضحاك الآتي.

قوله: «فِيهِ رَجَالٌ يُحْبِّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا» روى الإمام أحمد، وابن خزيمة، وغيرهما، عن عَوِيمَ بن سَاعِدَةَ الْأَنْصَارِيِّ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَنَاهُمْ فِي مَسَاجِدٍ قَبْيَاءٍ،

(١) مسلم في «ال الصحيح» رقم (١٣٩٨).

(٢) «تفسير ابن كثير» (٤/١٥٢).

(٣) أخرجه ابن أَسْحَاقُ في «الْمَغَارِي» كما في «الدَّلَالِلُ» لِلْيَهِقِيِّ (٥/٢٥٩) وابن مردوية كما في «الدَّرَرُ» (٣/٢٧٦).

قال: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْسَنَ عَلَيْكُمُ الثَّنَاءَ بِالظَّهُورِ فِي قَصَّةِ مَسْجِدِكُمْ، فَمَا هَذَا الظَّهُورُ الَّذِي تَظَهَرُونَ بِهِ؟» فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا نَعْلَمُ شَيْئًا، إِلَّا أَنَّهُ كَانَ لَنَا جِيرَانٌ مِّنَ الْيَهُودِ، فَكَانُوا يَغْسِلُونَ أَدْبَارَهُمْ مِّنَ الْغَائِطِ، فَغَلَسْنَا كَمَا غَسَلُوا<sup>(۱)</sup>. وَفِي رِوَايَةِ عَنْ جَابِرٍ، وَأَنْسٍ، «هُوَ ذَاكَ فَعْلِيكُمُوهُ» رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ، وَابْنُ أَبِي حَاتَمٍ، وَالْدَّارِقطَنِيُّ، وَالْحَاكِمُ<sup>(۲)</sup>.

قوله: «وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُظَهَّرِينَ» قال أبو العالية: إنَّ الظَّهُورَ بِالْمَاءِ لَحْسَنٌ، وَلَكِنَّهُمُ الْمُتَظَهِّرُونَ مِنَ الذَّنَوبِ. وفيه: إِثْبَاتٌ صَفَةِ الْمُحَبَّةِ، خَلَافًا لِلأشاعرةِ وَنحوِهم.

قال المصنفُ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى: عن ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ، قَالَ: نَذَرَ رَجُلٌ أَنْ يَنْحِرِ إِبْلًا بِبِيَانَةٍ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ ﷺ، فَقَالَ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثْنٌ مِّنْ أُوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبُدُ؟» قَالُوا: لَا. قَالَ: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِّنْ أُعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: لَا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَوْفِ بِنَذْرِكُ، فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ، وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ<sup>(۳)</sup>، إِسْنَادُهُ عَلَى شَرْطِهِمَا.

ش: قوله: (عن ثابت بن الضحاك). أى: ابن خليفة الأشهلى، صحابي مشهور. روى عنه أبو قلابة وغيره، مات سنة أربعين وستين.

قوله: (بيان). بضم الباء، وقيل: بفتحها. قال البغوى: موضعٌ في أسفل مكة، دون يَلْمَلْمَ. قال أبو السعادات: هضبةٌ من وراء يَنْبُعِ.

قوله: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثْنٌ مِّنْ أُوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبُدُ؟» فيه: المَنْعُ من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان وثن، ولو بعد زواله. قاله المصنف رَحْمَةُ اللَّهِ<sup>(۴)</sup>.

قوله: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِّنْ أُعْيَادِهِمْ؟» قال شِيخُ الْإِسْلَامِ: العِيدُ: اسْمٌ لِمَا يَعُودُ - مِنَ الْاجْتِمَاعِ الْعَامِ - عَلَى وَجْهِ مُعْتَادٍ، عَادَ: إِمَّا بِعُودِ السَّنَةِ، أَوْ بِعُودِ الْأَسْبَعِ، وَالشَّهْرِ وَنَحْوِ ذَلِكَ.

(۱) أَحْمَدُ فِي «الْسَّنَدِ» (۴۲۲ / ۳) وَاللَّفْظُ لَهُ، وَابْنُ خَزِيمَةَ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (۸۳).

(۲) أَبْنُ مَاجَةَ فِي «الْسَّنَنِ» رقم (۳۵۵) وَابْنُ أَبِي حَاتَمٍ فِي «التَّفْسِيرِ» كَمَا فِي «الدَّرِّ» (۲۷۸ / ۳) وَالْدَّارِقطَنِيُّ فِي «الْسَّنَنِ» (۶۲ / ۱) وَالْحَاكِمُ فِي «الْمُسْتَدِرِكِ» (۲۳۴).

(۳) أَبُو دَاوُدَ فِي «الْسَّنَنِ» رقم (۳۳۱۳)، قَالَ شِيخُ الْإِسْلَامِ فِي «الْإِقْتَضَاءِ» (۱ / ۴۳۶) إِسْنَادُهُ عَلَى شَرْطِ الصَّحِيبِيْنِ.

(۴) الْمَسَأَةُ السَّادِسَةُ.

والمراد به هنا: الاجتماع المعتمد، من اجتماع أهل الجاهلية. فالعيد يجمع أموراً منها: يوم عاشد، كيوم الفطر ويوم الجمعة، ومنها: اجتماع فيه، ومنها: أعمال [٤٩/ب] تبع ذلك، من العبادات والعادات. وقد يختص العيد بمكان بعينه، وقد يكون مطلقاً. وكل من هذه الأمور قد يسمى عيداً. فالزمان، كقول النبي ﷺ في يوم الجمعة: «إِنَّ هَذَا يَوْمًا جَعَلَ اللَّهُ لِلنَّاسِ عِيدًا»<sup>(١)</sup>. والاجتماع والأعمال، كقول ابن عباس: شهدت العيد مع رسول الله ﷺ.<sup>(٢)</sup>

والمكان، ك قوله ﷺ: «لَا تَتَخَذُوا قَبْرِي عِيدًا»<sup>(٣)</sup> وقد يكون لفظ العيد اسم لمجموع اليوم والعمل فيه، وهو الغالب؛ كقول النبي ﷺ: «دَعُوهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ، فَإِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ عِيدًا»<sup>(٤)</sup>. انتهى<sup>(٥)</sup>.

قال المصنف: وفيه: استفصال الفتى، والمنع من الوفاء بالندب بمكان عيد الجاهلية، ولو بعد زواله<sup>(٦)</sup>.

قلت: وفيه سد الذريعة، وترك مشابهة المشركين، والمنع مما هو وسيلة إلى ذلك.

قوله: «أوف بندرك» هذا يدل على أن الذبح لله في المكان الذي يذبح فيه المشركون لغيره، أو في محل أعيادهم، معصية؛ لأن قوله: «فأوف بندرك»<sup>(٧)</sup> تعقيب للوصف بالحكم بالفاء، وذلك يدل على أن الوصف سبب الحكم، فيكون سبب الأمر بالوفاء خلوه عن هذين الوصفين.

(١) أخرجه ابن ماجة في «السنن» رقم (١٠٩٨)، قال البوصيري في «مصابح الزجاجة» (١/٣٦٧): فيه صالح ابن أبي الأنضر، لينة المجهور، وباقى رجال الاستئثار ثقات.

(٢) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (٩٧٧، ٥٤٩٩).

(٣) أخرجه أبو يعلى في «المسندة» رقم (٤٦٩) من حديث على. وسيأتي بقية تخربيه.

(٤) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (٩٥٢، ٩٨٧، ٣٥٢٩، ٣٩٣١) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٨٩٢) من حديث عائشة.

(٥) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٤٤١).

(٦) المسألتان: الرابعة، والسابعة.

(٧) من حديث كردم الثقفي.

فلما قالوا: لا. قال: «فأوف بندرك» وهذا يقتضي أنَّ كون البقعة مكاناً لعيدهم، أو بها وثنٌ من أوثانهم: مانعٌ من الذبح بها، ولو ندره. قاله شيخ الإسلام<sup>(١)</sup>.

قوله: «فإنَّه لا وفاء لنذر في معصية الله» دليلٌ على أنَّ هذا نذرٌ معصية، لو قد وجد في المكان بعضُ الموانع. وما كان من نذر المعصية فلا يجوز الوفاء به، بإجماع العلماء.

وأختلفوا: هل تجب فيه كفارةٌ يمين؟ على قولين، هما روايتان عن أَحْمَدَ.  
أحدُهما: تجبُ، وهو المذهب. وروى عن ابن مسعود، وأبي عباس.  
وبه قال أبو حنيفة، وأصحابه<sup>٢</sup>; لحديث عائشة مرفوعاً: «لا نذر في معصية، وكفارته كفارةٌ يمين» رواه أَحْمَدَ، وأهل السنن<sup>(٢)</sup>. واحتج به أَحْمَدَ، وإسحاق<sup>(٣)</sup>.

الثاني: لا كفارة عليه. روى ذلك عن مسروق، والشعبي، والشافعى؛ لحديث الباب، ولم يذكر/ فيه كفارة. وجوابه: أنه ذكر الكفارة في الحديث المتقدم، [٥/٥] والمطلق يحمل على المقيد.

قوله: «ولا فيما لا يملك ابن آدم» في (شرح المصايح): يعني إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه، بأنْ قال: إنْ شفى الله مريضى، فللله علىَّ أنْ أعتق عبدَ فلان، ونحو ذلك. فأمَّا إذا التزم في الذمة شيئاً، بأنْ قال: إنْ شفى الله مريضى فللله علىَّ أنْ أعتق رقبة، وهو في تلك الحال لا يملكها ولا قيمتها، فإذا شفى الله مريضه ثبت ذلك في ذمته.

(١) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٤٤١).

(٢) أَحْمَدَ في «المسند» (٦/٢٤٧)، وأبو داود في «السنن» رقم (٣٢٩٠، ٣٢٩١)، والترمذى في «الجامع» رقم

(١٥٢٤) وقال: هذا حديث لا يصح؛ لأنَّ الزهرى لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة، ورقم (١٥٢٥) وقال: هذا حديثٌ غريبٌ وهو أصح. وله شاهدٌ من حديث ابن عباس: أخرجه أبو داود في «السنن» رقم

(٣٣٢٢) قال ابن حجر في «التلخيص» (٤/١٨٦): حديث حسن.

(٣) «الجامع» للترمذى (٥/٢٤٣).

قوله: (رواه أبو داود، وإنستاده على شرطهما) - أي: البخاري ومسلم.  
وأبو داود: اسمه سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد الأردي  
السجستانى، صاحب الإمام أحمد، ومصنف (السنن)<sup>(١)</sup> و(المراسيل)<sup>(٢)</sup> وغيرهما،  
ثقة إمام حافظ، من كبار العلماء، مات سنة خمسين وسبعين وثلاثين.

---

(١) مطبوع، برواية التولوي.

(٢) مطبوع محقق، برواية التولوي أيضاً.

(١١)

## باب

### من الشرك النذر لغير الله

قال المصنفُ رحمه الله تعالى : بابٌ من الشرك النذر لغير الله .  
 ش : أى : لكونه عبادة يجب الوفاء به إذا نذره الله ، فيكون النذر لغير الله شركاً في العبادة .

قال المصنفُ رحمه الله تعالى : وقولُ الله تعالى : «يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيرًا» [الإنسان : ٧] .

ش : فالآية دلت على وجوب الوفاء بالنذر ، ومدح من فعل ذلك طاعة الله ، ووفاء بما تقرب به إليه .

قال المصنفُ رحمه الله تعالى : قوله : «وَمَا أَنْفَقْتُ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُ مِنْ نَذْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ» [البقرة : ٢٧٠] .

ش : قال ابنُ كثير : يخبر تعالى بأنه عالمُ بجميع ما يعمله العاملون [من الخيرات]<sup>(١)</sup> ، من النفقات والمنذورات ، وتتضمن ذلك مجازاته على ذلك أوفر الجزاء للعاملين به ابتغاء وجهه<sup>(٢)</sup> .

إذا علمت ذلك : فهذه النذورُ الواقعة من عباد القبور ، تقرباً بها إليهم ، ليقضوا لهم حوائجهم أو ليشفعوا لهم ، هذا شركٌ في العبادة بلا ريب ؛ كما قال تعالى : «وَجَعَلُوا اللَّهَ مِمَّا ذَرَّا مِنَ الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَذَا اللَّهُ يُرْعِمُهُمْ وَهَذَا

(١) إضافة من (ط) و«التفسير» .

(٢) «تفسير ابن كثير» (١ / ٥٧٢) .

لشُرَكَائِنَا فَمَا كَانَ لشُرَكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُّ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ اللَّهُ فَهُوَ يَصِلُّ إِلَى شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ» [الأنعام: ١٣٦].

قال شيخ الإسلام: وأما ما نذر لغير الله، كالنذر للأصنام والشمس والقمر [٥/ب] والقبور ونحو ذلك، فهو بمنزلة أن يحلف بغير الله من المخلوقات/. والحالف بالمخالفات لا وفاء عليه ولا كفاراً، وكذلك الناذر للمخلوقات، فإنَّ كلاهما شرك.

ليس له حُرمة. بل عليه أن يستغفر الله من هذا، ويقول ما قال النبي ﷺ: «من حلف باللات والعزى، فليقل: لا إله إلا الله»<sup>(١)</sup>.

وقال فيمن نذر للقبور ونحوها دُهناً لتنور به - ويقول: إنها تقبل النذر كما ي قوله بعضُ الضالين - وهذا النذر معصية باتفاق المسلمين، لا يجوز الوفاء به، وكذلك إذا نذر مالاً للسيدة أو المجاورين العاكفين بتلك البقعة، فإنَّ فيهم شبهًا من السيدة التي كانت عند اللات والعزى ومناة. يأكلون أموال الناس بالباطل، ويصدون عن سبيل الله.

وال المجاورون هناك فيهم شبه من الذين قال فيهم الخليل عليه السلام: «ما هذه التمايلُ التي أنتم لها عاكفون؟» [الأنبياء: ٥٢]، والذين اجتاز بهم موسى وقومه؛ قال تعالى: «وَجَاءَوْزَنَا بِنَيِّ إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ» . [الأعراف: ١٣٨].

فالنذرُ لأولئك السيدة والمجاورين في هذه البقاع نذرٌ معصية. وفيه شبهٌ من النذر لسيدة الصليب والمجاورين عندها، أو لسيدة الأبداد<sup>(٢)</sup> التي في الهند والمجاورين عندها.

وقال الأذرعى<sup>(٣)</sup> في (شرح المنهاج): وأما النذر للمشاهد التي على قبر ولى أو شيخ، أو على اسم من حلها من الأولياء، أو تردد في تلك البقعة من الأولياء

(١) أخرجه البخارى في «ال الصحيح» رقم (٦٦٥)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٦٤٧).

(٢) الأبداد: جمع بدُّ، وهو الصنم.

(٣) أبو العباس، أحمد بن حمدان بن عبد الوهاب، فقيهٔ شافعى (ت ٧٨٣هـ). «الدرر الكامنة» (١/١٢٥).

والصالحين: فإنْ قصد النازر بذلك - وهو الغالب أو الواقع من قصود العامة - تعظيمَ البقعة والمشهد، أو الزاوية، أو تعظيمَ من دُفن بها، أو نُسبت إليه، أو بنيت على اسمه، فهذا النذر باطلٌ غيرُ معقد. فإنَّ معتقدهم أنَّ لهذه الأماكن خصوصيات، ويررون أنها مما يُدفع به البلاء ويُستجلب به النعماء، ويُستشفى بالنذر لها من الأدواء. حتى إنهم ينذرون بعض الأحجار؛ لما قيل: إنه استند إليها عبد صالح، وينذرون بعض القبور: السُّرُج والشمع، والزيت / .

[١/٥١]

ويقولون: القبرُ الفلانى، أو المكان الفلانى يقبلُ النذر، يعنون بذلك: أنه يحصل [به]<sup>(١)</sup> الغرض المأمول: من شفاء مريض، أو قدوم غائب وسلامة مال، وغير ذلك من أنواع نذر المجازاة. فهذا النذر على هذا الوجه باطلٌ لا شك فيه، بل نذرُ الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطلٌ مطلقاً.

ومن ذلك: نذرُ الشمع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر الخليل عليه السلام، ولقبر غيره من الأنبياء والأولياء. فإنَّ النازر لا يقصد بذلك إلا الإيقاد على القبر تبرُّكاً وتعظيماً، ظاناً أنَّ ذلك قربة. فهذا مما لا ريب في بُطلانه، والإيقاد المذكور محرَّم، سواء انتفع به هناك متفعٌ أم لا.

وقال الشيخ قاسمُ الحنفي في (شرح درر البحار)<sup>(٢)</sup>: النذرُ الذي ينذره أكثرُ العام على ما هو مشاهدٌ: كأن يكون لإنسان غائبٌ أو مريض، أو له حاجة، فنياتي إلى [قبر]<sup>(٣)</sup> بعض الصُّلحاء ويجعل على رأسه سُترة، ويقول: يا سيدي فلان! إن رَدَ اللهُ غائبي، أو عُوفِي مريضي، أو قضيت حاجتي، فلنك من الذهب كذلك، أو من الفضة كذلك، أو من الطعام كذلك، أو من الماء كذلك، أو من الشمع والزيت كذلك.

**فهذا النذرُ باطلٌ بالاجماع؛ لوجوه:**

(١) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٢) القاسم بن قطلوينا بن عبد الله المصري، فقيه حنفي ت ٨٧٩، له «شرح درر البحار» ليوسف القرنوبي (ت

٧٨٨) في الفروع. «هدية العارفين» (١/٨٣ - ٨٤).

(٣) إضافة من «الانتصار لخزب الله» (٧٥).

منها: أنه نذرٌ لخليق، والنذرُ للمخلوق لا يجوز؛ لأنَّه عبادة، والعبادة لا تكون لخليق.

ومنها: أنَّ المندور له ميتٌ، والميت لا يملك.

ومنها: أنه ظنَّ أنَّ الميت يتصرفُ في الأمور دون الله، واعتقاد ذلك كفر.

إلى أنْ قال: إذا علمت هذا، فما يُؤخذ من الدرهم والشمع والزيت وغيرها ويُنقل إلى ضرائح الأولياء، تقرِّباً إليهم: فحرامٌ بإجماع المسلمين.

نقله عنه ابنُ نجيم<sup>(١)</sup> في (البحر الرائق)<sup>(٢)</sup>. ونقله المرشديُّ في (تذكره)، وغيرُهما عنه، وزاد: وقد ابتلى الناس بهذا، لا سيَّما في مولد البدوي<sup>(٣)</sup>.

وقال الشيخ صُنْعَانُ اللهُ الْخَلْبَى الْخَنْفِى<sup>(٤)</sup> - في الرد على من أجاز الذبح والنذر للأولياء -: فهذا الذبح والنذر إنْ كان على اسم فلان، فهو لغير الله، فيكون باطلاً؛ وفي التنزيل: «وَلَا تأكُلُوا مَا لَمْ يُذْكُرْ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ» [الأنعام: ١٢١]، [٥١/ب] «قُلْ إِنَّ صَلَاتِي / وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ» [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]. والنذرُ لغير الله إشراكٌ مع الله، كالذبح لغيره<sup>(٥)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وفي الصحيح، عن عائشة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللَّهَ فَلَا يُطِيعُهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِي اللَّهَ فَلَا يَعْصِيهِ»<sup>(٦)</sup>.

ش: قوله: في (ال الصحيح). أى: ( صحيح البخاري).

قوله: (عن عائشة): هي أم المؤمنين، زوج النبي ﷺ، وابنة الصديق رضي الله عنها. تزوجها النبي ﷺ وهي ابنة سبع سنين، ودخل بها وهي ابنة تسع.

(١) زين الدين بن إبراهيم بن محمد، فقيه حنفي (ت ٩٧٠هـ) «شنرات الذهب» (٨/ ٣٥٨).

(٢) ابن نجيم، «البحر الرائق شرح كنز الدقائق» (٢/ ٣٢٠ - ٣٢١).

(٣) أبو العباس، أحمد بن علي البرى البدوى، ولد عام ٥٩٦ هـ و هلك، سنة ٦٧٥، من مجاذيب الصوفية، لاعلم ولا دين، له قبر في طنطا (طنطا) يطاف به وينبئ له ويقيم فيه المولد كل عام، نعوذ بالله من الخذلان.

ينظر «شنرات الذهب» (٥/ ٣٤٥).

(٤) ابن صُنْعَانُ اللهُ الْخَلْبَى الْخَنْفِى، الوعاظ بها (ت ١١٢٠هـ) «هدية العارفين» (١/ ٤٢٨) «إيضاح المكتون» (٢/ ٣٥).

(٥) سيف الله على من كذب على أولياء الله للشيخ صُنْعَانُ اللهُ الْخَلْبَى الْخَنْفِى، ورقة (١١).

(٦) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦٦٩٦)، (٦٧٠٠).

وهي أفقه النساء مطلقاً، وأفضل أزواج النبي ﷺ إلا خديجة، ففيها خلاف.  
ماتت سنة سبع وخمسين، على الصحيح.

قوله: «من نذر أن يطيع الله فليطعه» أي: فليفعل ما نذره من طاعة الله، وقد أجمع العلماء على أنَّ من نذر طاعة بشرط يرجوه، كأنْ شفى الله مريضى فعلى أنْ تصدق بكلِّ ذلِك، ونحو ذلك واجب عليه، إنْ حصل على ما علق نذرُه على حصوله<sup>(١)</sup>.

وحُكى عن أبي حنيفة: أنَّه لا يلزم الوفاء إلا بما جنسه واجب بأصل الشرع، كالصوم. وأمَّا ما ليس كذلك، كالاعتكاف فلا يوجب عليه الوفاء به.

قوله: «ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» زاد الطحاوى «وليُكفر عن يمينه»<sup>(٢)</sup>  
وقد أجمع العلماء: أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية.

قال الحافظ: اتفقوا على تحريم النذر في المعصية، وتنازعوا: هل ينعقدُ موجباً  
للكفارة، أم لا؟<sup>(٣)</sup>، وتقدم.

وقد يُستدل بالحديث على صحة النذر في المباح، كما هو مذهب أحمد وغيره،  
يؤيده: ما رواه أبو داود - عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده - وأحمد،  
والترمذى، عن بُرِيَّة: أنَّ امرأة قالت: يا رسول الله، إني نذرتُ أن أضرب على  
رأسك بالدُّفُّ، فقال: «أوفى بنذرك»<sup>(٤)</sup>.

وأمَّا نذرُ اللجاج والغضب: فهو يمينٌ عند أحمد، فيخيرُ بين فعله وكفارة  
يمين؛ لحديث عمران بن حصين مرفوعاً: «لا نذر في غضب، وكفارته كفارة  
يمين». رواه سعيد [بن منصور]<sup>(٥)</sup>، وأحمد، والنمسائى<sup>(٦)</sup>. فإن نذر مكروهاً  
كالطلاق/ استحب أن يُكفر، ولا يفعله.

(١) الأصل (ض) و(هـ) بزيادة وهو قول جمهور العلماء.

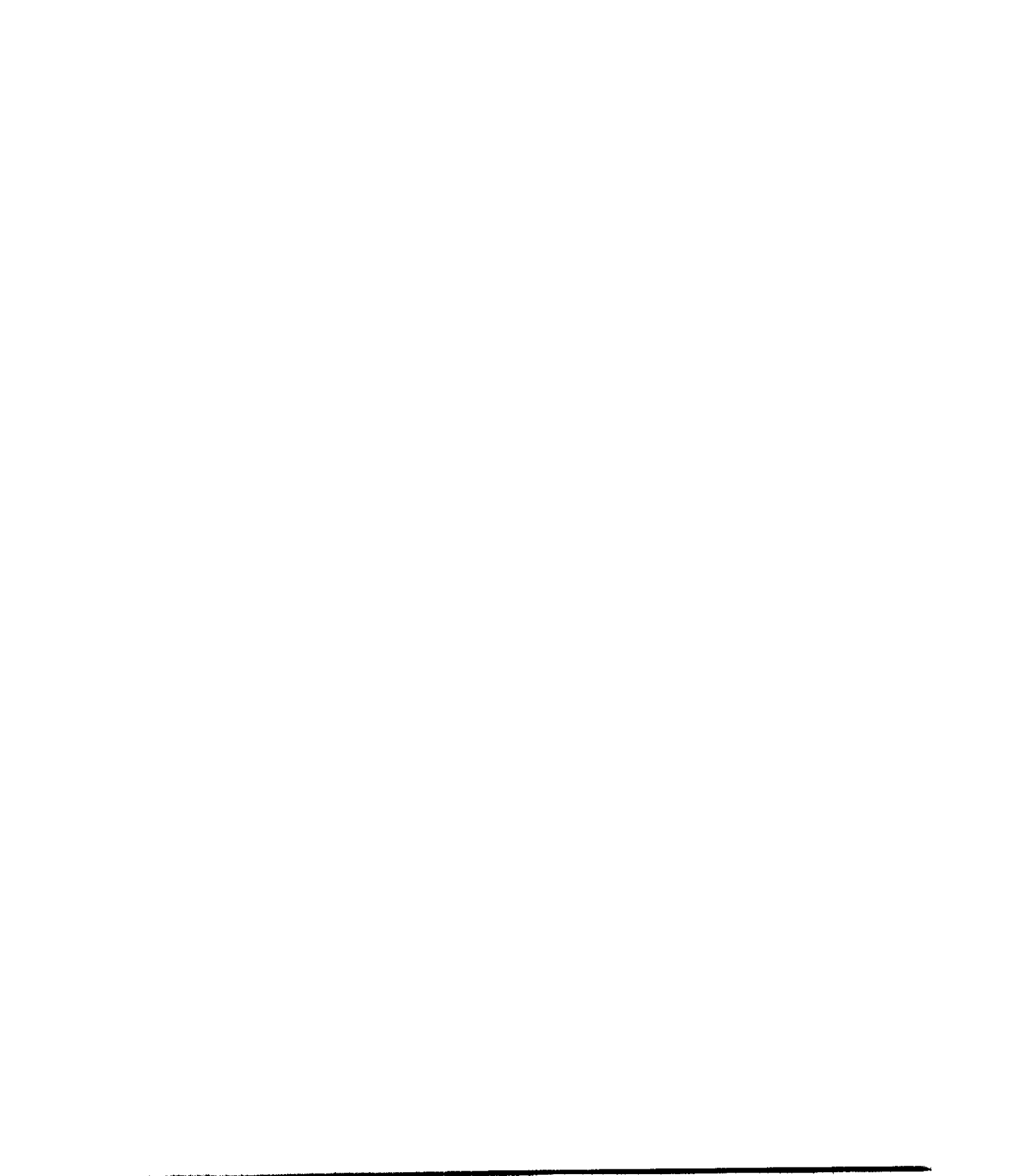
(٢) الطحاوى في «مشكل الآثار» (٤٣ / ٣).

(٣) ابن حجر، «فتح البارى» (١١ / ٥٨٧).

(٤) أبو دارد في «السنن» رقم (٣٣١٢) وأحمد في «المسندة» (٥ / ٣٥٣، ٣٥٦) «والفضائل» رقم (٤٨٠)  
والترمذى في «الجامع» (٣٦٩١) وقال: حديث حسن صحيح غريب.

(٥) إضافة من (هـ) و(ط).

(٦) أحمد في «المسندة» (٤ / ٤٣٣، ٤٣٩، ٤٤٠، ٤٤٣)، والنمسائى في «المجتبى» (٧ / ٢٨، ٢٩).



(١٢)

## باب

### من الشرك الاستعاذه بغير الله

قال المصنف رحمة الله تعالى : باب من الشرك الاستعاذه بغير الله .  
ش : الاستعاذه : الالتجاء والاعتصام ، ولهذا يسمى المستعاذه به : معاذًا وملجأ .  
فالعاذ بالله قد هرب مما يؤذيه أو يهلكه ، إلى ربه ومالكه ، واعتصم به واستجار ،  
والتجأ إليه . وهذا تمثيل ، وإلا فيما يقوم بالقلب من الالتجاء إلى الله ، والاعتصام  
به ، والاطراح بين يدي الرب ، والافتقار إليه ، والتذلل [له]<sup>(١)</sup> ، أمر لا تحيط به  
العبارة . قاله ابن القيم رحمة الله <sup>(٢)</sup> .

وقال ابن كثير : الاستعاذه : هي الالتجاء إلى الله ، والالتصاق بجناه من شر كل  
ذى شر . والعياذ يكون لدفع الشر ، واللياذ لطلب الخير . انتهى <sup>(٣)</sup> .

قلت : وهى من العبادات التى أمر الله تعالى عباده بها ، كما قال تعالى : «وإما  
يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نُزُغٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ» [فصلت : ٣٦] وأمثال  
ذلك فى القرآن كثير ، كقوله : «قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ» ، «قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ»  
فما كان عبادة لله فصرفة لغير الله شرك .

فمن صرف شيئاً من هذه العبادات لغير الله فقد جعله الله شريكاً في عبادته ،  
ونارع الرب في إلهيته ؛ كما أنَّ من صلى لله وصلى لغيره يكون عابداً لغير الله ،  
ولا فرق ، كما سيأتي تقريره قريباً إن شاء الله .

(١) إضافة من (هـ) و(طـ) .

(٢) ابن القيم ، «بدائع الفوائد» ٢ / ٢٠٠ .

(٣) «تفسير ابن كثير» ١ / ٣٣ .

قال المصنفُ رحمة الله تعالى : وقولُ الله تعالى : **«وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ**  
**يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهْقَانٌ»**. [الجن : ٦].

ش : قال ابنُ كثير : [أى]<sup>(١)</sup> : كما نرى أَنَّ لَنَا فَضْلًا عَلَى الْإِنْسَ ، لَأَنَّهُمْ كَانُوا  
يَعُوذُونَ بِنَا . أَى : [إِذَا] نَزَلُوا وَادِيًّا أَوْ مَكَانًا مُوحِشًا - كَمَا كَانَتْ عَادَةُ الْعَرَبِيِّ فِي  
جَاهْلِيَّتِهَا - [يَعُوذُونَ] بِعَظِيمِ ذَلِكَ الْمَكَانِ مِنَ الْجِنِّ أَنْ يَصِيبَهُمْ شَيْءٌ بَسُوءِ .

<sup>(٢)</sup> وَذَلِكَ أَنَّ الرَّجُلَ مِنَ الْعَرَبِيِّ كَانَ إِذَا أَمْسَى بِوَادِيٍ قَفْرٍ ، وَخَافَ عَلَى نَفْسِهِ ،  
قَالَ : أَعُوذُ بِسِيدِ هَذَا الْوَادِيِّ مِنْ سُفَهَاءِ قَوْمِهِ . يَرِيدُ كَبِيرُ الْجِنِ<sup>(٢)</sup> !! .

قال مجاهد : كَانُوا إِذَا هَبَطُوا وَادِيًّا يَقُولُونَ : نَعُوذُ بِعَظِيمِ هَذَا الْوَادِيِّ .  
**«فَزَادُوهُمْ رَهْقَانٌ»** . قَالَ : رَادُوا الْكُفَّارَ طَغْيَانًا . رَوَاهُ عَبْدُ بْنُ حَمِيدٍ ، وَابْنُ  
الْمَنْذِرِ<sup>(٣) (٤)</sup> .

وقال ابنُ كثير : لَمَّا رَأَتِ الْجِنُّ أَنَّ الْإِنْسَ يَعُوذُ بِهِمْ مِنْ خَوْفِهِمْ مِنْهُمْ ، زَادُوهُمْ  
رَهْقَانًا . أَى : خَوْفًا وَإِرْهَابًا وَذُعْرًا ; حَتَّى يَقُولُوا أَشَدُّهُمْ مُخَافَةً ، وَأَكْثَرُهُمْ تَعْوِذًا بِهِمْ .  
<sup>(٥)</sup> كَمَا قَالَ السُّدِّيُّ : <sup>(٦)</sup> كَانَ الرَّجُلُ يَخْرُجُ بِأَهْلِهِ ، فَيَأْتِي الْأَرْضَ فَيَتَرَلِهَا ، فَيَقُولُ :  
أَعُوذُ بِسِيدِ هَذَا الْوَادِيِّ مِنَ الْجِنِّ ، أَنْ أَضُرَّ فِيهِ أَوْ مَالِيْ أَوْ ولَدِيْ أَوْ مَا شِئْتِيْ .  
[٥٢/ب] قَالَ : / فَإِذَا عَادَ بِهِمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ ، رَهَقَتْهُمُ الْجِنُّ الْأَذَى عَنْ ذَلِكَ .

وَذَكَرَ عَنْ أَبْنَى حَاتِمَ - بِسَنْدٍ إِلَى عَكْرَمَةَ - نَحْوَ ذَلِكَ<sup>(٥)</sup> . اَنْتَهَى<sup>(٧)</sup> .

وَقَدْ أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ الْاسْتِعَاْذَةُ بِغَيْرِ اللَّهِ .

وَقَالَ مُلَّا عَلَى قَارِيِ الْحَنْفِيِّ<sup>(٨)</sup> : لَا تَجُوزُ الْاسْتِعَاْذَةُ بِالْجِنِّ ، فَقَدْ ذَمَّ اللَّهُ الْكَافِرِينَ

(١) إِضَافَةٌ مِنْ (هـ) وَ(طـ) وَ(التَّفْسِيرِ) .

(٢) مَا بَيْنَهُمَا فِي (هـ) وَ(طـ) بَعْدَ قَوْلِهِ : لَمَّا رَأَتِ الْجِنِّ .

(٣) هَذَا الْأَثْرُ سَاقِطٌ مِنْ (هـ) وَ(طـ) .

(٤) عَبْدُ بْنُ حَمِيدٍ ، وَابْنُ الْمَنْذِرِ فِي «التَّفْسِيرِ» كَمَا فِي «الْبَدرِ الْمُشْوَرِ» (٦/٢٧٢) .

(٥) مَا بَيْنَهُمَا سَاقِطٌ مِنْ (هـ) وَ(طـ) .

(٦) الْأَصْلُ وَ(ضـ) وَ(مـ) : قَاتِدَةُ وَالْمَثْبُتُ مِنْ «التَّفْسِيرِ» .

(٧) «تَفْسِيرُ أَبْنِ كَثِيرٍ» (٨/٢٢٦) .

(٨) أَبُو الْحَسْنِ ، عَلَى بْنِ سُلْطَانِ مُحَمَّدِ الْقَارِيِّ الْهَرَوِيِّ ، فَقِيَّهُ حَنْفِي (ت ١٤٠١هـ) «الْبَدرُ الطَّالِعُ» (١/٤٤٥) .

على ذلك - وذكر الآية - وقال تعالى: **﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً يَا مَعْنَشَرَ الْجَنِّ قَدْ اسْتَكْثَرْتُمْ مِّنَ الْإِنْسَنِ وَقَالَ أُولَئِكُمْ هُمُّ مِّنَ الْإِنْسَنِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بَعْضُنَا بَعْضَنَا وَبَلَّغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثَوَّكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾**. [الأنعام: ١٢٨].

فاستمتاع الإنسى بالجنى: في قضاء حوائجه، وامثال أوامره، وإنباره بشيء من المغيبات. واستمتاع الجنى بالإنسى: تعظيمه إياه، واستعاذه به وخضوعه له. انتهى ملخصاً.

قال المصنف: وفيه: أنَّ كون الشئ يحصل به منفعة دنيوية، لا يدلُّ على أنه ليس من الشرك<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وعن خولة بنت حكيم، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا، فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ: لَمْ يَضُرِّ شَيْءٌ حَتَّى يَرْحُلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكُ» رواه مسلم<sup>(٢)</sup>.

ش: هي خولة بنت حكيم بن أمية السُّلْمِيَّة، يقال لها: أم شريك، ويقال: إنها هي الواهبة، وكانت قبل تحمُّث عثمان بن مظعون.

قال ابن عبد البر: وكانت صالحة فاضلة.

قوله: «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ» شرع الله لأهل الإسلام أن يستعينوا به، بدلاً مما يفعله أهل الجاهلية من الاستعاذه بالجن. فشرع الله للMuslimين أن يتuwَّذوا بأسمائه وصفاته.

قال القرطبي: قيل: معناه: الكاملات التي لا يلحقها نقص ولا عيب، كما يلحق كلام البشر. وقيل: معناه: الشافية الكافية. وقيل: الكلمات هنا هي القرآن، فإن الله أخبر عنه بأنه **﴿هُدٰى وَشِفَاءٌ﴾**. [فصلت: ٤٤] وهذا الأمر على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الأذى.

ولما كان ذلك استعاذه بصفات الله تعالى، كان من باب المتذوب إليه المرغب

(١) المسألة الخامسة.

(٢) مسلم في «الصحيح» رقم (٢٧٠٨).

فيه. وعلى هذا، فحقُّ المستعيذ بالله تعالى وبأسمائه وصفاته: أن يصدق الله في [١/٥٣] التجاهم إليه، وتوكل في ذلك عليه، ويحضر ذلك في قلبه. فمتى فعل ذلك، / وصل إلى متهى طلبه ومغفرة ذنبه.

قال شيخ الإسلام: وقد نصَّ الأئمَّةُ - كأحمد وغيره - على أنَّه لا تجوز الاستعاذه بخلوق. وهذا ما استدلوا به على أنَّ كلامَ الله غيرُ مخلوق، قالوا: لأنَّه ثبت عن النبي ﷺ أنه استعاذه بكلماتِ الله وأمرَ بذلك، ولهذا نهى العلماءُ عن التعازيم والتعاويذ التي لا يُعرف معناها، خشية أنْ يكون فيها شرك<sup>(١)</sup>.

وقال ابنُ القيم: ومن ذبح للشيطان ودعاه، واستعاذه به، وتقرَّب إليه بما يُحب فقد عبده، وإنْ لم يسمُّ ذلك عبادةً ويسميَه استخداماً. وصدقَ، هو استخدامُ من الشيطان له، فيصيرُ من خدم الشيطان وعابديه، وبذلك يخدمه الشيطان. لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة؛ فإنَّ الشيطان لا يخضعُ له، ولا يعبده كما يفعل هو به<sup>(٢)</sup>.

قوله: «من شر ما خلق» قال ابنُ القيم: أي: من كلُّ شرٍ، في أيِّ مخلوق قام به الشر: من حيوان أو غيره، إنسياً كان أو جنباً، أو هاماً أو دابة، أو ريحان، أو صاعقة. أي نوع كان من أنواع البلاء، في الدنيا والآخرة<sup>(٣)</sup>.

وما: ها هنا موصولة، ليس إلا. وليس المرادُ بها العمومُ الاطلاقي، بل المراد التقيدُ الوصفي، والمعنى: من شر [كلُّ مخلوق فيه شر، لا من شر كل ما خلقه الله، فإنَّ الجنة والملائكة والأنباء ليس فيهم شر]<sup>(٤)</sup> والشرُّ يقال على شيتين: على الألم، وعلى ما يُفضي إليه.

قوله: «لم يضره شيءٌ حتى يرحل من منزله ذلك» قال القرطبي: هذا خبرٌ صحيحٌ وقول صادق، علمنا صدقه؛ دليلاً وتجربة!

(١) ابن تيمية: «مجموع الفتاوى» (١/٣٣٦).

(٢) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (٢/٢٣٥).

(٣) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (٢/٢١٥).

(٤) ما بينهما ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر.

فإنني منذ سمعتُ هذا الخبر عملت عليه، فلم يضرني شيءٌ إلى أن تركته،  
فلدغتني عقربٌ بالمهدية<sup>(١)</sup> ليلاً. فتفكرتُ في نفسي، فإذا بي قد نسيتُ أن أتعوذ  
بتلك الكلمات.

---

(١) المهدية: مدينةٌ عاصمةٌ ببلاد الأندلس السليب.



(١٣)

## باب

### من الشرك أن يستغيث بغير الله، أو يدعوه غيره

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعوه غيره.

ش: قال شيخ الإسلام: الاستغاثة: هي طلب الغوث، وهو إزالة الشدة؛ كالاستنصار: طلب النصر. والاستعانة: طلب العون.

وقال غيره: الفرق بين الاستغاثة والدعاء: أن الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب، والدعاء أعم من الاستغاثة؛ لأنه يكون من المكروب وغيره. فعطف [٥٣/ب] الدعاء على الاستغاثة، من عطف العام على الخاص.

فيينهما عموم وخصوص مطلق؛ يجتمعان في مادة، ويُنفرد الدعاء عنها في مادة. فكل استغاثة دعاء، وليس كل دعاء استغاثة.

وقوله: (أو يدعوه غيره) اعلم أن الدعاء نوعان: دعاء عبادة، ودعاء مسألة.

ويراد به في القرآن هذا تارة، وهذا تارة، ويراد به مجموعهما.

فدعاء المسألة: هو طلب ما ينفع الداعي، من جلب نفع أو كشف ضر ولهذا أنكر الله على من يدعوه أحداً من دونه، من لا يملك ضراً ولا نفعاً؛ قوله: «قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعاً وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ». [المائدة: ٧٦]، قوله: «قُلْ أَنْدَعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنَرُدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَذَلِكَ اسْتَهْوَتُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ يَضْرِبُنَا وَنَرُدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَذَلِكَ اسْتَهْوَتُهُ الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اتَّهَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَأَمْرَنَا لِنُسْلِمْ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ». [الأنعام: ٧١].

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١/١٠٣).

وقال: «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ». [يونس: ١٠٦].

قال شيخ الإسلام: فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة، قال الله تعالى: «أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضْرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ». [الأعراف: ٥٥]، وقال «قُلْ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَنَا كُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنْتُكُمْ السَّاعَةُ أَغْيَرُ اللَّهَ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* بَلْ إِيَاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ». [الأنعام: ٤١ - ٤٠]، وقال: «وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ اللَّهُ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا». [الجن: ١٨]، وقال: «لَهُ دُعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسْطَ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَلْعُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِالْغَهَ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ». [الرعد: ١٤]. وأمثال هذا في القرآن - في دعاء المسألة - أكثر من أن يحصر، وهو يتضمن دعاء العبادة؛ لأن السائل أخلص سؤاله لله، وذلك من أفضل العبادات، وكذلك الذاكرا لله. وبالتالي لكتابه ونحوه، طالب من الله في المعنى، فيكون داعياً عابداً<sup>(١)</sup>.

فتبيّن بهذا قول شيخ الإسلام: أن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة، كما أن دعاء المسألة متضمن / لدعاء العبادة.

وقد قال تعالى عن خليله: «وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبَّيْ عَسَى أَلَا أَكُونْ بِدُعَاءِ رَبِّيْ شَقِيًّا \* فَلَمَّا اعْتَزَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبَنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلُّا جَعَلْنَا نَبِيًّا». [مريم: ٤٩ - ٤٨]. فصار الدعاء من أنواع العبادة؛ فإن قوله: «وَأَدْعُو رَبِّيْ عَسَى أَلَا أَكُونْ بِدُعَاءِ رَبِّيْ شَقِيًّا» كقول زكريا: «رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظَمُ مِنِّي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْئًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَّ رَبِّ شَقِيًّا». [مريم: ١٤].

وقد أمر الله تعالى [به]<sup>(٢)</sup> في مواضع من كتابه، كقوله: «أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضْرُّعًا

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» ١٥: ١١١

(٢) ساقط من الأصل.

وَخُفْيَةً، إِنَّهُ لَا يَحُبُّ الْمُعْتَدِينَ \* وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا  
وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿٥٦﴾ . [الأعراف: ٥٥ - ٥٦] وهذا هو دعاء  
المسألة المتضمن للعبادة، فإنَّ الداعي يرْغُبُ إلى المدعى، وي الخضع له ويتذلل، وغير  
ذلك.

وضابطُ هذا: أنَّ كلَّ أمرٍ شرعه الله لعبادته وأمرهم به، فعله الله عبادة. فإذا  
صرف من تلك العبادة شيئاً لغير الله فهو مشركٌ، مصادم لما بعث الله به رسوله من  
قوله : «قُلِ اللَّهُ أَعُبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي» . [الزُّمُر: ١٤] وسيأتي لهذا مزيد بيان إن  
شاء الله تعالى .

قال شيخ الإسلام في (الرسالة السنّية): فإذا كان على عهد رسول الله ﷺ -  
من انتسب إلى الإسلام - من مرق منه مع عبادته العظيمة، فليعلم أنَّ المتسب إلى  
الإسلام والسنّة في هذه الأزمان قد يمرق أيضاً من الإسلام؛ لأسباب، منها:  
الغلو في بعض المشايخ، بل الغلو في على بن أبي طالب، بل الغلو في المسيح  
عليه السلام .

فكلُّ من غلا في نبي أو رجل صالح، وجعل فيه نوعاً من الإلهية،  
مثل أن يقول: ياسيدى فلان انصرنى، أو أغشنى أو ارزقنى، وأنا في  
حسبك، ونحو هذه الأقوال. فكلُّ هذا شركٌ وضلال، يُستتاب صاحبه، فإنْ تاب  
وإلا قُتل .

فإنَّ الله سبحانه وتعالى إنما أرسل الرسل، وأنزل الكتب، ليعبد وحده لا شريك  
له، ولا يُدعى معه إله آخر. والذين يدعون مع الله آلهة أخرى، مثل المسيح  
والملائكة والأصنام، لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلق / أو تنزل المطر، أو [٤٤/٥]  
تنبت النبات. وإنما كانوا يعبدونهم، أو يعبدون قبورهم، أو يعبدون صورهم،  
يقولون: «مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى» . [الزمر: ٣]، «وَيَقُولُونَ هُوَ لَهُ  
شُفَّاعًا نَّا عِنْدَ اللَّهِ» . [يونس: ١٨]. فبعث الله سبحانه رسle: تنهى أن يُدعى أحد  
من دونه، لا دعاء عبادة ولا دعاء استعانة. انتهى<sup>(١)</sup>.

(١) ابن تيمية، «الوصلية الكبرى» (مجموع الفتاوى) ٣، ٣٠١، ٣٩٥.

وقال أيضاً: من جعل بينه وبين الله وسائط، يتوكّلُ عليهم ويدعوهم ويسألهم، كفر إجماعاً.

نقله عنه صاحبُ (الفروع)، وصاحبُ (الإنصاف)<sup>(١)</sup>، وصاحبُ (الإقناع)<sup>(٢)</sup>، وغيرهم. وذكره في (مسألة الوسائل)<sup>(٣)</sup>، ونقلته منه في (الرد على ابن جرجيس)<sup>(٤)</sup>.

وقال ابنُ القيم رحمة الله: ومن أنواعه - أى الشرك - طلبُ حواائح من الموتى، والاستغاثة بهم والتوجه إليهم. وهذا أصلُ شرك العالم؛ فإنَّ الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، فضلاً لمن استغاث به أو سأله أن يشفع له إلى الله، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده<sup>(٥)</sup>. وسيأتي تتمة كلامه في باب الشفاعة إن شاء الله تعالى.

وقال الحافظُ محمد بن عبد الهادي<sup>(٦)</sup>، في (ردة على السبكي) في قوله: إنَّ المبالغة في تعظيمه - أى: الرسول ﷺ - واجبة:

إنْ أريد بها<sup>(٧)</sup> المبالغة بحسب ما يراه كُلُّ أحد تعظيماً، حتى الحج إلى قبره، والسجود له والطواف به، واعتقاد أنه يعلم الغيب، وأنه يعطي ويمنع، ويملك من استغاث به من دون الله الضر والنفع، وأنه يقضى حواائح السائلين ويفرج كربات المكروبين، وأنه يشفع فيمن يشاء، ويدخل الجنة من يشاء.

فدعوى [وجوب]<sup>(٨)</sup> المبالغة في هذا التعظيم مبالغة في الشرك، وانسلاخُ من جملة الدين<sup>(٩)</sup>.

(١) محمد بن مفلح (ت ١٦٥ هـ) «الفروع» (٦/١٦٥) علي بن سليمان المرداوي (ت ٨٨٥) «الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف» (١٠/٣٢٧).

(٢) موسى الحجاوي (ت ٩٦٨ هـ) «الإقناع لطالب الانتفاع» (٤/٢٩٧).

(٣) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١/١٢٤).

(٤) داود بن جرجيس البندادى ت ١٢٩٩ هـ

(٥) ابن القيم، «مدارج السالكين» (١/٣٤٦).

(٦) أبو عبد الله، محمد بن أحمد بن عبد الهادي، حافظ، فقيه مجيد (ت ٧٤٤ هـ). «تاريخ ابن رجب» (٢/٤٣٦).

(٧) (هـ) (ط): به.

(٨) إضافة من «الصارم».

(٩) ابن عبد الهادي، «الصارم المكتفي في الرد على السبكي» (٤٦٤).

وفي (الفتاوى البَزارِيَّة) - من كُتب الحنفية<sup>(١)</sup> - : قال عُلَماؤنا: من قال: أرواحُ المشايخ حاضرة تعلم: يكفر.

وقال الشيخ صُنع الله الحلبِي<sup>(٢)</sup> الحنفي - في كتابه في الرد على من ادعى أنَّ للأولياء تصرفات في الحياة وبعد الممات على سبيل الكرامة - : هذا وإنَّه قد ظهر الآن فيما بين المسلمين، جماعات يدعون أنَّ للأولياء تصرفات / بحياتهم وبعد [١٠٥] مماتهم، ويستغاث بهم في الشدائِد والبلِيات وبهمِهم تكشف المهمات.

فيأتون قبورَهم وينادونهم في قضاء الحاجات، مستدلين على أنَّ ذلك منهم كرامات، وقالوا: منهم أبدالٌ ونُقَباء، وأوتادٌ ونجاء، وسبعون وسبعة، وأربعون وأربعة، والقطبُ هو الغوث للناس، عليه المدار بلا التباس، وجوزوا لهم الذبائح والنذر، وأثبتو لهم فيها الأجور.

قال: وهذا كلامٌ فيه تفريطٌ وإفراطٌ، بل فيه ال�لاكُ الأبدى والعذاب السرمدي؛ لما فيه من رواحة الشرك المحقق، ومصادرة الكتاب العزيز المصدق، ومخالفة لعقائد الأئمة، وما اجتمعَت عليه الأمة، وفي التنزيل: «وَمَن يُشَاقِّ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهُ مَا تَوَلَّ وَنُصِّلَهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا». [السَّاء: ١١٥].

ثم قال: وأما قولهم: إنَّ للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد الممات، فيردُ قوله تعالى «إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ». [النَّحْل: ٦٤ - ٦١]، «أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ». [الأعراف: ٥٤]، «هُوَ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ». [الشورى: ٤٩]، ونحوه من الآيات الدالة على أنه المفرد بالخلق والتَّدبير، والتَّصرف والتَّقدير، ولا شيء لغيره في شيء ما بوجه م الوجوه. فالكلُّ ثُمت ملكه وقهره: تصرفًا وملكاً، وإحياءً وإماتةً وخلقاً.

وتمدح الربُ تبارك وتعالى [بانفراده]<sup>(٣)</sup> بملكه في آيات من كتابه، كقوله

(١) تأليف: حافظ الدين، محمد بن شهاب الخوارزمي الحنفي، مات بمكة عام ٨٢٧هـ. «الضوء اللامع» (٣٧ / ١٠).

(٢) صنع الله بن صنع الله الحلبِي، ثم المكي الحنفي الراوِي بها، له «ارجوزة في الحديث» و«اكسير النفي» و«سيف الله»، فرغ منها سنة ١١١٧هـ. «هدية العارفين» (٥ / ٤٢٨).

(٣) ساقطٌ من الأصل و(ض) و(هـ).

تعالى : ﴿هَلْ مِنْ خَالقُ غَيْرُ اللهُ﴾ . [فاطر: ٢] ، ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يُمْلِكُونَ مِنْ قُطْمَرٍ \* إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِّكُمْ وَلَا يُبْتَلُكُمْ مِثْلُ خَيْرٍ﴾ . [فاطر: ١٣ - ١٤] وَذَكْرُ آيَاتٍ فِي هَذَا الْمَعْنَى .

ثُمَّ قَالَ : فَقَوْلُهُ فِي الْآيَاتِ كُلُّهَا ﴿مِنْ دُونِهِ﴾ أَيْ : مِنْ غَيْرِهِ ، فَإِنَّهُ عَامٌ يَدْخُلُ فِيهِ مِنْ اعْتِقَدَتْهُ ، مِنْ وَلَىٰ وَشَيْطَانَ تَسْتَمِدُهُ ؛ فَإِنَّ مَنْ لَمْ يَقْدِرْ عَلَى نَصْرِ نَفْسِهِ كَيْفَ يَمْدُدُ غَيْرَهُ ؟

إِلَى أَنْ قَالَ : إِنَّ هَذَا القَوْلُ وَحْيِمٌ ، وَشَرِكٌ عَظِيمٌ . إِلَى أَنْ قَالَ : وَأَمَّا القَوْلُ بِالْتَّصْرِيفِ بَعْدِ الْمَمَاتِ ، فَهُوَ أَشْنَعُ وَأَبْدَعُ مِنَ القَوْلِ بِالْتَّصْرِيفِ فِي الْحَيَاةِ ؛ قَالَ جَلَّ ذِكْرُهُ : ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَلَأَنَّهُمْ مَيْتُونَ﴾ . [الزُّمُرُ: ٣٠] ، / ﴿اللهُ يَتَوَفَّ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتَهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى﴾ . [الزُّمُرُ: ٤٢] ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَتُهُ الْمَوْتُ﴾ . [آل عمران: ١٨٥] ، ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ﴾ . [المُدْرِثُ: ٣٨] وَفِي الْحَدِيثِ «إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَ» الْحَدِيثُ<sup>(١)</sup> .

فَجَمِيعُ ذَلِكَ ، وَمَا هُوَ نَحْوُهُ : دَالٌّ عَلَى انْقَطَاعِ الْحِسْنَ وَالْحِرْكَةِ مِنَ الْمَيْتِ ، وَأَنَّ أَرْوَاحَهُمْ مُمْسَكَةٌ ، وَأَنَّ أَعْمَالَهُمْ مُنْقَطَّةٌ عَنْ زِيَادَةِ أَوْ نَقْصَانِ . فَدَلَّ ذَلِكُ : عَلَى أَنَّ لِيَسَ لِلْمَيْتِ تَصْرِيفٌ فِي ذَاتِهِ ، فَضَلَّاً عَنْ غَيْرِهِ . فَإِذَا عَجزَ عَنْ حِرْكَةِ نَفْسِهِ ، فَكَيْفَ يَتَصْرِفُ فِي غَيْرِهِ ؟ فَاللهُ تَعَالَى سُبْحَانَهُ يُخْبِرُ أَنَّ الْأَرْوَاحَ عَنْهُ ، وَهُؤُلَاءِ الْمُلْحُدُونَ يَقُولُونَ : إِنَّ الْأَرْوَاحَ مُطْلَقَةٌ مُتَصَرِّفَةٌ ﴿فَلْأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمَّا اللَّهُ﴾ . [الْبَقْرَةُ: ١٤٠] .

وَقَالَ : وَأَمَّا اعْتِقَادُهُمْ أَنَّ هَذِهِ التَّصْرِيفَاتِ لَهُمْ مِنَ الْكَرَامَاتِ ، فَهُوَ مِنَ الْمَغَالِطَةِ ؛ لَانَّ الْكَرَامَةَ شَيْءٌ مِنْ عِنْدِ اللهِ يَكْرِمُ بِهَا أُولَيَاءَ ، لَا قَصْدٌ لَهُمْ فِيهِ وَلَا تَحْدِيَ ، وَلَا قَدْرَةٌ وَلَا عِلْمٌ ؛ كَمَا فِي قَصَّةِ مَرِيمِ ابْنَةِ عُمَرَانَ ،

(١) أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (١٦٣١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ .

وأَسِيدُ بْنُ حُسْيَرٍ<sup>(١)</sup>، وَأَبِي مُسْلِمَ الْخُولَانِي<sup>(٢)</sup>.

قال: وأَمَّا قَوْلُهُمْ: فَيَسْتَغْاثُ بِهِمْ فِي الشَّدَائِدِ. فَهَذَا أَقْبَحُ مَا قَبْلَهُ وَأَبْدَعُ لِصَادِمَتِهِ قَوْلُهُ جَلَ ذِكْرَهُ: «إِنَّمَا يُجَبِّبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خَلَفَاءَ الْأَرْضِ إِلَّا مَعَ اللَّهِ». [النَّمَل: ٦٢] «فَقُلْ مَنْ يُنْجِيْكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْفَيَّةً لَنَنْ أَنْجَانَا مِنْ هَذِهِ لِنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* قُلْ إِنَّ اللَّهَ يُنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ». [الْأَنْعَامُ: ٦٣ - ٦٤] وَذَكَرَ آيَاتٍ فِي هَذَا الْمَعْنَى.

ثُمَّ قَالَ: فَإِنَّهُ جَلَ ذِكْرَهُ قَرَرَ أَنَّ الْكَاشِفَ لِلضَّرِّ لَا غَيْرُهُ، وَأَنَّهُ الْمُتَفَرِّدُ بِإِجَاجَةِ الْمُضْطَرِّينَ، وَأَنَّهُ الْمُسْتَغْاثُ بِذَلِكَ كُلَّهُ، وَأَنَّهُ الْقَادِرُ عَلَى دُفَعِ الضَّرِّ، الْقَادِرُ عَلَى إِيْصَالِ الْخَيْرِ، فَهُوَ الْمُتَفَرِّدُ بِذَلِكَ، فَإِذَا تَعَيَّنَ هُوَ جَلَ ذِكْرَهُ خَرَجَ غَيْرُهُ مِنْ مُلْكِ وَنَبْيِ وَوْلِي.

قَالَ: وَالْاسْتِغْاثَةُ تَجُوزُ فِي الْأَسْبَابِ الظَّاهِرَةِ الْعَادِيَةِ، مِنَ الْأَمْرَوْنَ الْحَسِيَّةِ: فِي قَتَالٍ، أَوْ إِدْرَاكٍ عَدُوَّ أَوْ سَبِيعٍ أَوْ نَحْوِهِ، كَوْلُهُمْ: يَا لَزَيْدَ، يَا لِلْمُسْلِمِينَ، بِحَسْبِ الْأَسْبَابِ<sup>(٣)</sup> الظَّاهِرَةِ بِالْفَعْلِ.

وَأَمَّا الْاسْتِغْاثَةُ بِالْقُوَّةِ وَالْتَّأْثِيرِ، أَوْ فِي الْأَمْرَوْنَ الْمَعْنَوِيَّةِ مِنَ الشَّدَائِدِ: كَالْمَرْضِ، وَخُوفِ الْعِرْقِ وَالْمُضِيقِ وَالْفَقْرِ، وَطَلْبِ الرِّزْقِ وَنَحْوِهِ: فَمِنْ خَصَائِصِ / اللَّهِ، [١/٥٦]

لَا يُطْلِبُ فِيهَا غَيْرُهُ.

قَالَ: وَأَمَّا كُوْنُهُمْ مُعْتَقِدِينَ التَّأْثِيرَ مِنْهُمْ فِي قَضَاءِ حَاجَاتِهِمْ، كَمَا تَفْعَلُهُ جَاهِلِيَّةُ الْعَرَبِ وَالصَّوْفِيَّةُ الْجَهَالِ، وَيَنَادُونَهُمْ وَيَسْتَجِدُونَ بِهِمْ: فَهَذَا مِنَ الْمُنْكَرَاتِ؛ فَمِنْ اعْتَقَدَ أَنَّ لِغَيْرِ اللَّهِ - مِنْ نَبِيٍّ أَوْ وَلِيٍّ أَوْ رُوحٍ، أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ - فِي كَشْفِ كُرْبَيْهِ أَوْ

(١) أَبُو يَحْيَى، بْنُ سَمَّاَكَ الْأَنْصَارِيِّ، صَحَابِيٌّ جَلِيلٌ (ت: ٢٠٠هـ). أَضَاءَتْ لَهُ عَصَاهُ، بَعْدَ أَنْ انْصَرَفَ مِنْ مَجْلِسِ النَّبِيِّ ﷺ فِي لَيْلَةِ مَظْلَمَةٍ، أَخْرَجَهُ أَبْنُ سَعْدٍ فِي «الْطَّبَقَاتِ» (٣/٦٠٦) وَأَحْمَدُ فِي «الْمَسْنَدِ» (٣/٢٧٢، ٨٠، ١٣٨).

(٢) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَنْوَبَ الشَّامِيُّ، مِنَ الْتَّابِعِينَ. أَلْقَاهُ الطَّاغِيَّةُ الْعَنْسِيُّ فِي النَّارِ، فَلَمْ تَأْكِلْهُ. أَخْرَجَهُ أَوْ نَعِيمُ فِي «الْخَلِيلِ» (٢/١٢٩).

(٣) فِي جَمِيعِ النَّسْخِ: الْأَفْعَالِ. وَالثَّبْتُ مِنْ كِتَابِ «سَيْفِ اللَّهِ».

قضاء حاجة تأثيراً: فقد وقع في وادي جهل خطير، فهو على شفا حفرة من السعير.

واماً كونهم مستدلين على أن ذلك منهم كرامات، فحاشا الله أن تكون أولياء الله بهذه المثابة؛ فهذا ظن أهل الأوثان، كما أخبر الرحمن: «مَوْلَاءُ شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ». [يونس: ١٨]، «مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى» [الزمر: ٣]، «اَتَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ الْهَمَةَ اِنْ يُرْدِنِ الرَّحْمَنُ بِضُرٍّ لَا تُفْنِي عَنِ شَفَاعَتِهِمْ شَيْئًا وَلَا يُنْقَذُونَ». [يس: ٢٣].

فإن ذكر ما ليس من شأنه النفع ولا دفع الضر - من نبي وولي وغيره - على وجه الإمداد منه: إشراك مع الله؛ إذ لا قادر على الدفع غيره، ولا خير إلا خيره.

قال: وأما ما قالوه: إنَّ منهم أبداً ونقباء، وأوتاداً ونجباء، وسبعين وسبعة، وأربعين وأربعة، والقطب؛ هو الغوث للناس: فهذا من موضوعات إفكهم. كما ذكره القاضي المحدث [أبو بكر بن العربي] في (سراج المرددين)، وابن الجوزي، وابن تيمية. انتهى باختصار<sup>(١)</sup>.

والمقصود: أنَّ أهل العلم ما زالوا ينكرون هذه الأمور الشركية، التي عمَّت بها البلوى، واعتقدوها أهل الأهواء. فلو تبعنا كلامَ العلماء المنكرين لهذه الأمور الشركية، لطال الكتاب.

والبصيرُ النبيل، يُدرك الحق من أول دليل. ومن قال قولًا بلا بُرهان، فقوله ظاهرُ البطلان مخالفٌ ما عليه أهل الحق والإيمان، المتمسكون بمحكم القرآن، المستجيبون لداعي الحق والإيمان. والله المستعان، وعليه التكلان.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وقولُ الله تعالى: «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ \* وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ». [يونس: ١٠٦ - ١٠٧].

(١) سيف الله على من كذب على أولياء الله، لصنع الله الحلبي ورقة (٢، ٥، ٦، ٧، ٨، ٩، ١١).

ش: قال ابن عطية: معناه: قيل لى **﴿وَلَا تَدْعُ﴾** فهو معطوفٌ على **﴿أَقْمَ﴾**. وهذا الأمرُ والمخاطبة للنبي ﷺ إذا كانت هكذا، / فأحرى أن يتحرّز من ذلك غيره<sup>(١)</sup>. والخطابُ خرج مخرج الخصوص، وهو عامٌ للأمة.

قال أبو جعفر بن جرير في هذه الآية: يقول تعالى ذكره: ولا تدع، يا محمد، من دون معبودك وخالفك شيئاً لا ينفعك في الدنيا ولا في الآخرة، ولا يضرك في دين ولا دنيا، يعني بذلك: الآلة [والآصنام]<sup>(٢)</sup>، يقول: لا تعبد راجياً نفعها أو خائفاً ضرّها؛ فإنها لا تنفع ولا تضر. فإن فعلت ذلك فدعوتها من دون الله **﴿فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾** يقول: من المشركين بالله<sup>(٣)</sup>.

قلت: وهذه الآية لها نظائر، كقوله: **﴿فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونُ مِنَ الْمَعَذَبِينَ﴾**. [الشعراء ١٢٣] وقوله: **﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ، لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾**. [القصص: ٨٨].

ففي هذه الآيات: بيان أن كلَّ مدعوٍ يكون إلهاً، والإلهية حقٌّ لله لا يصلح منها شيءٌ لغيره؛ ولهذا قال: **﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾** كما قال تعالى: **﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾**. [الحج: ٦٢].

وهذا هو التوحيد الذي بعث الله به رُسله، وأنزل به كتبه، كما قال تعالى: **﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّينَ﴾**. [البيت: ٥] والدين: كلُّ ما يُدان الله به، من العبادات الباطنة والظاهرة. وفسره ابن جرير في (تفسيره): بالدعاء، وهو فردٌ من أفراد العبادة، على عادة السلف في التفسير: يفسرون الآية ببعض أفراد معناها.

فمن صرف منها شيئاً لقبر، أو صنم، أو وثن، أو غير ذلك: فقد اتخذه معبوداً، وجعله شريكاً لله في الإلهية التي لا يستحقها إلا هو، كما قال تعالى: **﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾**. [المؤمنون: ١١٧] فتبيّن بهذه الآية ونحوها: أنَّ دعوة غير الله شرك، وكفرٌ وضلال.

(١) ابن عطية، «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز»، ٩٩/٩.

(٢) إضافة من (ط) «التفسير».

(٣) الطبرى: «جامع البيان عن تأويل آى القرآن»، ١٥/٢١٨).

وقوله: «وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِذْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَأْدَ لِفَضْلِهِ يُصْبِبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ».

[١/٥٧] فَإِنَّهُ الْمُتَفَرِّدُ بِالْمُلْكِ وَالْقَهْرِ، وَالْعَطَاءِ وَالْمَنْعِ، وَالْبَرَّ وَالنَّفْعِ، دُونَ / كُلًّا مَا سواه. فيلزمُ من ذلك: أن يكون هو المدعُو وحده، المعبودُ وحده؛ فَإِنَّ الْعِبَادَةَ لَا تَصْلُحُ إِلَّا لِمَالِكِ النَّفْعِ. وَلَا يَمْلِكُ ذَلِكَ وَلَا شَيْئًا مِنْهُ غَيْرَهُ؛ فَهُوَ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ وَحْدَهُ، دُونَ مَنْ لَا يَنْفَعُ وَلَا يَضرُّ.

وقوله تعالى: «قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِنِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ» [الزُّمُرٖ: ٣٨]. وَقَالَ: «مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكٌ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [فاطرٖ: ٢] فهذا ما أَخْبَرَ بِهِ فِي كِتَابِهِ، مِنْ تَفَرِّدِهِ بِالْإِلَهِيَّةِ وَالرَّبُوبِيَّةِ، وَنَصَبَ الْأَدْلَةَ عَلَى ذَلِكَ.

فَاعْتَقَدَ عَبَادُ الْقِبُورِ وَالْمَشَاهِدِ، نَقِيقَ مَا أَخْبَرَ بِهِ اللَّهُ، وَاتَّخَذُوهُمْ شُرَكَاءَ اللَّهِ فِي اسْتِجْلَابِ الْمَنْافِعِ وَدُفْعِ الْمَكَارِهِ: بِسُؤُالِهِمْ، وَالْالِتْجَاءِ إِلَيْهِمْ بِالرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالتَّضَرُّعِ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ الَّتِي لَا يَسْتَحْقُهَا إِلَّا اللَّهُ، وَاتَّخَذُوهُمْ شُرَكَاءَ اللَّهِ فِي رِبْوَيْتِهِ، وَإِلَهِيَّتِهِ.

وَهُنْدَى فَوْقَ شُرُكِ كُفَّارِ الْعَرَبِ الْقَائِلِينَ: «مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى»، «هُؤُلَاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ»، فَإِنَّ أُولَئِكَ يَدْعُونَهُمْ لِيَشْفَعُوْنَا لَهُمْ، وَيُقْرِبُوْهُمْ إِلَى اللَّهِ، وَكَانُوا يَقُولُونَ فِي تَلْبِيَّهُمْ: لَيْكَ؛ لَا شَرِيكَ لَكَ، إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ، تَعْلَمُكَهُ وَمَا مَلْكَكَ!.

وَأَمَّا هُؤُلَاءِ الْمُشْرِكُونَ: فَاعْتَقَدُوا فِي أَهْلِ الْقِبُورِ وَفِي الْمَشَاهِدِ مَا هُوَ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، فَجَعَلُوا لَهُمْ نَصِيبًا مِنَ التَّصْرِيفِ وَالْتَّدْبِيرِ، وَجَعَلُوهُمْ مَعَاذًا لَهُمْ وَمَلَادًا فِي الرَّغْبَاتِ وَالرَّهَبَاتِ «سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشَرِّكُونَ».

وقوله: «وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ» أَيْ: لَمْ تَابْ إِلَيْهِ.

قَالَ الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَقَوْلُهُ: «فَاتَّقُوْهُ عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [العنكبوت: ١٧].

ش: يأمرُ عباده بابتغاء الرزق عنده وحده، دون ما سواه، من لا يملك لهم رزقاً من السموات والأرض شيئاً. فتقديم الظرف يُفيد الاختصاص.

وقوله: «وَاعْبُدُوهُ» من عطف العام على الخاص؛ فإنَّ ابتغاء الرزق عنده، [٥٧/ب]

من العبادة التي أمر بها.

قال العمامُ ابن كثير: «فَابْتَغُوا» [أي: فاطلبوا] <sup>(١)</sup> «عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ» أي: لا عند غيره؛ لأنَّه المالك له، وغيره لا يملك شيئاً من ذلك «وَاعْبُدُوهُ» أي: أخلصوا له العبادة وحده لا شريك له، «وَاشْكُرُوا لَهُ» أي: على ما أنعم عليكم «إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» أي: [يوم القيمة]، فيجازى كلَّ عاملٍ بعمله <sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقوله: «وَمَنْ أَضَلُّ مَمَّنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ مِنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَهُمْ عَنِ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءُ وَكَانُوا يُبَادِثُهُمْ كَافِرِينَ» . [الاحقاف: ٥ - ٦].

ش: فنفي سبحانه أن يكون أحد أضل من يدعوه غيره. وأخبر أنه لا يستجيب له ما طلب منه إلى يوم القيمة.

والآية تعم كلَّ من يُدعى من دون الله، كما قال تعالى: «فُلِّ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِنِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُمْ وَلَا تَخْوِيلًا» . [الإسراء: ٥٦].

وفي هذه الآية: أخبر أنه لا يستجيب، وأنه غافل عن داعيه «وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءُ وَكَانُوا يُبَادِثُهُمْ كَافِرِينَ» فتناولت الآية كلَّ داع، وكلَّ مدَعوٍ من دون الله.

قال أبو جعفر بن جرير - في قوله: «وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءُ» -:

يقول تعالى ذكره: وإذا جُمع الناسُ ليوم القيمة في موقف الحساب، كانت هذه الآلة التي يدعونها في الدنيا لهم أعداء؛ لأنهم يتبرؤون منهم. «وَكَانُوا يُبَادِثُهُمْ كَافِرِينَ» يقول تعالى ذكره: وكانت آلة لهم التي يبعدونها في الدنيا، لعبادتهم

(١) إضافة من (ط) والتفسير.

(٢) «تفسير ابن كثير» (٢٧٩) / ٦.

جاحدين؛ لأنهم يقولون يوم القيمة: ما أمرنا بعبادتنا، ولا شعرنا بعبادتهم إيانا،  
تبرأنا إليك منهم يا ربنا<sup>(١)</sup>.

كما قال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشِرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُونَ: إِنَّمَا أَضَلَّنَا  
عِبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلَّلُوا السَّبِيلَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ تَنْخُذَ مِنْ  
دُونِكَ مِنْ أُولَيَاءِ وَلَكِنْ مَتَعَظُّهُمْ وَآبَاءَهُمْ حَتَّى نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورَاءَ».  
[الفرقان: ١٧ - ١٨].

قال ابن جرير: «وَيَوْمَ يَحْشِرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ» من الملائكة والإنسان  
والجن، وساق بسنده عن مجاهد، قال: عيسى وعزيز والملائكة<sup>(٢)</sup>.

ثم قال: يقول تعالى ذكره: قالت الملائكة/ - الذين كان هؤلاء المشركون  
يعبدونهم من دون الله - وعيسى: تنزيهاً لك يا ربنا، [وتبرئة]<sup>(٣)</sup> مما أضاف إليك  
هؤلاء المشركون «مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ تَنْخُذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أُولَيَاءِ» نوالهم «أَنْتَ  
وَلَيْلَانِي مِنْ دُونِهِمْ» انتهى<sup>(٤)</sup>.

قلت: وأكثر ما يستعمل الدعاء في الكتاب والسنة، واللغة ولسان الصحابة ومن  
بعدهم من العلماء: في السؤال والطلب؛ كما قال العلماء من أهل اللغة،  
وغيرهم: الصلاة لغة: الدُّعاء، وقد قال تعالى: «وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا  
يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ \* إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ  
وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِكِكُمْ وَلَا يَنْبَثُكُمْ مِثْلُ خَبِيرٍ». [فاطر: ١٣ - ١٤] وقال:  
«فُلْ مَنْ يُنْجِيَكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً». [الأنعام: ٦٣]  
وقال: «وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا» [يونس: ١٢]  
وقال: «وَإِذَا مَسَّ الشَّرُّ فَدُوْ دُعَاءِ عَرِيضٍ». [فصلت: ٥١] وقال: «لَا يَسْأَمُ

(١) «تفسير الطبرى» (٤ / ٢٦).

(٢) «تفسير الطبرى» (١٨ / ١٨٩).

(٣) إضافة من (ط) «والتفسير».

(٤) «تفسير الطبرى» (١٨ / ١٩٠).

**الإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّهُ الشُّرُّ فَيُنَوِّسُ قَنُوطًا** [فصلت: ٤٩] وقال: «إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجِبَ لَكُمْ». [الإنفال: ٩].

وفي حديث أنس، مرفوعاً «الدُّعَاءُ مُخْلِّعٌ لِلْعِبَادَةِ»<sup>(١)</sup>.

وفي الحديث الصحيح «ادعوا الله وأتمن مُوقنون بالإِجابة»<sup>(٢)</sup>.

وفي آخر «من لم يسأل الله يغضب عليه»<sup>(٣)</sup>

و الحديث «ليس شيء أكرم على الله من الدعاء» رواه أحمد، والترمذى، وابن ماجة، وابن حبان، والحاكم وصححه<sup>(٤)</sup>.

وقوله: «الدُّعَاءُ سِلَاحُ الْمُؤْمِنِ، وَعِمَادُ الدِّينِ وَنُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» رواه الحاكم وصححه<sup>(٥)</sup>.

وقوله: «سُلُوا اللَّهُ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّى الشَّسْعَ إِذَا انْقَطَعَ» الحديث<sup>(٦)</sup>. وقال ابن عباس رضى الله عنهما: أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ الدُّعَاءُ، وَقَرَا: «وَقَالَ رَبُّكُمْ اذْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ» [غافر: ٦٠]. رواه ابن المنذر، والحاكم وصححه<sup>(٧)</sup>.

(١) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٤٦٨). والطبرانى في كتاب «الدعاء» رقم (٨)، وله شاهد من حديث النعمان بن بشير، والبراء بن عازب، وسيأتي تخرجه.

(٢) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٣٧٤) وقال: هذا حديث غريب لا نعرف إلا من هذا الوجه. والحاكم في «المستدرك» (١/٤٩٣). حديث أبي هريرة، وآخره أحمد في «المسند» (٢/١٧٧) من حديث ابن عمرو، وقال الهيثمى في «مجمع الزوائد» (١٠/١٤٨): إسناده حسن.

(٣) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٣٧٠) وابن ماجة في «السنن» رقم (٣٨٢٧) وأحمد في «المسند» (٢/٤٤٢، ٤٤٣) من حديث أبي هريرة. قال ابن كثير: إسناده لا يأس به.

(٤) أحمد في «المسند» (٢/٣٦٢) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٣٦٧) وقال: هذا حديث حسن غريب. وابن ماجة في «السنن» رقم (٣٨٢٩) والحاكم في «المستدرك» (١/٤٩٠) وصححه ووافقه الذهبي، من حديث أبي هريرة.

(٥) الحاكم في «المستدرك» (١/٤٩٢) وصححه ووافقه الذهبي.

(٦) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٦٠٧) وقال: هذا حديث غريب، ورقم (٣٦٠٨) وقال: وهذا أصح.

(٧) ابن المنذر في «التفسير» كما في «الدر المنشور» (٣٠٢/٧) والحاكم في «المستدرك» (١/٤٩١) وصححه ووافقه الذهبي.

وحيث «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت المان» الحديث<sup>(١)</sup>.

وحيث «اللهم إني أسألك بأنك أنت الله لا إله إلا أنت، الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد»<sup>(٢)</sup>.

[٥٨/ب] وأمثالُ هذا في الكتاب والسنة أكثرُ من أنْ يُحصى<sup>(٣)</sup> في الدعاء، الذي هو السؤال والطلب.

فمن جهد كون السؤال والطلب عبادة: فقد صادم النصوص، وخالف اللغة واستعمال الأمة سلفاً وخلفاً.

وأماً ما تقدمَ من كلام شيخ الإسلام، وتبعه العلامة ابن القيم: من أنَّ الدعاء نوعان: دعاءُ مسألة، ودعاء عبادة. وما ذكر بينهما من التلازم، وتضمن أحدهما لآخر: فذلك باعتبار كون الذاكر والتالى والمصلى والمقرب بالنسك، وغيره طالباً في المعنى، فيدخلُ في مسمى الدعاء بهذا الاعتبار. وقد شرع الله تعالى في الصلاة الشرعية من دعاء المسألة ما لا تصح الصلاة إلا به، كما في الفاتحة وبين السجدين وفي التشهد، وذلك عبادةُ كالركوع والسجود. فتدبرَ هذا المقام، يتبيَّن لك جهلُ الجاهلين بالتوحيد.

وما يُبيِّن هذا المقام، ويزيدُ إيضاحاً: قولُ العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في معنى قوله تعالى: «قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى». [الإِسْرَاءٌ: ١١٠]: هذا الدعاءُ، المشهورُ أنه دعاء المسألة، قالوا: كان النبيُّ ﷺ يدعو ربِّه، مرة يقول: يا الله. ومرة: يارحمن. فظن المشركون أنه يدعو إلىهين، فأنزل الله هذه الآية. ذُكر هذا عن ابن عباس رضي الله عنهما<sup>(٤)</sup>.

وقيل: إنَّ الدعاء هُنا بمعنى التسمية، والمعنى: أيُّ اسم سمِّيتموه به من

(١) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٤٩٥) واللفظ له، والترمذى في «الجامع» رقم (٣٥٣٧) وقال: هذا حديثُ غريب. والحاكم في «المستدرك» (١/٥٠٣) وصححه ووافقه الذهبي. من حديث أنس.

(٢) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٤٩٣) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٤٧١) وقال: هذا حديث حسن غريب. من حديث بريدة.

(٣) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٥/١٨٢) وابن مردويه في «التفسير» كما في «الدر المثور» (٥/٣٤٨).

أسماء الله تعالى: إِمَّا اللَّهُ، وَإِمَّا الرَّحْمَنُ، فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْخَيْرُ.

وهذا هو من لوازם المعنى في الآية، وليس هو عين المراد. بل المراد بالدعاة: معناه المعهود المطرد في القرآن. وهو دعاء السؤال، ودعاء الثناء.

ثم قال: إذا عُرف هذا، فقوله تعالى: «**ادْعُوْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخَفْيَةً**». [الأعراف: ٥٥] يتناول نوعي الدعاء، لكنه ظاهر في دعاء المسألة، متضمن لدعاء العبادة؛ ولهذا أمر بياخفاه. قال الحسن: بين دعاء السر ودعاء العلانية سبعون ضعفاً، ولقد كان المسلمون يجتهدون في الدعاء، ولم يسمع لهم صوت، إنْ كان إلا همساً بينهم وبين ربهم<sup>(١)</sup>.

وقوله: «**وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَلَأَنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ**». [آل عمران: ٥٩] [البقرة: ١٨٦] يتناول نوعي الدعاء، ويكل منها فسرت الآية. قيل: أعطيه إذا سألني، وقيل: أثبيه إذا عبدني.

وليس هذا من استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، بل هذا استعماله في حقيقته الواحدة المتضمنة للأمرتين جميعاً. وهذا يأتي في مسألة الصلاة، وأنها [هل]<sup>(٢)</sup> نقلت عن مسمها في اللغة وصارت حقيقة شرعية، أو<sup>(٣)</sup> استعملت في هذه العبادة مجازاً للعلاقة بينهما وبين المسمى اللغوي، أو هي باقية على الوضع اللغوي، وضم إلينا أركان وشرائط.

وعلى ما قررناه: لا حاجة إلى شيء من ذلك؛ فإنَّ المصلى من أول صلاته إلى آخرها لا ينفك عن دعاء: إما دعاء عبادة وثناء، أو دعاء طلب ومسألة، وهو في الحالين داع. انتهى من (البدائع)<sup>(٤)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله: «**أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ**». [النمل: ٦٢].

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٢ / ٤٨٥) وابن المبارك وأبو الشيخ، كما في «ال الدر المشور» (٣). (٤٧٦).

(٢) إضافة من «البدائع».

(٣) في جميع النسخ: و. تغريف.

(٤) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (٣ / ٣، ٥، ٦).

ش: يُبَيِّنُ تَعَالَى أَنَّ الْمُشْرِكِينَ مِنَ الْعَرَبِ وَنَحْوِهِمْ، قَدْ عَلِمُوا أَنَّهُ لَا يُجِيبُ  
الْمُضطَرُ وَيُكَشِّفُ السُّوءَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ. فَذَكَرَ ذَلِكَ سَبَاحَانَهُ مُحْتَاجًا عَلَيْهِمْ فِي  
اتِّخادِهِمُ الشَّفَعَاءَ مِنْ دُونِهِ؛ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ﴾ يَعْنِي يَفْعُلُ ذَلِكَ.

فَإِذَا كَانَ الْهَتَّمُ لَا تُجِيبُهُمْ فِي حَالِ الاضْطَرَارِ، فَلَا يَصْلُحُ أَنْ يَجْعَلُوهَا شَرَكَاءَ  
لِلَّهِ الَّذِي يُجِيبُ الْمُضطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيُكَشِّفُ السُّوءَ وَحْدَهُ. وَهَذَا أَصَحُّ مَا فَسَرَتْ بِهِ  
الْآيَةُ؛ كَسَابِقَتْهَا مِنْ قَوْلِهِ: ﴿أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ  
مَاءً فَأَنْبَتَنَا بِهِ دَائِنَقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُتَبَّوَا شَجَرَهَا إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ  
يَعْدِلُونَ \* أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خَلَالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ  
بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾. [النَّمَل: ٦٠ - ٦١] وَلَا  
حَقُّهَا، إِلَى قَوْلِهِ: ﴿أَمَّنْ يَهْدِي كُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِّياحَ بُشِّرَا  
بَيْنَ يَدِيِ رَحْمَتِهِ إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* أَمَّنْ يَدِأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنْ  
يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾.  
[النَّمَل: ٦٣ - ٦٤].

فَتَأْمَلُ هَذِهِ الْآيَاتِ، يَتَبَيَّنُ لَكُمْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى احْتَجَ - عَلَى الْمُشْرِكِينَ - بِمَا أَفْرَوْا  
بِهِ عَلَى مَا جَحَدوْهُ، مِنْ قَصْرِ الْعِبَادَةِ جَمِيعِهَا عَلَيْهِ؛ كَمَا فِي فَاتِحةِ الْكِتَابِ ﴿إِيَّاكَ  
نَّعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾. [الفَاتِحة: ٥].

قَالَ أَبُو جَعْفَرُ بْنُ جَرِيرٍ: قَوْلُهُ: ﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيُكَشِّفُ السُّوءَ  
وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾ يَقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ: أَمْ مَا  
[٥٩/ب] تُشْرِكُونَ بِاللَّهِ خَيْرٌ، أَمْ الَّذِي يُجِيبُ الْمُضطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيُكَشِّفُ [السُّوءَ]<sup>(١)</sup> الْنَّازِلُ بِهِ  
عَنْهُ؟

وَقَوْلُهُ: ﴿وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ﴾ يَقُولُ: يَسْتَخْلِفُ بَعْدَ أَمْوَالِكُمْ<sup>(٢)</sup> فِي  
الْأَرْضِ مِنْكُمْ خُلَفَاءَ، أَحْيَاءٌ يَخْلُفُونَهُمْ.

(١) إِضَافَةٌ مِنْ (غَنِي) وَ(هَدْ) وَ(طَهْ) وَ(التَّفَسِيرِ).

(٢) «فِي التَّفَسِيرِ». أَمْوَالِكُمْ.

وقوله: «إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ» يقول: إِلَهٌ سواه يفعل هذه الأشياء بكم، وينعم عليكم هذه النعم؟

وقوله: «قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» يقول: تذكراً قليلاً من عظمة الله وأياديه عندكم، تذكرون وتعتبرون حجج الله عليكم يسيراً؛ فلذلك أشركتم بالله غيره في عبادته<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وروى الطبراني، بإسناده: أنه كان في زمن النبي ﷺ منافق يؤذى المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق، فقال النبي ﷺ: «إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله»<sup>(٢)</sup>.

ش: الطبراني: هو الإمام الحافظ، سليمان بن أحمد بن أبيوب اللخمي الطبراني، صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها. روى عن النسائي، وإسحاق بن إبراهيم الدبّري، وخلق كثير. مات سنة ستين وثلاثمائة. روى هذا الحديث، عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه.

قوله: (أنه كان في زمن النبي ﷺ منافق يؤذى المؤمنين)، لم أقف على اسم هذا المنافق.

قلت: هو عبد الله ابن أبي حاتم، في روايته.

قوله: (قال بعضهم) - أى: الصحابة [رضي الله عنهم] - هو أبو بكر رضي الله عنه<sup>(٣)</sup>.

قوله: (قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق) لأنّه ﷺ كان يقدر على كف آذاء.

قوله: «إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله» فيه: النص على أنه لا يستغاث بالنبي ﷺ، ولا من دونه.

(١) «تفسير الطبرى» (٤ / ٢٠).

(٢) الطبراني في «العجم الكبير» كما في «مجمع الزوائد» (١٥٩ / ١٠) وقال: ورجاته رجال الصحيح، غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث. وقال الحافظ ابن تيمية في كتاب «الاستئناف» (١٥٢): وهو صالح للاعتراض، ودل على معناه الكتاب والسنة.

(٣) إضافة من (هـ) و(ط).

كره يُنْهِيَ اللَّهُ أنْ يُستعمل هذا اللفظ في حقه، وإنْ كان فيما يقدر عليه في حياته<sup>(١)</sup>: حماية لجناب التوحيد، وسدآ لذرائع الشرك، وأدباً وتواضعاً لربه، وتحذيراً للأمة من وسائل الشرك، في الأقوال والأفعال.

فإذا كان هذا فيما يقدر عليه يُنْهِيَ اللَّهُ في حياته، فكيف يجوز أنْ يُستغاث به بعد وفاته، ويُطلب منه أموراً لا يقدر عليها إلا الله؟! كما جرى على السنة كثير من [٦٠/١] الشعراء - كالبُصيري<sup>(٢)</sup>، والبرَّاعي<sup>(٣)</sup>/ وغيرهم - من الاستغاثة بمن لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً.

ويُعرضون عن الاستغاثة بالرب العظيم القادر على كل شيء، الذي له الخلقُ والأمر وحده، وله الملك وحده، لا إله غيره، ولا رب سواه؛ قال الله تعالى: «قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ». [الأعراف: ١٨٨] في مواضع من القرآن «قُلْ إِنَّى لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا». [الجِنْ: ٢١].

فأعرض هؤلاء عن القرآن، واعتقدوا نقيساً ما دلت عليه هذه الآيات المحكمات. وتبعدهم على ذلك الضلال الخلقُ الكثير، والجمُ الغفير. فاعتقدوا الشرك بالله ديناً، والهدي ضلالاً، فإنما الله وإنما إليه راجعون. فما أعظمها من مصيبة عممت بها البلوى، فعاندوا أهل التوحيد، وبدعوا أهل التجريد؛ فالله المستعان.

(١) قال ابن تيمية في كتاب «الاستغاثة» (٢٠٠): وظاهر لفظ الحديث، إنْ صح: يقتضى أنه لم يكن قادراً على دفع ضرر ذلك المناق، وأنه أمرهم أن يستغثوا فيه بالله تعالى.

(٢) محمد بن سعيد بن حماد الصهاجي، أديب صوفي، صاحب البردة، له ديوان مطبوع. مات سنة ٦٩٦هـ الزركلي، «الاعلام» (٦/١٣٩).

(٣) عبد الرحيم بن أحمد البهاني، شاعر متصوف، مشهور ببلاد اليمن، له ديوان مطبوع. مات سنة ٨٠٣هـ. «الاعلام» (٣/٣٤٣).

(١٤)

## باب

قول الله تعالى:

﴿أَيْشِرُّكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ \*  
وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: **﴿أَيْشِرُّكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يَخْلُقُونَ \* وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ﴾**.  
 [الأعراف: ١٩١ - ١٩٢].

ش: قوله: **﴿أَيْشِرُّكُونَ﴾** أي: في العبادة.

قال المفسرون في هذه الآية: هذا توبیخ وتعنیف للمشرکین، في عبادتهم مع الله تعالى ما لا يخلق شيئاً وهو مخلوق. والمخلوق لا يكون شریکاً للخالق في العبادة التي خلقهم لها، وبين أنهم لا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرُون، فكيف يُشركُون به من لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه؟

وهذا برهان ظاهر على بطلان ما كانوا يعبدونه من دون الله، وهذا وصف كل مخلوق، حتى الملائكة والأنبياء والصالحين.

وأشرفُ الخلق محمد ﷺ وقد كان يستنصرُ ربه على المشرکين، ويقول: «اللهم أنت عَضْدُى ونصيري، بك أحوال، وبك أصول، وبك أقاتل»<sup>(١)</sup>.

وهذه الآية كقوله تعالى: **﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلهةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْنَاتٍ وَلَا حَيَاةً وَلَا**

(١) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٢٦٢٣)، والترمذی في «الجامع» رقم (٣٥٧٨) وقال: هذا حديث حسن غريب. من حديث أنس.

**نُشُوراً**). [الفرقان: ٣] قوله: «**قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا / وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سَكَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنَّ السُّوءَ إِنَّا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ»). [الأعراف: ١٨٨] قوله : «**قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَادًا \* قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا \* إِلَّا بَلَاغًا مِنَ اللَّهِ وَرِسَالَاتِهِ**». [الجن: ٢١ - ٢٣].**

فكفى بهذه الآيات برهاناً على بُطلان دعوة غير الله، كائناً من كان. فإنْ كان نبياً أو صالحاً: فقد شرفه الله تعالى بخلاص العبادة له، والرضى به رباً ومبوداً. فكيف يجوز أن يجعل العابد معبوداً مع توجيه الخطاب إليه بالنهى عن هذا الشرك؟ كما قال تعالى: «**وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ**». [القصص: ٨٨] وقال «**إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ**». [يوسف: ٤٠].

فقد أمر عباده من الأنبياء والصالحين وغيرهم بخلاص العبادة له وحده، ونهىهم أن يعبدوا معه غيره. وهذا هو دينه الذي بعث به رسلاً، وأنزل به كتبه، ورضيه لعباده، وهو الإسلام؛ كما روى البخاري<sup>(١)</sup>، عن أبي هريرة في سؤال جبرائيل عليه السلام، قال: يا رسول الله، ما الإسلام؟ قال: «الإسلام أن تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة المفروضة، وتصوم رمضان» الحديث<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله: «**وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلُكُونَ** من قطمير \* إن تدعوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا أَسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُبْتَلِكَمُثْلُ خَيْرٍ». [فاطر: ١٣ - ١٤].

ش: يخبر تعالى عن حال المدعويين من دونه - من الملائكة والأنبياء والأصنام وغيرها - بما يدل على عجزهم وضعفهم، وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعو، وهي: الملك، وسماع الدعاء، والقدرة على استجابته. فمتى لم توجد هذه الشروط تامة بطلت دعوته، فكيف إذا عدلت بالكلية؟

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٠، ٤٧٧٧).

ففي عندهم الملك بقوله: «مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمَيرٍ» قال ابن عباس، ومجاهد، وعكرمة، وعطاء، والحسن، وقتادة: القطمير: اللفافة التي تكون على نواه التمر<sup>(١)</sup>.

كما قال تعالى: «وَيَعْبُدُونَ مَنْ دُونَ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُ رِزْقًا مِنْ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِعُونَ». [النحل: ٧٣] وقال: «فُلُّ اذْعُوا الدِّينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونَ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شَرِيكٍ وَمَا لَهُمْ مِنْ هُنْمٌ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ اللَّهُ لَهُ». [سبا: ٢٢ - ٢٣].

ونفي عنهم سماع الدعاء، بقوله: «إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ»، لأنهم ما بين ميتٍ، وغائب عنهم مشتغلٌ بما خلق له، مسخرٌ بما أمر به كالملايات. ثم قال: «وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ» لأن ذلك ليس إليهم؛ فإن الله تعالى لم يأذن لأحدٍ من عباده في دُعاء أحدٍ منهم، لا استقلالاً ولا واسطة، كما تقدم بعضُ أدلة ذلك.

وقوله: «وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِكَكُمْ» فتبيّن، أنَّ دعوة غير الله شرك. وقال تعالى: «وَاتَّخَذُوا مَنْ دُونَ اللَّهِ آلَهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عَزَّاً \* كُلُّ أُنْجَانٍ سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضَدًا» [مريم: ٨١ - ٨٢]. وقوله: «وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِكَكُمْ» قال ابنُ كثیر: يتبرّرون منكم، كما قال تعالى: «وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ يَدْعُ مِنْ دُونَ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ». [الاحقاف: ٥ - ٦].

قال: وقوله: «وَلَا يُنِيبُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ» أي: ولا يخبرك بعواقب الأمور وما لها، وما تصيرُ إليه مثلُ خبير بها. قال وقتادة: يعني نفسه تبارك وتعالى؛ فإنه أخبر بالواقع لا محالة<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (٢٢ / ١٢٥).

(٢) «تفسير ابن كثیر» (٦ / ٥٢٧).

قلتُ: والمشركون لم يُسلِّموا للعلمِ الخَيْر ما أَخْبَرَ به عن معبوداتِهِم، فَقَالُوا: تَمَلِكُ وَتَسْمِعُ، وَتَسْتَجِيبُ وَتَشْفَعُ لِمَنْ دَعَاهَا، وَلَمْ يَلْتَفِتُوا إِلَى مَا أَخْبَرَ به الْخَيْرُ: مِنْ أَنَّ كُلَّ مَعْبُودٍ يَعْبُدُ عَابِدَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَيَتَبَرَّأُ مِنْهُ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَيَوْمَ نَخْرُشُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنْتُمْ وَشُرُكَاؤُكُمْ فَزِيلَنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرُكَاؤُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ﴾ فَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنِ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ \* هَنَالِكَ تَبَلُّوا كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرَدُوا إِلَى اللهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقُّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾ [يوسوس: ٢٨ - ٣٠].

أَخْرَجَ ابْنُ جَرِيرٍ، عَنْ ابْنِ جُرْيَجَ، قَالَ: قَالَ مُجَاهِدٌ: ﴿إِنْ كُنَّا عَنِ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ﴾ قَالَ: يَقُولُ ذَلِكَ كُلُّ شَيْءٍ كَانَ يُبَعِّدُ مِنْ دُونِ اللهِ<sup>(١)</sup>.

[٦١/ب] فَالْكَيْسُ يَسْتَقْبِلُ هَذِهِ الْآيَاتِ - التَّى هِيَ الْحَجَّةُ وَالنُّورُ وَالْبَرْهَانُ / - بِالإِيمَانِ، وَالْقَبْوُلِ وَالْعَمَلِ. فَيَجِرُّ أَعْمَالَهُ اللَّهُ وَحْدَهُ دُونَ كُلِّ مَا سُواهُ، مَنْ لَا يَمْلِكُ لِنَفْسِهِ نَفْعاً وَلَا دَفْعاً، فَضْلًا عَنِ الْغَيْرِ.

قالَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَفِي الصَّحِّيحِ، عَنْ أَنَسٍ، قَالَ: شُجَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ أَحَدٍ، فَقَالَ: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجَّوْنَاهُمْ؟» فَنَزَّلَتْ ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْئٌ﴾ [آل عمران: ١٢٨].

ش: قَوْلُهُ: فِي (الصَّحِّيحِ)، أَيْ: (الصَّحِّيْحَيْنِ). عَلَقَهُ الْبَخَارِيُّ، عَنْ حُمَيْدٍ، وَعَنْ ثَابِتٍ: عَنْ أَنَسٍ<sup>(٢)</sup>. وَوَصَّلَهُ أَحْمَدُ، وَالْتَّرمِذِيُّ، وَالنَّسَائِيُّ، عَنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَنَسٍ بْنِهِ<sup>(٣)</sup>. وَوَصَّلَهُ مُسْلِمٌ، عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنَسٍ<sup>(٤)</sup>.

وَقَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ فِي (الْمَغَازِيِّ): حَدَثَنِي حُمَيْدُ الطَّوَيْلِ، عَنْ أَنَسٍ، قَالَ: كُسِّرَتْ رِبَاعَيَّةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ أَحَدٍ، وَشُجَّ وَجْهُهُ، فَجَعَلَ الدَّمُ يَسِيلُ عَلَى وَجْهِهِ،

(١) ابْنُ جَرِيرَ الطَّبَرِيِّ فِي «التَّفْسِيرِ» (١١/١١٢).

(٢) ابْنُ حَمْرَاءَ، «فَقْعَ الْبَارِيِّ» (٧/٣٦٥).

(٣) أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٣/٩٩، ١٧٨، ٢٠٦) وَالْتَّرمِذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» رقم (٢٠٠٥) وَقَالَ: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِّحٌ. وَالنَّسَائِيُّ كَمَا فِي «التَّفْلِيقِ» (٤/١٠٨).

(٤) مُسْلِمُ فِي «الصَّحِّيحِ» رقم (١٧٩١).

وجعل يمسح الدم، وهو يقول: كيف يُفلح قومٌ خضبوا وجه نبيهم، وهو يدعوهم إلى ربهم؟ فأنزل الله الآية<sup>(١)</sup>.

قوله: (شُجَّ النَّبِيُّ ﷺ) قال أبو السعادات: الشُّجُّ في الرأس خاصة في الأصل، وهو أن يضره بشيء فيجرحه فيه ويشقه، ثم استعمل في غيره من الأعضاء<sup>(٢)</sup>.

وذكر ابن هشام، من حديث أبي سعيد الخدري: أن عتبة بن أبي وقاص، هو الذي كسر رباعية النبي ﷺ السفلية، وجرح شفته السفلية، وأن عبد الله بن شهاب الزهرى هو الذي شجَّ في وجهه، وأن عبد الله بن قميطة جرحة في وجنته، فدخلت حلقتان من حلقات المغفرة في وجنته، وأن مالك بن سنان مصَّ الدم من وجه رسول الله ﷺ، وازدرده. فقال له: «لن تمسك النار»<sup>(٣)</sup>.

قال القرطبي: والرباعية - بفتح الراء وتخفيف الياء - وهي كل سِنٍ بعد ثانية.

قال النووي: وللإنسان أربع رباعيات.

قال الحافظ: والمراد: أنها كسرت، فذهب منها فلقة، ولم تقلع من أصلها.

قال النووي: وفي هذا: وقوع الأسمام والابتلاء بالآنياء صلوات / الله وسلامه [١/٦٢] عليهم؛ لينالوا جزيل الأجر والثواب، ولتعرف أحدهم ما أصابهم، ويأتسروا بهم.

قال القاضى: ولعلم أنهم من البشر، تصيبهم محن الدنيا، ويطرأ على أجسامهم ما يطرأ على أجسام البشر، ليتiquَّن أنهم مخلوقون مربوبون، ولا يُفتن بما ظهر على أيديهم من العجزات، ويلبس الشيطان من أمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم. انتهى<sup>(٤)</sup>.

قلت: يعني: من الغلو، والعبادة.

قوله: (يوم أحد).

هو جبلٌ معروف، كانت عنده الواقعة المشهور. فأصيغت إليه.

(١) أخرجه ابن هشام في «السيرة» (٢/٢٨).

(٢) ابن الأثير، «النهayah» (٢/٤٤٥).

(٣) «سيرة ابن هشام» (٣/٢٨) وأخرجه البيهقي في «الدلائل» (٣/٢٦٦) وانظر «منارى الواقدى» (١/٢٤٤).

(٤) النووي، «المنهاج شرح صحيح مسلم ابن الحاج» (١٢/١٤٨).

قوله: «كيف يُفلح قومٌ شجعوا نبيهم؟» زاد مسلم: «وكسرروا رباعيته وأدموا وجهه».

قوله: فأنزل الله ﷺ لكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءًا <sup>ع</sup> قال ابن عطية: كانَ النَّبِيُّ ﷺ لَحَقَهُ فِي تِلْكَ الْحَالِ يَاسُّ مِنْ فَلَاحٍ كَفَارٌ قَرِيشٌ؛ فَقَيْلَ لَهُ بِسَبِّ ذَلِكَ ﷺ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءًا <sup>ع</sup> أَىٰ: عَوْاقِبُ الْأَمْرِ بِيدِ اللَّهِ، فَامْضِ أَنْتَ لِشَانِكَ، وَدُمْ عَلَى الدُّعَاء لِرَبِّكَ <sup>(١)</sup>.

وقال ابن إسحاق: ﷺ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءًا <sup>ع</sup> فِي عِبَادِي، إِلَّا مَا أَمْرَتُكَ بِهِ فِيهِمْ <sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وفيه: عن ابن عمر، أنه سمعَ رسولَ الله ﷺ يقول - إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر - : «اللهم العن فلاناً وفلاناً»، بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولد الحمد، فأنزل الله ﷺ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءًا <sup>ع</sup> <sup>(٣)</sup>.

وفي رواية: يدعُ على صَفَوانَ بْنَ أُمِّيَّةَ، وسُهيلَ بْنَ عُمَرَ، والحارثَ بْنَ هشام، فنزلت: ﷺ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءًا <sup>ع</sup> <sup>(٤)</sup>.

ش: قوله: (وفيه)، أى: في (صحيحة البخاري)، ورواه النسائي.

قوله: (عن ابن عمر)، هو عبد الله بن عمر بن الخطاب، صحابيًّا جليلًا. شهد له رسول الله ﷺ بالصلاح. مات سنة ثلاث وسبعين في آخرها، أو أول التي تليها.

قوله: (أنه سمع رسول الله ﷺ). هذا القنوتُ على هؤلاء، بعد ما شُجِّعَ وكسرت رباعيته يوم أحد.

(١) ابن عطية، «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز» (٣ / ٢٢٦).

(٢) «السيرة» لابن هشام (٤٩ / ٣).

(٣) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٠٩، ٤٠٧٠، ٤٥٥٩، ٧٣٤٦).

(٤) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٠٧٠) مرسلاً، ووصله الترمذى في «الجامع» رقم (٣٠٠٧) وقال: هذا حديث حسن غريب. وأحمد في «المسندة» (٢ / ٩٣) وأبي جرير الطبرى في «التفسير» (٤ / ٨٨) من حديث ابن عمر.

قوله: «اللهم العن فلاناً وفلاناً» قال أبو السعادات: أصلُ اللعن: الطردُ والإبعادُ من الله. ومن الخلق: السبُّ والدعاء<sup>(١)</sup>. وتقدم كلامُ شيخ الإسلام.

قوله: (فلاناً وفلاناً). يعني صفوان بن أمية، وسهيلَ بن عمرو، والحارث بن هشام/، كما بيَّنَ في الرواية الآتية.  
[٦٢/ب]

وفيه: جوازُ الدعاء على المشركين بأعيانهم في الصلاة، وأنَّ ذلك لا يضرُ الصلاة.

قوله: (بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده)، قال أبو السعادات: أى أجاب حمده، وتقبَّله<sup>(٢)</sup>. وقال السهيلي: مفعولُ سَمَعَ محنوف؛ لأنَّ السمع متعلقٌ بالأقوال والأصوات، دون غيرها. فاللامُ تؤذنُ بمعنى زائد، وهو الاستجابة للسمع. فاجتمع في الكلمة الإيجاز، والدلالة على الزائد، وهو الاستجابة لمن حمده.

وقال ابنُ القيم ما معناه: عَدِيٌّ، سمع الله لمن حمده، باللام المتضمنة معنى: استجواب له. ولا حَذْفٌ هناك، وإنما هو مضمنٌ.

قوله: (ربَّنا ولَكَ الْحَمْدُ)، في بعض روایات البخاري، بإسقاط الواو. قال ابنُ دقيق العيد: كأنَّ إثباتها دالٌّ على معنى زائد؛ لأنَّه يكون التقدير: ربنا استجبَ ولَكَ الْحَمْدُ، فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخبر.

قال شيخُ الإسلام: والحمد ضدُ الذم، والحمد يكون على محاسن المحمود مع المحبة له، كما أنَّ الذم يكون على مساوئه مع البغض له.

وكذا قال ابنُ القيم، وفرق بينه وبين المدح: بأنَّ الإخبار عن محاسن الغير: إما أنْ يكون إخباراً مجرداً عن حُبٍ وإرادة، أو يكون مقروناً بحبه وإرادته.

فإنْ كان الأول، فهو المدح. وإنْ كان الثاني، فهو الحمد. فالحمد: إخبارٌ عن محاسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه؛ ولهذا كان خبراً يتضمنُ الإنشاء، بخلاف المدح؛ فإنه خبرٌ مجرد.

(١) ابن الأثير، «النهاية» (٤ / ٢٥٥).

(٢) ابن الأثير، «النهاية» (٢ / ٤٠١).

فالقاتلُ، إذا قالَ: الحمدُ للهِ، أو قالَ: ربنا ولك الحمدُ. تضمنَ كلامُه الخبرَ عن كلٍّ ما يُحْمَدُ عليه تَعَالَى، باسم جامِعِ محيطِ مُتضمِّنٍ لِكُلِّ فردٍ من أفرادِ الجملةِ المُحَقَّقةِ والمُقدَّرةِ. وذلك يُسْتَلزمُ إثباتَ كُلِّ كمالٍ يُحْمَدُ عليه الربُّ تَعَالَى؛ وللهذا لا تصلحُ هذه اللفظةُ على هذا الوجهِ، ولا تنبغي إلا لمن هذا شأنُه، وهو الحميدُ المجيدُ<sup>(١)</sup>.

[٢/٦٣] وفيه التصريحُ بِأَنَّ الْإِمَامَ يجمعُ بَيْنَ التَّسْمِيعِ وَالتَّحْمِيدِ، وَهُوَ قَوْلُ الشَّافِعِيِّ / وأَحْمَدَ، وَخَالَفَ فِي ذَلِكَ مَالِكُ وَأَبْوَ حَنِيفَةَ، فَقَالَا: يَقْتَصِرُ عَلَى سَمْعِ اللهِ لِمَنْ حَمَدَهُ.

قوله: (وفي رواية: يدعوا على صفوان بن أمية، وسُهيل بن عمرو، والحارث ابن هشام).

وذلك لأنَّهم رؤوسُ المشركين يوم أحدٍ: هم، وأبو سفيان بن حرب. فما استجيبَ لَهُ اللَّهُ فِيهِمْ، بل أَنْزَلَ اللَّهُ 《لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يُتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبُهُمْ》 فَتَابَ عَلَيْهِمْ، فَأَسْلَمُوا وَحَسْنُ إِسْلَامِهِمْ.

وفي هذا كله: معنى شهادة أن لا إله إلا الله، الذي له الأمر كله، يهدى من يشاء بفضله ورحمته، ويضلُّ من يشاء بعده وحكمته. (٢) فهو المستحقُ أن يُعبدُ وحده<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا من الحجج والبراهين: ما يُبَيِّنُ بُطْلَانَ مَا يَعْتَقِدُهُ عَبَادُ الْقُبُورِ، فِي الْأُولَيَاءِ وَالصَّالِحِينَ - بل في الطواغيتِ - مِنْ أَنَّهُمْ يَنْفَعُونَ مِنْ دُعَاهُمْ، وَيَمْنَعُونَ مِنْ لَذَّ بِحَمَاهِمِ.

فسبحان من حال بينهم وبين فهم الكتاب. وذلك عدلُه سبحانه، وهو الذي يتحول بين المرء وقلبه، وبه الحولُ والقدرة.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وفيه: عن أبي هريرة، قال: قام رسولُ الله ﷺ حين أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ 《وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَفْرَيْبِينَ》. [الشعراء: ٢١٤] قال: «يَا مُعَاشُ قُرِيشٍ - أَوْ كَلْمَةُ نَحُوكُها - اشْتَرِوْا أَنْفُسَكُمْ؛ لَا أَغْنَى عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا، يَا عَبَاسُ'

(١) ابن القيم، «بدائع القراءة» (٢/٩٣).

(٢) ما بينهما ساقط من (ض) و(هـ) و(ط) ومعلق في هامش الأصل، وعليه كلمة صحيحة.

ابن عبد المطلب، لا أُغْنِي عنك من الله شيئاً، يا صَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ، لا أُغْنِي عنك من الله شيئاً. يا فاطمة بنت محمد، سَلَيْنِي مِنْ مَالِي مَا شَتَّتْ، لا أُغْنِي عنك من الله شيئاً»<sup>(١)</sup>.

ش : قوله : (وفيه)، أى : (صحيح البخاري).

قوله : (عن أبي هريرة). اختُلُفَ في اسمه. وصحَّحَ النَّوْوَىُ أنَّ اسمه : عبد الرحمن بن صخر؛ كما رواه الحاكم في (المستدرك)، عن أبي هريرة، قال : كان اسمه في الجاهلية : عبد شمس بن صخر، فسمَّيتُ في الإسلام عبد الرحمن<sup>(٢)</sup>. وروى الدُّولابي ياسناده، عن أبي هريرة، أنَّ النَّبِيَّ ﷺ سماه عبد الله<sup>(٣)</sup>.

وهو دَوْسِيٌّ، من فُضلاء الصحابة وحافظتهم. حفظ عن النبي ﷺ أكثر ما حفظه غيره، مات سنة سبع - أو ثمان، أو تسع - وخمسين، وهو ابن ثمان وسبعين سنة.

قوله : (قام رسولُ الله ﷺ) / . في الصحيح - من رواية ابن عباس - : صعد [٦٣/ب] رسولَ الله ﷺ على الصفا<sup>(٤)</sup>.

قوله : حين أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ 『وَأَنذَرَ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ』 . عشيرةُ الرجل : هم بنو أبيه الأدنون أو قبيلته؛ لأنَّهم أحقُّ الناس ببرَّك وإحسانك الديني والدنيوي؛ كما قال تعالى : 『يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ』 . [التحريم: ٦].

وقد أمره الله تعالى أيضاً بالندارة العامة، كما قال تعالى : 『لَتُنذَرَ قَوْمًا مَا أُنذَرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ』 . [يس: ٦] 『وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ』 . [إبراهيم: ٤٤].

قوله : «يا معاشر قريش» المعاشر : الجماعة.

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٧٧١، ٣٥٢٧، ٢٧٥٣).

(٢) الحاكم في «المستدرك» (٣/٥٠٦، ٥٠٧).

(٣) الدولابي، «الكتاب والاسماء» (١/٧٧).

(٤) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٧٧٠) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٠٨).

قوله: (أو كلمة نحوها) هو بنصب الكلمة؛ عطفاً على ما قبله.

قوله: «اشتروا أنفسكم» أي: بتوحيد الله، وإخلاص العبادة له وحده لا شريك له، وطاعته فيما أمر به والانتهاء عما نهى عنه؛ فإنَّ ذلك هو الذي يُنجي من عذاب الله. لا الاعتماد على الأنساب والاحساب؛ فإنَّ ذلك غيرٌ نافعٌ عند رب الأرباب.

قوله: «لا أُغْنِي عنكم من الله شيئاً» فيه حجةٌ على من تعلق على الأنبياء والصالحين، ورغم إلهم ليشفعوا له وينفعوه، أو يدفعوا عنه.

فإنَّ ذلك هو الشركُ الذي حرَّمَه الله تعالى، وأقام نبيه ﷺ بالإذنار عنه؛ كما أخبر تعالى عن المشركين، في قوله: «وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رَّبِّنَا». [الزمر: ٣] «هُوَ لَاءُ سُفَّاعَوْنَاتِنَا عِنْدَ اللَّهِ». [يونس: ١٨].

فأبطل الله ذلك، ونزعَ نفسه عن هذا الشرك. وسيأتي تقريرُ هذا المقام إن شاء الله تعالى.

وفي (صحيح البخاري): «يا بني عبد مناف، لا أُغْنِي عنكم من الله شيئاً».

قوله: «يا عباسُ بْنَ عبدِ الْمَطْلَبِ». بنصب ابن، ويجوز في عباس الرفعُ والنصب، وكذا في قوله: «يا صَفِيَّةُ عُمَّةُ رَسُولِ اللَّهِ»، و«فاطمة بنتَ محمد».

[١/٦٤] قوله: «سَلَيْنِي مِنْ مَا لَيْ مَا شَئْتِ». بِيَنْ ﷺ/ أنه لا يُنجي من عذاب الله إلا الإيمان، والعمل الصالح.

وفيه: أنه لا يجوزُ أنْ يُسْأَلُ العَبْدُ إِلَّا مَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ، مِنْ أَمْوَالِ الدُّنْيَا. وَأَمَّا الرَّحْمَةُ وَالْمَغْفِرَةُ، وَالجَنَّةُ وَالنَّجَاهُ مِنَ النَّارِ وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنْ كُلِّ مَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ، فَلَا يَجُوزُ أَنْ يُطْلَبَ إِلَّا مِنْهُ.

فإنَّ ما عند الله لا يُنال إِلَّا بِتَجْرِيدِ التَّوْحِيدِ، وَالْإِخْلَاصِ لِهِ بِمَا شَرَعَهُ وَرَضِيهِ لِعِبَادِهِ أَنْ يَقْرِبُوا إِلَيْهِ بِهِ.

فإذا كان لا ينفع ابنته وعمه وعمته وقرباته إلا ذلك، فغيرهم أولى وأحرى.  
وفي قصة عمه أبي طالب معتبر.

فانظر إلى الواقع من كثير من الناس: من الالتجاء إلى الأموات، والتوجّه إليهم بالرغبات والرهبات. وهم عاجزون لا يملكون لأنفسهم ضرًا ولا نفعاً، فضلاً عن غيرهم. يتبيّنُ لك أنهم ليسوا على شيء ﴿إِنَّهُمْ أَنْتَخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلَيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَيَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ﴾. [الأعراف: ٢٠].

أظهر لهم الشيطانُ الشرك في قالب محبة الصالحين، وكلُّ صالحٍ ييرأ إلى الله من هذا الشرك في الدنيا، ويوم يقوم الأشهاد.

ولا ريب أنَّ محبة الصالحين: إِنَّمَا تَحْصُلُ بِمَوْافِقَتِهِمْ فِي الدِّينِ، وَمَتَابِعَتِهِمْ فِي طَاعَةِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. لَا بِاتِّخَادِهِمْ أَنْدَادًا مِنْ دُونِ اللَّهِ، يُحِبُّونَهُمْ كَحْبِ اللَّهِ، إِشْرَاكًا بِاللَّهِ وَعِبَادَةً لِغَيْرِ اللَّهِ، وَعِدَوَاتَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالصالِحِينَ مِنْ عِبَادِهِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّهِ إِنْ كُنْتَ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلِمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ \* مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾.

[المائدة: ١١٦ - ١١٧].

قال العلامة ابن القيم في هذه الآية - بعد كلام سبق -: ثم نفى أن يكون قال لهم غير ما أمر به، وهو محض التوحيد؛ فقال: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ﴾ ثم أخبر عن شهادته عليهم مدة مقامه فيهم، وأنه بعد الوفاة لا اطلاع له عليهم، وأنَّ الله عز وجل المنفرد بعد الوفاة / بالاطلاع عليهم، [٦٤/ب] فقال: ﴿وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ وصفه سبحانه: بأنَّ شهادته فوق كل شهادة، وأعم . انتهى ملخصا .

قلتُ: فقى هذا بيانُ أنَّ المشركين خالفوا ما أمرَ الله به رسْلِه: من توحيدِه الذي هو دينهم، الذي انفقوا عليه ودعوا الناس إليه، وفارقوهم فيه إلا من آمن.

فكيف يُقال لمن دان بدينهم، وأطاعهم فيما أمرُوا به من إخلاص العبادة لله وحده: إنه قد تنقصُهم بهذا التوحيد الذي أطاع به ربِّه، واتبع فيه رسْلِه عليهم السلام، ونَزَّهَ به ربِّه عن الشرك الذي هو هضمٌ للربوبية، وتنقصٌ للإلهية، وسوءٌ ظنٌ بربِ العالمين؟!.

والمشركون هم أعداءُ الرسُّل وخصماً لهم في الدنيا والآخرة، وقد شرعوا لاتباعهم أن يتبرؤوا من كُلٌّ مشرك، ويُكفروا به، ويبغضوه ويعادوه في ربِّهم ومعبودِهم: «**فَلُّلَّهُ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَا كُمْ أَجْمَعِينَ**». [الأنعام: ١٤٩].

(١٥)

## باب

قول الله تعالى:

﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا  
الحق وهو العلي الكبير﴾

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: ﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم  
قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير﴾. [سبا: ٢٣].

ش: قوله: ﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم﴾ أي: زال الفزع عنها. قاله ابن عباس، وابن عمر، وأبو عبد الرحمن السعدي، والشعبي، [والحسن]<sup>(١)</sup> وغيرهم. وقال ابن جرير: قال بعضهم: الذي فزع عن قلوبهم: الملائكة. قالوا: وإنما فزع عن قلوبهم، من غشية تصيبهم عند سماعهم كلام الله بالوحى<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن عطية: في الكلام حذف يدل عليه الظاهر. كأنه قال: ولا هم شفعاء كما تزعمون أنتم، بل هم عبد مسلمون أبداً، يعني منقادون، حتى إذا فزع عن قلوبهم، والمراد: الملائكة. على ما اختاره ابن جرير، وغيره.

قال ابن كثير: وهو الحق الذي لا مزية فيه؛ لصحة الأحاديث فيه والأثار<sup>(٣)</sup>. وقال أبو حيّان<sup>(٤)</sup>: تظاهرت الأحاديث عن رسول الله ﷺ، أن قوله: ﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم﴾ إنما هي في الملائكة، إذا سمعت الوحى إلى جبريل يأمره الله به، سمعت كجر سلسلة الحديد على الصفوان، فتفزع عند ذلك تعظيمًا وهيبة.

(١) إضافة من (ض) و(ه) و(ط).

(٢) «تفسير الطبرى» ٢٢ / ٩٠.

(٣) «تفسير ابن كثير» ٦ / ٥٠٣.

(٤) محمد بن يوسف بن علي الجياني، مفسر تحوى (ت ٧٤٥هـ) «شنرات الذهب» ٦ / ١٤٥.

[٦٥ / ١] قال: / وبهذا المعنى - من ذكر الملائكة في صدر الآية - تتسق هذه الآية على الأولى، ومن لم يشعر أن الملائكة مشار إ إليهم من أول قوله: «الَّذِينَ زَعَمُتُمْ» لم تتصل له هذه الآية بما قبلها.

قوله: «قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ» ولم يقولوا: ماذا خلق ربنا؟ ولو كان كلام الله مخلوقاً، لقالوا: ماذا خلق؟! انتهى. من (شرح سنن ابن ماجة). ومثله الحديث «ماذا قال ربنا يا جبريل؟»<sup>(١)</sup> وأمثال هذا في الكتاب والسنّة كثير.

وقوله: «قَالُوا الْحَقُّ» أي: قالوا: قال الله الحق. وذلك لأنهم إذا سمعوا كلام الله صعقوا، ثم [إذا]<sup>(٢)</sup> أفاقوا أخذوا يسألون، فيقولون: ماذا قال ربكم؟ فيقولون: قال الحق.

قوله: «وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ». علوُ القدر وعلوُ القدرة وعلوُ الذات، فله العلوُ الكامل من جميع الوجوه؛ كما قال عبد الله بن المبارك - لما قيل له: بماذا نعرف ربنا؟. قال: بأنه على عرشه، بائن من خلقه. تسكت منه بالقرآن، لقول الله تعالى: «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى». [طه: ٥] «ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ». [الفرقان: ٥٩] في سبعة مواضع في القرآن.

قوله: «الْكَبِيرُ». الذي لا أكبر منه ولا أعظم، تبارك وتعالى.

قال المصنف رحمه الله تعالى: في الصحيح، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاً لقوله، كأنه سلسلة على صفوان، ينعدُهم ذلك، حتى إذا فزع عن قلوبهم. قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير، فيسمعها مسترق السمع - ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض، وصنه سفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه -، فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقىها الآخر إلى من تحته، حتى يلقىها على لسان الساحر أو الكاهن. فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقىها،

(١) قطعة من حديث النواس بن سمعان، سياني قريبا.

(٢) ساقط من الأصل (ض) (هـ).

وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة، فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا؟ فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء<sup>(١)</sup>.

ش : قوله : (في الصحيح) - أى : (صحيح البخاري).

قوله: إذا قضى الله الأمر في السماء أى: إذا تكلم الله بالأمر الذي يوحيه إلى جبرائيل، بما أراده؛ كما صرّح به في الحديث الآتي.

وكما روى سعيد بن منصور، وأبو داود، وابن جرير، عن ابن مسعود «إذا تكلم الله بالوحي سمع أهل السموات صلصلة كجر السلسلة على الصفوان»<sup>(٢)</sup>.

وروى ابن أبي حاتم، وابن مردويه، عن ابن عباس، قال: لما أوحى الجبار إلى محمد صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ دعا الرسول من الملائكة ليعشه بالوحي. فسمعت الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحي، فلما كشف عن قلوبهم، سألاه عما قال الله؟ فقالوا: الحق، وعلموا أنَّ الله لا يقول / إلا حقاً<sup>(٣)</sup>.  
[٦٥/ ب]

قوله: «ضررت الملائكة بفتحتها خضعاناً لقوله» أى: لقول الله تعالى.

قال الحافظ: خضعاناً. بفتحتين، من الخضوع. وفي رواية بضم أوله وسكون ثانية، وهو مصدر بمعنى خاضعين<sup>(٤)</sup>.

قوله: «كان سلسلة على صفوان» أى: كان الصوت المسموع سلسلة على صفوان، وهو الحجر الأملس.

قوله: «ينفذُهم ذلك» هو: بفتح التحتية، وسكون النون، وضم الفاء والذال المعجمة. ذلك. أى: القول. والضمير في : ينفذُهم. للملائكة، أى: ينفذُ ذلك القولُ الملائكة: أى: يخلص ذلك القول، ويمضى فيهم حتى يفزعوا منه.

(١) آخر جه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٧٠١ ، ٤٨٠٠ ، ٧٤٨١).

(٢) سعيد بن منصور، كما في «الدر المثور» (٦/٦٩٩) وأبو داود في «السنن» رقم (٤٧٣٨) وابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٢/٩٠).

(٣) ابن أبي حاتم، وابن مردويه، كما في «الدر المثور» (٦/٦٩٧).

(٤) ابن حجر، «فتح الباري» (٨/٥٣٨).

وعند ابن مروديه، من حديث ابن عباس: «فلا ينزل على أهل سماء إلا صُعقوا»<sup>(١)</sup>.

وعند أبي داود، وغيره مرفوعاً «إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا، فتصعقون، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم جبريل» الحديث<sup>(٢)</sup>.

قوله: «حتى إذا فُرِعَ عن قلوبهم» تقدم معناه.

قوله: «قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق» أي: قالوا: قال الله الحق، علموا أنه لا يقول إلا الحق.

قوله: «فيسمعها مسترقُ السمع» أي: يسمع الكلمة التي قضاها الله، وهم الشياطين يركب بعضهم بعضاً.

وفي (صحيح البخاري)، عن عائشة مرفوعاً «إنَّ الملائكة تنزلُ في العنان - وهو السحاب - فتذكرة الأمْرَ قُضِيَ في السماء، فتسترقُ الشياطين السمع، فتوحيه إلى الكُهَان»<sup>(٣)</sup>.

قوله: (ومسترق السمع، هكذا وصفه سفيانُ بكته). أي: وصف ركوب بعضهم فوق بعض.

وسُفيان: هو ابنُ عبيدة، أبو محمد الهمالى الكوفى، ثم المکى، ثقةٌ حافظ، فقيه إمامٌ حجة. مات سنة ثمانٍ وتسعين ومائة، وله إحدى وتسعون سنة.

قوله: (فحرَّفَها). بحاء مهملة، وراء مشددة، وفاء.

قوله: (وبدد). أي: فرق بين أصابعه.

قوله: «فيسمع الكلمة فيلقinya إلى من تحته» أي: يسمع الفوقة الكلمة، فيلقinya إلى آخر تحته، ثم يلقinya إلى من تحته، حتى يلقinya على لسان الساحر أو الكاهن.

(١) ابن مروديه، كما في «فتح الباري» (٨ / ٥٣٨).

(٢) مضى تخريرجه.

(٣) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٣٢١٠، ٣٢٨٨، ٥٧٦٢، ٦٢١٣، ٧٥٦١).

قوله: «فربما أدركه الشهابُ قبل أن يلقها» الشهاب: هو النجم الذي يرمي.  
أى: ربما أدرك الشهابُ المسترقَ.

وهذا/ يدلُّ على أنَّ الرمي بالشَّهابِ كان قبل المبعث؛ لما روى أحمَدُ، وغيره - [١/٦٦].  
والسياق له في (المسنن)، من طريق معمَر - أئبنا الزهرى، عن علَى بن حسِين،  
عن ابن عباس، قال: كان رسولُ الله ﷺ جالساً في نفر من أصحابه - قال عبدُ  
الرَّزاق: من الأنصار - قال: فرمى بنجمٍ عظيم، فاستثار، قال: «ما كتمْ تقولون  
إذا كان مثل هذا في الجاهلية؟» قال: كنا نقول: لعلَّه<sup>(١)</sup> يولد عظيم أو يموت  
عظيم - قلتُ للزهرى: أكان يرمي في الجاهلية؟ قال: نعم، ولكن غلظت حين  
بعث النبي ﷺ - [قال<sup>(٢)</sup>: «فإنَّه<sup>(٣)</sup> لا يرمي بها موت أحد، ولا لحياته. ولكن ربنا  
تبارك اسمه: إذا قضى أمراً سبع حملة العرش، ثم سبع أهل السماء الذين  
يلونهم، ثم الذين يلونهم، حتى يبلغ التسييج هذه السماء الدنيا. ثم يستخبر أهلُ  
السماء الذين يلون حملة العرش، فيقول الذين يلون حملة العرش لحملة العرش:  
ماذا قال ربكم؟ فيخبرونهم، ويخبر أهل كل سماء سماء، حتى يتنهى الخبرُ إلى  
هذه السماء، ويختطفُ الجنُّ السمعَ فيرمون. فما جاءوا به على وجهه فهو حق،  
ولكنهم يقرِّرون فيه ويزيدون». قال أبي، قال عبد الرزاق ويختطف  
الجنُّ ويرمون» وفي رواية له «لكنهم يزيدون فيه، ويقررون وينقصون»<sup>(٤)</sup>.

قوله: «فيكذب معها مائة كذبة» أى: الكاهن، أو الساحر.

وكذبة. بفتح الكاف، وسكون الذال المعجمة.

قوله: «فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا» هكذا في نسخة  
بخط المصنف رحمة الله، كالذى في (صحيح البخارى) سواء.

قال المُصنَّفُ: وفيه: قبولُ النقوس للباطل. يتعلّقون بواحدة، ولا يعتبرون  
بمائة<sup>(٥)</sup>.

(١) كلمة: لعله. ليست في النسختين المطبوعتين من «المسنن».

(٢) إضافةً من (هـ) و(ط) و«المسنن» (ط. المارف ٢٦٨/٣).

(٣) الأصل و(هـ) و(ط): فإنها. «ومثبت» من (ضـ) و«المسنن».

(٤) أحمد في «المسنن» (١/٢١٨)، وأخرجه مسلم في «ال صحيح» رقم ٢٢٢٩.

(٥) المسألة الثامنة عشرة.

وفيه: أنَّ الشَّيْءَ إِذَا كَانَ فِيهِ شَيْءٌ مِّنَ الْحَقِّ، فَلَا يَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ حَقٌّ كُلُّهُ.  
فكثيراً ما يلبس أهلُ الضلال الحقَّ بالباطل، ليكون أقبل لباطلهم، قال تعالى:  
**﴿وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْنُومُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾**. [البقرة: ٤٢].

وفي هذه الأحاديث وما بعدها، وما في معناها: إثباتُ علو الله تعالى على خلقه على ما يليق بجلاله وعظمته، وأنه تعالى لم يزل متكلماً إذا شاء بكلام [٦٦/ب] يسمعه الملائكة/. وهذا قول أهل السنة قاطبة سلفاً وخلفاً، خلافاً للأشاعرة والجهمية، ونفاة المعتزلة. فإياك أن تلتفت إلى ما زخرفة أهلُ التعطيل، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن النواس بن سمعان، قال: قال رسول الله ﷺ «إذا أراد الله تعالى أن يُوحِي بالأمر تكلَّم بالوحي، أخذت السموات منه رجفةٌ - أو قال رعدةٌ - شديدةٌ، خوفاً من الله عز وجل. فإذا سمع ذلك أهلُ السموات صُعقوا وخرُوا لله سجداً. فيكون أولَ من يرفع رأسه جبريلُ، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، ثم يمرّ جبريل على الملائكة، كلَّما مرَّ بسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا يا جبريل؟ فيقول: قال الحقُّ، وهو العليُّ الكبير. فيقولون كُلُّهم مثل ما قال جبريل، فينتهي جبريلُ بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل».

ش : هذا الحديث: رواه ابنُ أبي حاتم، بسنده، كما ذكره العمامُ ابن كثير في (تفسيره) <sup>(١)</sup>.

**النواسُ** بن سمعان - بكسر السين - بن خالد الكلابي، ويقال: الأنصارى، صحابي. ويقال: إنَّ آباءَ صحابيٍّ أيضاً.

قوله: «إذا أراد الله أن يُوحِي بالأمر» إلى آخره، فيه: النصُّ على أنَّ الله تعالى يتكلَّم بالوحي. وهذا من حجة أهل السنة - على النفا - لقولهم: لم يزل الله متكلماً إذا شاء.

قوله: «أخذت السموات منه رجفةٌ» السموات مفعول مقدم، والفاعل رجفة، أي: أصحاب السموات من كلامه تعالى رجفة، أي: ارتجفت.

(١) (تفسير ابن كثير) (٦ / ٥٤).

وهو صريحٌ في أنها تسمع كلامه تعالى؛ كما روى ابنُ أبي حاتم، عن عكرمة، قال: إذا قضى الله أَمْرًا تكلّمَ تبارك وتعالى، رجفت السموات والأرض والجبال، وخرّت الملائكة كلُّهم سجداً<sup>(١)</sup>.

قوله: أو قال: «رَعْدَةٌ شَدِيدَةٌ». شَكٌ من الراوى. هل قال النبي ﷺ رجفة، أو قال: رعدة. والراء مفتوحة فيهما.

قوله: «خُوفاً من الله عز وجل» وهذا ظاهرٌ في أنَّ السموات تخاف الله، بما يجعل الله تعالى فيها من الإحساس، ومعرفة من خلقها.

وقد أخبر تعالى: أنَّ هذه المخلوقات العظيمة تُسبِّحُ؛ كما قال تعالى: ﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبَّعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا يَقْفَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ [الإسراء: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخْرُجُ الْجَبَالُ هَذَا﴾ [مريم: ٩٠]، وقال تعالى /: ﴿وَإِنَّ مِنْهَا لَمَّا يَهْبِطُ مِنْ خُشْبَةِ اللَّهِ﴾ [البقرة: ٧٤].

وقد قرَرَ العلامة ابن القيم رحمه الله : أن هذه المخلوقات، تسبح الله وتخشاهحقيقة، واحتج بهذه الآيات ونحوها.

وفي البخاري: عن ابن مسعود، قال: كنا نسمعُ تسبحَ الطعام، وهو يُؤكَلُ<sup>(٢)</sup>. وفي حديث أبي ذر: أنَّ النبي ﷺ أخذَ في يده حصياتٍ، فسمع لهن تسبحَ الحديث<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن أبي حاتم، كما في « الدر المثور » (٦/٧٠٠).

(٢) البخاري في « الصحيح » رقم (٣٥٧٩)، وأخرجه أحمد في « المسند » (١/٤٦٠).

(٣) أخرجه البزار في « المسند » رقم (٢٤١٢)، (٢٤١٤) (كشف) قال الهيثمي في « مجمع الزوائد » (٨/٢٩٩): رجال أحدهما ثقات، وفي بعضهم ضعف، وقال (٥/١٧٩): وإسناده صحيح. وأبو نعيم في « الدلائل » رقم (٣٣٩) والبيهقي في « الدلائل » (٦/٦٤) والبيهقي في « الدلائل » رقم (٢٩٦) والطبراني في « الأوسط » في « مجمع الزوائد » (٨/٢٩٩) قال ابن حجر في «فتح الباري» (٦/٥٩٢) ليس له إلا هذه الطريقة الواحدة مع ضعفها. وأخرجه من طريق آخر: أبو نعيم في « الدلائل » رقم (٣٣٨)، ومن طريق ثالث أخرجه الطبراني في « الأوسط » كما في « مجمع الزوائد » (٥/١٧٩) وقال: وفيه محمد بن أبي حميد، وهو ضعيف.

وفي الصحيح: قصة حنين الجذع، الذي كان يخطبُ عليه النبيُّ ﷺ قبل اتخاذ المبرٍ<sup>(١)</sup>. ومثلُ هذا كثير.

وقوله: «صُعِقُوا وَخَرُّوا لِللهِ سَجْدًا» الصبعَ: هو الغشى، ومعه السجود.

وقوله: «فَيَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ جَبَرِيلٌ» بفتح أول؛ خبر يكون تقدم على اسمها. ويجوز العكس.

ومعنى جبريل: عبد الله؛ كما روى ابنُ جرير، وغيره، عن علی بن الحسين، قال: كان اسم جبريل: عبد الله، واسم ميكائيل: عبید الله، وإسرافيل: عبد الرحمن. وكل شيءٍ رجع إلى إيل، فهو معبدُ الله عز وجل<sup>(٢)</sup>.

وفيه: فضيلةُ جبريل عليه السلام، كما قال تعالى: «إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* ذِي قُوَّةٍ عِنْدِ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ \* مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ». [التكوير: ١٩ - ٢١].  
قال ابنُ كثیر رحمه الله: إنه لتبليغُ رسولٍ كريم<sup>(٣)</sup>.

قال أبو صالح<sup>(٤)</sup> - في الآية - قال: جبريلُ يدخلُ في سبعين حجاباً من نور،  
بغير إذن<sup>(٥)</sup>.

ولأحمد - بإسناد صحيح - عن ابن مسعود، قال: رأى رسولُ الله ﷺ جبريل في صورته وله ستمائة جناح، كلُّ جناح قد سدَّ الأفق. يسقط من جناحه من التهاويل<sup>(٦)</sup> والدر والياقوت، ما الله به عليم<sup>(٧)</sup>.

فإذا كان هذا عِظِّم هذه المخلوقات، فحالها أعظمُ وأجلُّ وأكبر. فكيف يسوئ

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٥٨٣) والترمذى في «الجامع» رقم (٥٠٥) من حديث ابن عمر.

(٢) ابن حجر الطبرى في «التفسير» (١/٤٣٧).

(٣) «تفسير ابن كثیر» (٨/٣٦١).

(٤) ميزان البصرى، مشهور بكنته، من تلاميذ ابن عباس، مقبول. «تقريب» (٥٥٥).

(٥) أخرجه ابن حجر الطبرى في «التفسير» (٨٠/٣٠).

(٦) التهاويل: واحدُها تهُوَّل، وهي الأشياء المختلفة الألوان، التي تهول الانسان وتغييره «النهاية» (٥/٢٨٣).

(٧) أحمد في «المسندة» (١/٣٩٥، ٣٩٨، ٤١٢، ٤٠٧، ٤٦٠) قال الحافظ ابن كثیر في «التفسير» (٧/٤٢٧):  
إسناده حسن، وأصلُ الحديث: عند البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٨٥٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٨٢).

به غيره في العبادة. دعاءً وخوفاً ورجاءً وتوكلًا، وغير ذلك من العبادات التي لا يستحقها غيره؟ فانظر إلى حال الملائكة وشدة خوفهم من الله تعالى، وقد قال تعالى: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ \* لَا يُسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفَقُونَ \* وَمَنْ يَقُلُّ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ﴾ .  
[الآلية: ٢٦ - ٢٩].

قوله: «فيتهى جبريلٌ بالوحى إلى حيث أمره الله عز وجل» «من السماء [٦٧/ب] والأرض» وهذا تمام الحديث.  
والآيات المذكورة في هذا الباب، والأحاديث: تُقرّر التوحيد، الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا الله.

فإنَّ الملك العظيم، الذي تُصْعِقُ الأَمْلَاكُ من كلامه خوفاً منه ومهابة، وترجُفُ منه المخلوقات. الكامل في ذاته وصفاته، وعلمه وقدرته، وملكه وعزه وغناه عن جميع خلقه، وافتقارهم جميعهم إليه، ونفوذ قدره وتصرف فيهم لعلمه وحكمته: لا يجوز شرعاً ولا عقلاً، أن يجعل له شريكٌ من خلقه في العبادة التي هي حقه عليهم.

فكيف يجعل المربوب ربًا، والعبد معبوداً؟ أين ذهبت عقولُ المشركين؟! سبحان الله عما يشركون.

وقال تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْمَنِ عَبْدًا \* لَقَدْ أَخْصَاهُمْ وَعَدْهُمْ عَدَاءً \* وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرَدَاءً﴾ . [مريم: ٩٣ - ٩٥].  
فإذا كان الجميع عبيداً: فلِم يعبد بعضهم بعضاً بلا دليل ولا برهان، بل مجرد الرأي والاختراع والابتداع؟! ثم قد أرسل رسلاه من أولهم إلى آخرهم، تزجرهم عن ذلك الشرك، وتنهياهم عن عبادة ما سوى الله. (انتهى من شرح سُنْ ابن ماجة).



(١٦)

## باب الشفاعة

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب الشفاعة.

ش: أى: بيان ما أثبته القرآن منها وما نفاه، وحقيقة ما دل القرآن على إثباته.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله عز رجل: **﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُخْسِرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلَيَّ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَقَوَّنُ﴾**

[الأنعام: ٥١].

ش: الإنذار: هو الإعلام بأسباب المخافة، والتحذير منها.

قوله: به. قال ابن عباس: بالقرآن، **﴿الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُخْسِرُوا إِلَى رَبِّهِم﴾** وهو المؤمنون.

وعن الفضيل بن عياض: ليس كل خلقه عاتب، إنما عاتب الذين يعقلون، فقال: **﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُخْسِرُوا إِلَى رَبِّهِم﴾** أى: وهم المؤمنون، أصحاب القلوب الوعية.

قوله: **﴿لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلَيَّ وَلَا شَفِيعٌ﴾** قال الرجاج: موضع ليس: نصب على الحال، كأنه قال: متخلين، من ولئ وشفيع. والعامل فيه: يخافون.

قوله: **﴿لَعَلَّهُمْ يَتَقَوَّنُ﴾** أى: فيعملون في هذه الدار عملاً، ينجيهم الله به من عذاب يوم القيمة.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: **﴿فَلْ شَفَاعَةٌ جَمِيعاً﴾**.

ش: وقبلها **﴿أَمْ أَتَخْدُلُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَاعَاءَ / قُلْ أَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلَا** [١/٦٨]

**يَعْقُلُونَ**). [الزمر: ٤٣] وهذه الآية، كقوله تعالى: «وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤلاء شُفَاعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتَبْيَثُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ». [يونس: ١٨] فيبين تعالى في هذه الآيات، وأمثالها: أنَّ وقوع الشفاعة على هذا الوجه، متفٍ ومنتزع.

وأنَّ اتخاذهم شفيعاء شركٌ، يتزَّهَّرُ الرب تعالى عنهم. وقد قال تعالى: «فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا لَّهُ أَلَّا يَضْلُّوا عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِنْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ». [الأحقاف: ٢٨] فيبيَّن تعالى: أنَّ دعوَاهُمْ أَنْهُمْ يُشفعونَ لهم بتَّالِهِمْ، أنَّ ذلكَ مِنْهُمْ إِفْلُكٌ وافتراء.

وقوله: «قُلْ اللَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا» أي: هو مالكها، وليس ملئ تُطلب منه شيءٌ منها، وإنما تُطلب من يملكها دون كلِّ ما سواه؛ لأنَّ ذلك عبادةً، وتَائِلَّ لا يصلح إلا الله.

قال البيضاوي: لعله ردَّ لما عسى أنْ يُجيِّبوا به، وهو أنَّ الشفاعة أشخاصٌ مقربون.

وقوله: «لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» تقريرٌ لبطلان اتخاذ الشفاعة من دونه؛ لأنَّه مالكُ الملك، فاندرج في ذلك ملكُ الشفاعة. فإذا كان هو مالكها، بطل أنْ تُطلب من لا يملكها «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ»، «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا مَنْ أَرْتَضَى». [الأنبياء: ٢٨].

قال ابنُ جرير: نزلت لما قال الكفار: ما نعبدُ أوثاناً هذه، إلا ليقربونا إلى الله زُلفى. قال الله تعالى: «لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ»<sup>(١)</sup> [الزمر: ٤٤].

قال المصنَّفُ رحمه الله تعالى: قوله: «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ». [البقرة: ٢٥٥]

(١) ابن جرير، «التفسير»، (٥ / ٣٩٥).

ش : قد تبيّنَ ما تقدم من الآيات : أنَّ الشفاعة التي نفاحتها القرآن ، هي التي نُطلب من غير الله .

وفي هذه الآية : بيانُ أنَّ الشفاعة إنما تقع في الدار الآخرة بإذنه ، كما قال تعالى : «يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنِ اذْنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا». [طه: ١٠٩].

فيبيَّنَ أنها لا تقع لأحدٍ ، إلا بشرطين : إذْنُ الرب تعالى للشافع أن يشفع ، ورضاه عن المأذون بالشفاعة فيه . وهو تعالى لا يرضى من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة ، إلا ما أريد به وجهه ، ولقى العبد به مخلصاً غير شاكٍ في ذلك ؛ كما دلَّ على ذلك الحديثُ الصحيح<sup>(١)</sup> . وسيأتي ذلك مقرراً ، في كلام شيخ الإسلام رحمة الله تعالى . /

[٦٨/ب]

قال المصنفُ رحمة الله تعالى : قوله : «وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لَمَنِ يَشَاءُ وَيَرْضَى» [النَّجَم: ٢٦].

ش : قال ابنُ كثير : «وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لَمَنِ يَشَاءُ وَيَرْضَى» كَقوله : «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ» ، «وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لَمَنِ اذْنَ لَهُ» فإذا كان هذا في حق الملائكة المقربين ، فكيف ترجون أيها الجاهلون شفاعة هذه الأنداد عند الله ، وهو لم يشرع عبادتها ، ولا أذن فيها . بل قد نهى عنها على السنة جميع رسله ، وأنزل بالنهي عن ذلك جميع كتبه<sup>(٢)</sup> .

قال المصنفُ رحمة الله تعالى : قوله : «قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شُرُكٍ ، وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ \* وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْهُ إِلَّا لَمَنِ اذْنَ لَهُ» . [سـ١: ٢٢ - ٢٣].

ش : قال ابنُ القيم رحمة الله تعالى ، في الكلام على هذه الآيات : وقد قطع

(١) منها حديث أبي هريرة ، عند مسلم في الصحيح ، رقم ١٩٠٥ ، وحديث أبي موسى الأشعري رقم

(٤) وفيه : «مَنْ قاتَلَ لِتَكُونَ كَلْمَةُ اللَّهِ أَعْلَى فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» .

(٢) «تفسير ابن كثير» ٧/٤٣٤.

الله الأسباب التي يتعلّق بها المشركون جميعها. فالمشرك إنما يتخذ معبوده لما يحصل له من النفع، والنفع لا يكون إلا من فيه خصلةٌ من هذه الأربع: إما مالكٌ لما يريدهُ عابدهُ منه، فإن لم يكن مالكاً كان شريكاً للملك، فإن لم يكن شريكاً له كان معييناً له وظهيراً، فإن لم يكن معييناً ولا ظهيراً كان شفيعاً عنده.

فنفي سبحانه المراتب الأربع نفياً مُرتباً، منتقلًا من الأعلى إلى الأدنى. فنفي الملك والشركة، والمظاهره والشفاعة التي يطلبها المشرك. وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لشرك، وهي الشفاعة بإذنه.

فكفى بهذه الآية: نوراً وبرهاناً، وتجريداً للتوحيد، وقطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها.

والقرآن مملوءٌ من أمثالها ونظائرها، ولكن أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته، وتضمنه له. ويظنه في نوعٍ وقوعٍ قد خلوا من قبلٍ، ولم يعقبوا وارناً. وهذا هو الذي يحولُ بين القلب وبين فهم القرآن.

ولعمر الله، إنَّ كَانَ أُولُئِكَ قَدْ خَلُوا، فَقَدْ وَرَثُوهُمْ مِنْهُمْ هُوَ مُثْلُهُمْ أَوْ شَرٌّ مِنْهُمْ، أَوْ دُونَهُمْ. وَتَنَاهُوا عَنِ الْقُرْآنِ لِهُمْ كَتَاهُوا لِأُولُئِكَ<sup>(١)</sup>.

ثم قال: ومن نوعه - أي: الشرك - طلبُ الحاجات من الموتى، والاستغاثة بهم.

[١/٦٩] وهذا أصلُ شرك العالم؛ فإنَّ الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه تفعة ولا ضرراً، فضلاًً لمن استغاث به وسأله أن يشفع له إلى الله. وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده. فإنه لا يقدر أن يشفع له عند الله إلا بإذنه، والله لم يجعل استغاثته وسؤاله سبيلاً لإذنه وإنما السبب كمالُ التوحيد. فجاء هذا المشرك بسبب يمنع الإِذْنَ، وهو بمنزلة من استعان في حاجته بما يمنع حصولها. وهذه حالةٌ كلُّ مشرك.

فجمعوا: بين الشرك بالمعبود، وتغيير دينه، ومعاداة أهل التوحيد، ونسبة أهله إلى التنصاص بالأموات. وهم قد تبنّصوا الخالق بالشرك، وأولياءَ الموحدين بذمهم وعييهم ومعاداتهم، وتنصصوا من أشركوا به غاية التنصاص؛ إذ ظنوا أنهم راضون

(١) ابن القيم، «مدارج السالكين» (١/٣٤٣).

منهم بهذا، وأنهم أمرؤهم به، وأنهم يوالونهم عليه. وهؤلاء هم أعداءُ الرسول في كل زمانٍ ومكان، وما أكثر المستجبيين لهم.

وما نجا من شركٍ هذا الشرك الأكبر إلا من جرَّد توحيدَ الله، وعادى المشركين في الله، وتقرب بمحنته إلى الله، واتخذ الله وحده ولِيَهُ وَإِلَهَهُ وَمَعبودُه.

فجَرَّدْ حَبَّةَ الله، وَخُوفَةَ الله، وَرَجَاءَهُ الله، وَذَلَّهُ الله، وَتَوَكُّلَهُ عَلَى الله، واستعانته بالله، والتتجاه إلى الله، واستغاثته بالله، وقصده الله. متباعاً لأمره، مُتطلباً لمرضاته. إذا سألهُ الله، وإذا استعان استعان بالله، وإذا عمل عمل الله. فهو الله، وبِالله، ومع الله. انتهى كلامه رحمة الله<sup>(١)</sup>.

وهذا الذي ذكره هذا الإمام: هو حقيقة دين الإسلام، كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنَ دِيَنًا مِّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ اللَّهُ وَهُوَ مَحْسِنٌ وَّاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا﴾. [النساء: ١٢٥].

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قال أبو العباس: نفي الله عمَا سواه، كلَّ ما يتعلَّق به المشركون. فنفي أن يكون لغيره ملكٌ أو قسطٌ منه، أو يكون عوناً لله. ولم يبقَ إلا الشفاعة، فبَيْنَ أنها لا تنفعُ إلا لمن أذن له الربُّ، كما قال: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَقَنَ﴾. [الأنبياء: ٢٨].

فهذه الشفاعةُ التي يظنها/ المشركون: هي مُتَفَقِّيةٌ يوم القيمة كما نفتها القرآن، [٦٩/ ب] وأخبر النبي ﷺ: أنه يأتي فيسجدُ لربِّه ويحمدُه. لا يبدأ بالشفاعة أولاً، ثم يقال له: «ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تُعطَ واسمع تُشفع»<sup>(٢)</sup>.

وقال له أبو هريرة: من أسعَ الناس بشفاعتك؟ قال: «من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قلبه»<sup>(٣)</sup> فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله، ولا تكون لمن أشرك بالله.

(١) ابن القيم، «ملذاج السالكين» (١/ ٣٤٦).

(٢) قطعةٌ من حديث الشفاعة: أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٧١٢، ٣٣٦١، ٣٣٤٠) ومسلم في «ال صحيح» رقم (١٩٤) من حديث أبي هريرة.

(٣) سيأتي تخرجه.

وحقيقته: أنَّ اللهَ سبحانه وتعالى هو الْذِي يُتَفَضَّلُ عَلَى أَهْلِ الْإِخْلَاصِ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ بِوَاسْطَةِ دُعَاءٍ مِنْ أَذْنِهِ أَنْ يُشْفَعَ، لِيُكْرَمَهُ وَيُنَالَ الْمَقَامُ الْمَحْمُودُ. فَالشَّفاعةُ الَّتِي نَفَاهَا الْقُرْآنُ: مَا كَانَ فِيهَا شُرُكٌ، وَلَهُذَا أَثْبَتَ الشَّفاعةَ بِإِذْنِهِ فِي مَوَاضِعٍ، وَقَدْ بَيَّنَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهَا لَا تَكُونُ إِلَّا لِأَهْلِ التَّوْحِيدِ وَالْإِخْلَاصِ<sup>(١)</sup>.

ش : قوله: (قال أبو العباس): هو كُنْيَةُ شِيخِ الْإِسْلَامِ، أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الْحَلِيمِ بْنِ عَبْدِ السَّلَامِ بْنِ تِيمِيَّةَ الْحَرَانِيِّ، إِمامُ الْمُسْلِمِينَ رَحْمَةُ اللهِ.

قوله: (وقال له أبو هريرة) إلى آخره. هذا الحديث رواه البخاري، والنسائي، عن أبي هريرة<sup>(٢)</sup>.

ورواه أَحْمَدُ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حِبَّانَ، وَفِيهِ: «وَشَفَاعَتِي لِمَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ مُخْلِصًا، يُصَدِّقُ قُلْبُهُ لِسَانَهُ، وَلِسَانَهُ قُلْبُهُ»<sup>(٣)</sup>.

وَشَاهَدَهُ فِي (صَحِيحِ مُسْلِمٍ)، عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «الْكُلُّ نَبِيٌّ دُعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ، فَتَعْجَلْ كُلُّ نَبِيٍّ دُعْوَتِهِ، وَإِنِّي اخْتَبَأْ دُعَوَتِي شَفاعةً لِأَمْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَهِيَ نَاثَلَةٌ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنْ مَاتَ لَا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا»<sup>(٤)</sup>.

وقد ساق المصنفُ رحمة الله كلام شيخ الإسلام هنا، فقام مقام الشرح والتفسير لما في هذا الباب من الآيات. وهو كافٍ وافٍ بتحقيق مع الإيجاز. والله أعلم.

وقد عَرَفَ الْإِخْلَاصَ بِتَعْرِيفِ حَسْنٍ، فَقَالَ: الْإِخْلَاصُ: مَحْبَّةُ اللهِ وَحْدَهُ، وَإِرَادَةُ وَجْهِهِ<sup>(٥)</sup>.

وقال ابنُ القييم رحمة الله - في معنى حديث أبي هريرة -: تأمل هذا الحديث كيف جعل الأسباب التي تُنَالُ بها شفاعته: تجريد التوحيد، عكس ما عند المشركين أنَّ الشفاعة تُنَالُ باتخاذهم شفعاء وعبادتهم وموالاتهم. فقلَّبَ النَّبِيُّ ﷺ مَا في

(١) ابن تيمية، «الكلام على حقيقة الإسلام»، ١١٩ - ١٢١.

(٢) البخاري في «الصحيح» رقم (٩٩)، والنسائي في «السنن الكبرى» في كتاب «العلم» كما في «تحفة الأشراف» (٩ / ٤٨٣).

(٣) أحمد في «المسندة» (٢ / ٣٠٧) وابن حبان في «الصحيح» (٨ / ١٣١).

(٤) مسلم في «الصحيح» رقم (١٩٩)، وأخرجه أَحْمَدُ في «المسندة» (٢ / ٢٧٥).

(٥) ابن القييم، «مدارج السالكين» (٢ / ٨٩).

زعمهم الكاذب، وأخبر أنَّ سبب الشفاعة تجريدُ التوحيد، فحيثُد يأذن / الله [٢٠/٧٠] للشافع أن يشفع.

ومن جهل المشرك اعتقاده أنَّ من اتَّخذه ولِيًّا أو شفيعاً، أنه يشفع له وينفعه عند الله، كما يكون خواصُ الملوك والولاة تنفع مَنْ والاهم.

ولم يعلموا أنه لا يشفع عنده أحدٌ إلا بِإذنه، ولا يأذن في الشفاعة إلا مَنْ رضى قوله وعمله؛ كما قال في الفصل الأول: «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ» وفي الفصل الثاني: «وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَضَى» وبقي فصل ثالث، وهو أنه لا يرضى من القول والعمل إلا توحيدَه واتباع رسوله ﷺ. فهذه ثلاثة فصول، تقطع شجرة الشرك من قلب من وعاها وعقلها. انتهى<sup>(١)</sup>.

وذكر أيضاً رحمة الله: أنَّ الشفاعة ستة أنواع:

الأول: الشفاعةُ الْكَبْرِيُّ، التي يتأخرُ عنها أولُو العزم عليهم الصلاة والسلام، حتى تنتهي إلىه ﷺ، فيقول: أنا لها<sup>(٢)</sup>. وذلك حين يرغبُ الخلائقُ إلى الآنياء، ليشعروا لهم إلى ربِّهم حتى يُريهم من مقامهم في الموقف. وهذه شفاعةٌ يختصُ بها، لا يُشرِّكُه فيها أحد.

الثاني: شفاعته لأهل الجنة، في دخولها. وقد ذكرها أبو هريرة، في حديثه الطويل المتفق عليه<sup>(٣)</sup>.

الثالث: شفاعته لِقَوْمٍ مِّنَ الْعُصَّاةِ مِنْ أُمَّتِهِ، قد استوجبو النار بذنبِهم، فيشفعُ لهم أن لا يدخلوها.

الرابع: شفاعته في العصاة من أهل التوحيد، الذين يدخلون النار بذنبِهم. والأحاديثُ بها متواترة عن النبي ﷺ، وقد أجمع عليها الصحابةُ وأهلُ السنَّة قاطبة، وبدعوا من أنكروا، وصاحوا به من كُلِّ جانب، ونادوا عليه بالضلالة.

(١) ابن القيم «مدارج السالكين» (١/٣٤١).

(٢) قطعةٌ من حديث: أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٧٥١٠) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٩٣) من حديث أنس.

(٣) مضى تحريره قريباً.

الخامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة، في زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم. وهذه مما لم يُنزع فيها أحد.

وكلها مختصة بأهل الإخلاص، الذين لم يتخذوا من دون الله ولِيًّا ولا شفيعاً، كما قال تعالى: **﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُخْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ﴾**. [الأنعام: ٥١].

السادس: شفاعته في بعض الكُفَّار من أهل النار، حتى يُخفَف عذابه. وهذه خاصة بأبي طالب وحده.

(١٧)

## باب

**قول الله تعالى:**

﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي  
مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ﴾

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ  
وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ﴾. [القصص: ٥٦].

ش: سبب نزول هذه الآية: موت أبي طالب على ملة عبد المطلب، كما يأتي  
بيان ذلك في حديث الباب.

قال ابنُ كثير: يقول تعالى لرسوله: إنك يا محمد ﴿لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾  
أى: ليس إليك ذلك، إنما عليك البلاغ، والله يهدى/ من يشاء، وله الحكمة [٧٠/ب]  
البالغة، والحجۃ الدامغة؛ كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي  
مَنْ يَشَاءُ﴾. [البقرة: ٢٧٢] وقال: ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ﴾  
[يوسف: ١٠٣].

قلت: والمنفي هنا هداية التوفيق والقبول؛ فإنَّ أمر ذلك إلى الله، وهو القادر  
عليه. وأماماً الهدایة المذکورة في قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ  
مُسْتَقِيمٍ﴾. [الشورى: ٥٢] فإنها هداية الدلاله والبيان. فهو المبين عن الله، والدلال  
على دينه وشرعه.

قال المصنف رحمه الله تعالى: في الصحيح، عن ابن المسيب عن أبيه، قال:  
لما حضرت أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله ﷺ وعنه عبد الله بن أبي أمية،

(١) تفسير ابن كثير ٦/٢٥٥.

وأبو جهل، فقال له: «يا عمّ، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاجٌ لك بها عند الله». فقلال له: أترغبُ عن ملة عبد المطلب؟ فأعاد عليه النبي ﷺ، فأعاد. فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب. وأبي أن يقول: لا إله إلا الله. فقال النبي ﷺ لاستغفرنَ لك ما لم تُأْتِه عنك» فأنزل الله عز وجل **﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَى قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ﴾** [التوبه: ١١٣]، وأنزل في أبي طالب **﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ﴾**<sup>(١)</sup>.

ش : قوله: في (ال الصحيح)، أى في (الصحيحين).

وابن المسيب، هو سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب بن عمرو بن عائذ ابن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء والفقهاء الكبار السبعة من التابعين. اتفق أهل الحديث على أن مراسيله أصح المراسيل. وقال ابن المديني: لا أعلم في التابعين أوسع علمًا منه. مات بعد التسعين، وقد ناهز الثمانين.

وأبوه المسيب صحابي، بقى إلى خلافة عثمان رضي الله عنه، وكذا جده حزن، صحابي استشهد باليمامة.

قوله: **(لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبَ الْوَفَاءَ)**. أى: علاماتها ومقدماتها.

قوله: **(جَاءَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ)**. يُحتمل أن يكون المسيب حضر مع الاثنين؛ فإنهما من بني مخزوم، وهو أيضاً مخزومي. وكان الثلاثة إذ ذاك كفاراً؛ فقتل أبو جهل على كفره، وأسلم الآخران.

[٢/٧١] قوله: «يا عمّ منادي مُضَافٍ / ، يجوز فيه إثبات الياء وحذفها. حُذفت الياءُ هنا، وبقيت الكسرة دليلاً عليها.

قوله: «قل: لا إله إلا الله» أمره أن يقولها، لعلم أبي طالب بما دلت عليه: من نفي الشرك بالله، وإخلاص العبادة له وحده.

---

(١) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (١٣٦٠، ٣٨٨٤، ٤٦٧٥، ٤٧٧٢، ٦٦٨١)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٤).

فإنَّ من قالها بعلمٍ ويقينٍ، فقد بريءٌ من الشرك والشركين ودخل في الإسلام؛ لأنَّهم يعلمون ما دلَّتْ عليه. وفي ذلك الوقت، لم يكن بمكة إلَّا مسلمٌ أو كافر. فلا يقولها إلَّا من ترك الشرك، وبريء منه.

ولما هاجر النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة: كان فيها المسلمون الموحدون، والمنافقون الذين يقولون بآياتهم وهم يعرفون معناها لكن لا يعتقدونه، لما في قلوبهم من العداوة والشك والريب، فهم مع المسلمين بظاهر الأعمال دون الباطن.

وفيها اليهود، وقد أقرُّهم رسول الله ﷺ هاجر، ووادعهم بأن لا يخونوه ولا يُظاهروا عليه عدواً، كما هو مذكورٌ في كتب الحديث والسير.

قوله: «كلمة» قال القرطبي: بالنسب، على أنه بدلٌ من لا إله إلَّا الله. ويجوز الربع، على أنه خبرٌ مبتدأ محنوف.

قوله: «أحاجٌ لك بها عند الله» هو بتشديد الجيم، من المحاجة.

وفيه: دليلٌ على أنَّ الأعمال بالحوافير؛ لأنَّه لو قالها في تلك الحال، معتقداً ما دلَّتْ عليه مطابقة من النفي والإثبات، لنفعته.

قوله: (فقالا له: أترغبُ عن ملة عبد المطلب؟). ذكره الحجة الملعونة، التي يحتاج بها المشركون على المرسلين؛ كقول فرعون لموسى: «فَمَا بَالُ الْقُرُونُ الْأُولَى؟» [طه: ٥١]، قوله تعالى: «وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرْفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى أُمَّارِهِمْ مُقْنَدُونَ» [الزخرف: ٢٣].

قوله: ( فأعاد عليه النبي ﷺ ، فأعادا). فيه: معرفتهم معنى لا إله إلَّا الله؛ لأنَّهما عرفاً أنَّ أبا طالب لو قالها لتبرأ من ملة عبد المطلب. فإنَّ ملة عبد المطلب هي الشرك بالله في الهيته؛ وأمَّا الربوية فقد أقرُّوا بها كما

تقدّم، وقد قال عبد المطلب لأبرهة:<sup>(١)</sup> أنا رب الإبل، والبيت له رب يمنعه منك<sup>(٢)</sup>.

[٧١] وهذه المقالة منها/ عند قول النبي ﷺ لعنه قوله: لا إله إلا الله استكباراً عن العمل بدلولها؛ كما قال الله تعالى عنهم، وعن أمثالهما من أولئك المشركين: «إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَنَّا لَنَارَكُوا الْهَنَاءَ لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ» [الصافات: ٣٥ - ٣٦] فرد عليهم بقوله: «بَلْ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَقَ الرُّسُلُّينَ» [الصفات: ٣٧].

فيَّ تعالى أنَّ استكبارهم عن قول: لا إله إلا الله؛ لدلالتها على نفي عبادتهم الآلة التي كانوا يعبدونها من دون الله. فإن دلالة هذه الكلمة على نفي ذلك دلالة تضمن، ودلالتها عليه وعلى الإخلاص دلالة مطابقة.

ومن حكمة الرب تعالى في عدم هداية أبي طالب إلى الإسلام، ليبيّن لعباده أنَّ ذلك إليه، وهو القادر عليه دون من سواه.

فلو كان عند النبي ﷺ - الذي هو أفضَّل خلقه - من هداية القلوب وتفريح الكروب، ومغفرة الذنوب، والنجاة من العذاب، ونحو ذلك شيء: لكان أحقر الناس بذلك وأولادهم به عمُّه، الذي كان يحوطه ويحميه وينصره ويؤويه. فسبحان من بَهَرَتْ حكمته العقول، وأرشد العباد إلى ما يدلهم على معرفته وتوحيده؛ وإخلاص العمل له وتحريده.

قوله: (فكان آخر ما قال)، الأحسن فيه الرفع، على أنَّه اسمُ كان. وجملة هو، وما بعدها الخبر.

قوله: (هو على ملة عبد المطلب). الظاهر أنَّ أبي طالب، قال: أنا. فغيره الرواى؛ استقباحاً لللفظ المذكور، وهى من التصرفات الحسنة، قاله الحافظ<sup>(١)</sup>.

(١) أبرهة الأ Prism بن الصباح أبيكسوم، من قواد النجاشي، تولى الجيش الذي بعث إلى اليمن لإنقاذ من بقى من النصارى في تلك البلاد، تفسير ابن كثير، ٥٠٣/٨.

(٢) أخرجه ابن سعد في «الطبقات الكبرى» ٩٠/١.

(٣) ابن حجر، «فتح الباري» ٥٠٧/٨.

قوله: (وابي أن يقول: لا إله إلا الله)، قال الحافظ: هذا تأكيدٌ من الراوى في  
نفي وقوع ذلك من أبي طالب.

قال المصنف: وفيه الرد على من زعم إسلام عبد المطلب<sup>(۱)</sup>، وأسلافه. ومصرة  
 أصحاب السوء على الإنسان، ومصرة تعظيم الأسلاف<sup>(۲)</sup>.

أى: إذا زاد على المشروع، بحيث يجعل أقوالهم حجة يرجع إليها عند التنازع.

قوله: فقال النبي ﷺ: «لاستغرن لك ما لم أنه عنك» قال النwoى: وفيه  
جواز الحلف من غير استحلاف. وكان الحلف هنا لتأكيد العزم على الاستغفار، [۱/۷۲]  
تطبيقاً لنفس أبي طالب.

وكانت وفاة أبي طالب بمكة، قبل الهجرة بقليل.

قال ابن فارس: مات أبو طالب، ولرسول الله ﷺ تسع وأربعون سنة وثمانية  
أشهر وأحد عشر يوماً.

وتوفيت خديجة أم المؤمنين رضى الله عنها، بعد موت أبي طالب بثمانية أيام.

قوله: «ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستغفرو للمرشكين». أى: ما ينبغي  
لهم ذلك. وهو خبر يعني النهي، والظاهر أن هذه الآية نزلت في أبي طالب؛ فإن  
الإتيان بالفاء المقيدة للترتيب، في قوله: فأنزل الله، بعد قوله: «لاستغرن لك ما  
لم أنه عنك» يُفيد ذلك.

وقد ذكر العلماء لنزول هذه الآية أسباباً أخرى، فلا منافاة؛ لأن أسباب النزول قد  
تتعدد.

قال الحافظ: أما نزول الآية الثانية، فواضح في قصة أبي طالب. وأما نزول  
الآية التي قبلها، ففيه نظر.

ويبهظ أن المراد: أن الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب بعده، وهي  
عامة في حقه وحق غيره.

(۱) الأصل (ض): أبي طالب. والثابت من (هـ) و(ط) «كتاب التوحيد». ويرد عليهم أيضاً ما ثبت من حديث  
أبي سعيد الخدري، أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (۳۸۸۵)، ومسلم في «الصحيح» رقم (۶۵۶۴).

(۲) وحديث ابن عباس، أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (۲۱۲) وأحمد في «المسندة» (۱/۲۹۰).

(۳) المسائل: السادسة والثامنة والتاسعة.

يوضح ذلك ما يأتي في التفسير: فأنزل الله بعد ذلك ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾ الآية، ونزل في أبي طالب ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ﴾.

كله ظاهر في أنه مات على غير الإسلام، ويضعف ما ذكره السهيلي: أنه رأى في بعض كتب المسعودي<sup>(١)</sup> أنه أسلم؛ لأن مثل ذلك لا يعارض ما في الصحيح. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وفيه: تحريم الاستغفار للمشركين، وموالاتهم ومحبتهم؛ لأنه إذا حرم الاستغفار لهم فموالاتهم ومحبتهم أولى.

---

(١) أبو الحسن، علي بن الحسين بن علي المسعودي، إخباري صاحب غرائب. قال ابن حجر: وكبه طافحة بأنه كان شيئاً معتزلاً. ت (٣٤٥هـ). «السان الميزان» (٤ / ٢٢٤).

(٢) ابن حجر، «فتح الباري» (٧ / ١٩٥).

(١٨)

## باب

### ما جا، أن سبب كفربني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء أن سبب كفربني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين.

ش: قوله: (تركهم). بالجز عطفاً على المضاف إليه. وأراد المصنف رحمة الله تعالى: بيان ما يؤول إليه الغلو في الصالحين، من الشرك بالله في الإلهية الذي هو أعظم ذنب عصى الله به، وهو ينافي التوحيد الذي دلت عليه كلمة الإخلاص، شهادة أن لا إله إلا الله.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله عز وجل: «يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَا تَغْلُو  
فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيمٍ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ  
الْقَاها إِلَى مَرِيمٍ وَرُوحٌ مِنْهُ» [النساء: ١٧١].

ش: الغلو: هو الإفراط في التعظيم، بالقول والاعتقاد/. أي: لا ترفعوا المخلوق عن منزلته التي أنزل الله، فتنزلوه المنزلة التي لا تبغي إلا الله.

والخطاب: وإن كان لأهل الكتاب، فإنه عام يتناول جميع الأمة؛ تحذيراً لهم أن يفعلوا فعل النصارى في عيسى عليه السلام، واليهود في العزير، كما قال تعالى: «أَلَمْ يَأْنَ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَعْخِشَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمْدُ فَقَسَّتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ» [الم僖: ١٦] ولهذا قال النبي ﷺ: «لا تُطْرُونِي كما أطْرُتَ النصارى ابن مريم» ويأتي.

فكلٌ من دعا نبياً، أو ولياً من دون الله: فقد اتخذه إلهاً، وضاهى النصارى في شركهم، وضاهى اليهود في تفريطهم.

فإنَّ النصارى غلوأ في عيسى عليه السلام، واليهود عادوه وسبوه وتنقصواه. فالنصارى أفرطوا، واليهود فرطوا؛ وقد قال تعالى: «مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكَلَانِ الطَّعَامَ» الآية. [المائد़ة: ٧٥] ففي هذه الآية وأمثالها: الردُ على اليهود والنصارى.

قال شيخ الإسلام: ومن تشبه من هذه الأمة باليهود والنصارى، وغلا في الدين يأفراط فيه أو تفريط، فقد شابههم.

قال: وعلى رضي الله عنه حرق الغالية من الرافضة، فأمر بأخذيد خُذلت لهم عند باب كندة، فقذفهم فيها. واتفق الصحابة على قتلهم، لكنَّ ابن عباس مذهبُه أن يُقتلوا بالسيف من غير تحريق، وهو قولُ أكثر العلماء<sup>(١)</sup>

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: في الصحيح، عن ابن عباس - في قول الله تعالى: «وَقَالُوا لَا تَدْرُنَّ الْهَنَّاكُمْ وَلَا تَدْرُنَّ وَدَآ وَلَا سُواعَآ وَلَا يَغُوثَ وَيَعْوَقَ وَنَسْرَآ» - قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً، وسموها بأسمائهم، ففعلوا. ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم، عبدت<sup>(٢)</sup>.

ش : قوله: في (ال الصحيح) أى: (صحيح البخاري).

وهذا الأثرُ، اختصره المصنفُ رحمة الله. وللفظ / ما في البخاري، عن ابن عباس: صارت الأواثانُ التي في قوم نوح، في العرب بعدُ. أمَّا وَدُ: فكانت لكتب، بدَوَةً الجنديك. وأمَّا سُواعُ: فكانت لهذيل. وأمَّا يَغُوثُ: فكانت لمراد، ثم لبني عُطِيف بالجُرف عند سباء. وأمَّا يَعْوَقُ: فكانت لهمدان. وأمَّا نَسْرُ:

(١) ابن تيمية، ينظر «منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدريَّة» (٢٨/١). و«مجموع الفتاوى» (٣٧٠، ٣٩٤، ٣٩٤).

(٢) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (٤٩٢) وعبد الرزاق في «التفسير» (٢١/٣٢).

فكانت لِحْمِيرَ، لَأَلِ ذِي الْكَلَاعِ: أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ، فِي قَوْمٍ نُوحَ. إِلَى آخِرِهِ.  
وروى: عن عكرمة، والضحاك، وابن إسحاق، نحو هذا.

وقال ابنُ جرير: حَدَّثَنَا أَبْنُ حَمِيدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا مَهْرَانٌ، عَنْ سَفِيَانَ، عَنْ  
مُوسَى، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ قَيْسٍ: أَنَّ يَغُوثَ وَيَعْوَقَ وَنَسْرَأً، كَانُوا قَوْمًا صَالِحِينَ مِنْ بَنِي  
آدَمَ، وَكَانَ لَهُمْ أَتَابَعٌ يَقْتَدُونَ بِهِمْ. فَلَمَّا مَاتُوهُمْ، قَالَ أَصْحَابُهُمْ: لَوْ صُورَنَا هُمْ كَانُوا  
أَشَوَّقَ لَنَا إِلَى الْعِبَادَةِ؛ فَصُورُوهُمْ. فَلَمَّا مَاتُوهُمْ، وَجَاءَ آخَرُونَ دُبًّا إِلَيْهِمْ إِبْلِيسُ،  
فَقَالُوا: إِنَّا كَانُوا يَعْبُدُونَنَا، وَبِهِمْ يُسْقَنُونَ الْمَطَرَ، فَعَبَدُوهُمْ<sup>(۱)</sup>.

قوله: (إِنِ انصِبُوا)، هو بكسر الصاد المهملة.

قوله: (أَنْصَابَا). جمع نُصب، والمراد به هنا: الأصنام المصورة على صور  
أولئك الصالحين، التي نصبوها في مجالسهم، وسموها بأسمائهم.

وفي سياق حديث ابن عباس: ما يدلُّ على أنَّ الأصنام تُسمَّى أُوثَانًا. فاسمُ  
الوثن، يتناول كلَّ معبدٍ من دون الله، سواء كان ذلك المعبد قبراً أو مشهدًا، أو  
صورةً أو غير ذلك.

قوله: (حتى إذا هلك أُولئِكَ). أي: الذين صوروا تلك الأصنام.

قوله: (وَنُسَى الْعِلْمَ)، ورواية البخاري: وَتَنَسَّخَ. وللكلمة يعني<sup>(۲)</sup>:  
وَنُسَخَ الْعِلْمَ. أي: درست آثاره بذهاب العلماء، وعم الجهل حتى صاروا  
لا يُميِّزون بين التوحيد والشرك. فوقعوا في الشرك، ظناً منهم أنه ينفعهم  
عند الله.

قوله: (عُبَدْتَ). لما قال لهم إبليس: إنَّ من كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَهُمْ، وَبِهِمْ  
يُسْقَنُونَ الْمَطَرَ.

فهو الذي زَيَّنَ لَهُمْ عِبَادَةَ الْأَصْنَامِ، وَأَمْرَهُمْ بِهَا. فَصَارَ هُوَ مَعْبُودُهُمْ فِي  
الْحَقِيقَةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنَى آدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ

(۱) تفسير الطبرى، ۹۸/۲۹.

(۲) أبو الهيثم، محمد بن مكي بن محمد المروزى، محدث ثقة، من رواة صحيح البخارى. ت (۴۳۸۹) «سir اعلام النبلاء»، ۱۶/۴۹۱.

عَدُوٌّ مُبِينٌ \* وَأَنْ أَعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ \* وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثِيرًا أَفَلَمْ  
تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿[بس: ٦٠ - ٦٢]﴾.

[٧٣/ب] وهذا يفيدُ الخدرَ من الغلوّ ووسائل الشرك، وإنّما كان القصد بها حسناً.

فإنَّ الشيطان أدخل أولئك في الشرك من باب الغلو في الصالحين، والإفراط في محبتهم، كما قد وقع مثل ذلك في هذه الأمة. أظهر لهم البدع والغلو في قالب تعظيم الصالحين ومحبتهم، ليوقعهم فيما هو أعظم من ذلك، من عبادتهم لهم من دون الله.

وفي رواية، أنهم قالوا: ما عَظَمَ أُولَئِنَا هُولاءِ إِلَّا وَهُمْ يَرْجُونَ شَفَاعَتَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ. أَيْ: يَرْجُونَ شَفَاعَةَ أُولَئِنَا الصَّالِحِينَ الَّذِينَ صَوَّرُوا لَهُمْ أَصْنَامًا عَلَى صُورِهِمْ، وَسَمَّوْهَا بِاسْمَهُمْ.

ومن هنا يعلم أنَّ اتخاذ الشفعاء، ورجاء شفاعتهم بطلبيها منهم: شركٌ بالله، كما تقدم بيانه في الآيات المحكمات.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وقال ابنُ القيم: قال غيرُ واحدٍ من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم. ثم طالَ عليهم الأمد، فعبدوهُم (١).

ش : قوله: (وقال ابن القيم). هو الإمام العلامة، محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعى الدمشقى، المعروف بابن قيم الجوزية.

قال الحافظ السخاوى: العلامةُ الحجةُ، المتقدّمُ في سعة العلم ومعرفة الخلاف وقوه الجنان، المجمعُ عليه بين المافق والمخالف، صاحبُ التصانيف السائرة، والمحاسن الجمة. مات سنة إحدى وخمسين وسبعمائة.

قوله: (قال غيرُ واحدٍ من السلف). هو يعني ما ذكره البخارى، وابنُ جرير. إلا أنه ذكر عكوفهم على قبورهم، قبل تصويرهم تماثيلهم.

وذلك من وسائل الشرك، بل هو شرك؛ لأن العكوف لله في المساجد عبادة. فإذا عكفوا على القبور، صار عكوفهم - تعظيمًا ومحبة - عبادة لها.

(١) ابن القيم، «اغاثة الدهناني» (١/٢٠٣).

قوله: (ثم طال عليهم الأمدُ فعبدوهم). أي: طال عليهم الزمان. وسبب تلك العبادة والوصول إليها: هو ما جرى من الأولين، من التعظيم في العكوف على قبورهم، ونصب صورهم في مجالسهم. فصارت بذلك أوثاناً تبعدُ عن الله، كما ترجم به المصنفُ رحمة الله تعالى.

فإنهم تركوا بذلك دينَ الإسلام، الذي كان أولئك عليه قبل حدوث وسائل هذا الشرك.

فكروا بعبادة تلك الصور، واتخاذهم شفعاء. وهذا أولُ شرك حصل في الأرض.

قال القرطبي: وإنما صورَ أواتِلهم الصور ليتأسوا بها، ويذكروا أفعالهم الصالحة، فيجتهدوا كاجتهادهم، ويعبدوا الله عند قبورهم. ثم خلفهم قومٌ جهلو مرادهم، ووسوس لهم الشيطان أنَّ أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها. انتهى<sup>(١)</sup>.

قال ابنُ القيم: وما زال الشيطانُ يُوحى إلى عباد القبور، ويُلقى إليهم أنَّ البناء والعكوف عليها من محبة أهل القبور من الأنبياء والصالحين، وأنَّ الدعاء عندها مستجاب. ثم ينقلُهم من هذه المرتبة إلى الدعاء به، والإقسام على الله به، فإن شأن الله أعظمُ من أن يُقسم عليه، أو يُسأل بأحدٍ من خلقه.

إذا تقرَّ ذلك عندهم. نقلهم منه إلى دعائه وعبادته، وسؤاله الشفاعة من دون الله، واتخاذ قبره وثناً تعلقُ عليه القناديلُ والستور، ويُطاف به ويُستلم ويُقبل، ويُحج إلىه ويذبح عنده!

إذا تقرَّ ذلك عندهم. نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته، واتخاده عيداً ومنسكاً، ورأوا أنَّ ذلك أَنْفع لهم في دنياهم وأخراهم.

وكُلُّ هذا مما قد عُلم بالاضطرار من دينِ الإسلام، أنه مضادٌ لما بعث الله به رسولَ ﷺ: من تحريم التوحيد، وأن لا يُعبد إلا الله.

(١) القرطبي، «أحكام القرآن» (١٨/٣٠، ٨).

فإذا تقرَّر ذلك عندهم. نقلهم منه إلى أنَّ من نهى عن ذلك فقد تنقضَّ أهلَ الرتب العالية، وحطُّهم عن مزالتهم، ورغم أنه لا حُرمة لهم ولا قدر.

وغضب المشركون وأشمازَت قلوبِهم؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَرَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الدِّينُ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبِشُرُونَ﴾ [ال Zimmerman: ٤٥] وسرى ذلك في نفوس كثيرٍ من الجهال والطغام، وكثيرٌ من يتسبَّب إلى العلم والدين. حتى عادوا أهل التوحيد، ورمواهم بالعظائم، ونفرُوا الناس عنهم، ووالواً أهل الشرك وعظمواهم، وزعموا أنهم أولياءُ الله، وأنصار دينه ورسوله، ويابي الله ذلك ﴿وَمَا كَانُوا أُولَيَاءَ إِنْ أُولَيَاؤُهُ إِلَّا الْمُتَّقُونَ﴾ [الأنفال: ٣٤]. انتهى كلامُ ابن القيم رحمه الله تعالى<sup>(١)</sup>.

[٧٤/ب] وفي القصة فوائدٌ ذكرها المصنفُ رحمه الله:

(٢) منها: أنَّ من فهم هذا الباب وما بعده، تبيَّن له غربةُ الإسلام، ورأى من قُدرة الله وتقليله القلوب العجب.

ومنها: أنَّ أولَ شرك حدث في الأرض، سبُّه محبةُ الصالحين. أي: المحبة التي فيها غلوٌ.

ومنها: معرفةُ أولَ شيءٍ غيرِ به دينُ الأنبياء.

ومنها: معرفةُ سبب قبول البدع، مع كون الشرائع والفتيا تُنكرُها، وأنَّ سبب ذلك كله مزاجُ الحق بالباطل، بأمرِين:

الأول: محبةُ الصالحين. والثانى: فعلُ أناسٍ من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً، فظُنَّ مَنْ بعدهم أنهم أرادوا غيره.

ومنها: معرفة جبَلَةُ الإنسان، في كون الحق ينقصُ في قلبه والباطل يزيد. أي: في الغالب.

ومنها: أنَّ فيها شاهداً لما نُقل عن بعض السلف: أنَّ البدعة سبب الكفر، وأنها

(١) ابن القيم، «إغاثةُ الهاشمي» (١/ ٢٣١).

(٢) من هنا ساقطٌ من (ط).

أحب إلى إيليس من المعصية؛ لأن المعصية قد يُتاب منها، والبدعة لا يُتاب منها<sup>(١)</sup>.

ومنها: معرفة الشيطان بما تزول إليه البدعة، ولو حسن قصد الفاعل.

ومنها: معرفة القاعدة الكلية، وهي: النهي عن الغلو، ومعرفة ما يقول إليه. أي: من الشرك.

ومنها: النهي عن التماطل، والحكمة في إزالتها.

ومنها: معرفة عظم شأن هذه القصة، وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها. ومنها: - وهي أعجب - قراءتهم إياها في كتب التفسير والحديث، ومعرفتهم لمعنى الكلام، وكون الله تعالى حال بين قلوبهم، حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح هو أفضل العبادة، واعتقدوا أن نهى الله ورسوله هو الكفر المُبيح للدم والمال. يعني: لو نهاهم ناه بنهي الله لهم عن الشرك، لكفروه واستحلوا دمه وماله بذلك.

ومنها: التصریح بأنهم لم يُریدوا إلا الشفاعة.

ومنها: ظنهم أن الذين صوروا الصور أرادوا ذلك.

ومنها: التصریح بأنها لم تُعبد، حتى نسى العلم. ففيها: معرفة قدر وجوده ومضره فقده.

ومنها: أن سبب فقد العلم موت العلماء. انتهى<sup>(٢)</sup>.

ومنها: رد الشبه التي يسمّيها أهل الكلام عقليات، ويدفعون بها ما جاء به الكتاب والسنة:/ من توحيد الصفات، وإثباتها على ما يليق بجلال الله وعظمته [١/٧٥] وكرياته.

ومنها: مضرّة التقليد.

(١) أخرجه ابن الجعدي في «المستد» رقم (١٨٨٥) عن سفيان.

(٢) إلى هنا ساقط من (ط).

(٣) المسائل: الأولى، والثانية، والثالثة، والرابعة، والخامسة، والسابعة، والتاسمة، والتاسعة، والعشرة، والثانية عشرة، والثالثة عشرة، والرابعة عشرة، والخامسة عشرة، والسادسة عشرة، والتاسعة عشرة، والعشرون.

ومنها: ضرورة الأمة إلى ما جاء به الرسول ﷺ، علمًا وعملاً بما يدل عليه الكتاب والسنّة، فإنَّ ضرورة العبد إلى ذلك فوق كل ضرورة.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ، قال: «لا تُطْرُونِي كما أطَرْتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ؛ إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ». فقولوا: عبدُ الله ورسوله» آخر جاه<sup>(۱)</sup>.

ش: قوله: (عن عمر)، هو ابن الخطاب بن نفیل - بنون وفاء مصغراً - العَدُوِّي، أمير المؤمنين، وأفضل الصحابة بعد الصديق رضي الله عنهم. ولِيَ الخلافة عشر سنين ونصفاً، فامتلأت الدنيا عدلاً، وفتحت في أيامه مالكُ كسرى وقيصر. واستشهد في ذي الحجة، سنة ثلاثة وعشرين.

قوله: «لا تُطْرُونِي كما أطَرْتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ» الإطراء: مجاوزة الحد في المدح، والكذب فيه. قاله أبو السعادات. وقال غيره: أى: لا تمدوني بالباطل، ولا تتجاوزوا الحد في مدحى.

قوله: «إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ»، فقولوا: عبدُ الله ورسوله» أى: لا تمدوني فتغلوا في مدحى، كما غلت النصارى في عيسى عليه السلام، فادعوْنا فيه الإلهية. وإنما أنا عبدُ الله، فصفوني بذلك كما وصفني ربِّي، فقولوا: عبدُ الله ورسوله.

فأبى المشركون إلا مخالفة أمره، وارتكاب نهيه. فعظموه بما نهاهم عنه وحدَّرُهم منه، وناقضوه أعظم مناقضة، وضاهوا النصارى في غلوْتهم وشركهم، ووقعوا في المحذور، وجرى منهم من الغلو والشرك شعراً ونشرأً ما يطول عده، وصنفوا فيه المصنفات.

وقد ذكر شيخ الإسلام، عن بعض أهل زمانه: أنه جوز الاستغاثة بالرسول ﷺ، في كل ما يستغاث فيه بالله. وصنف في ذلك مصنفاً، ردة شيخ الإسلام، ورده موجود بحمد الله<sup>(۲)</sup>.

(۱) آخر جه البخاري في «الصحيح» رقم (۳۴۴۵)، (۶۸۳۰) وأصله عند مسلم في «الصحيح» رقم (۱۶۹۱).

(۲) يُعرف بكتاب «الاستغاثة» أو «الرد على البكري» (على بن يعقوب بن جبريل ت ۷۲۴ هـ). «طبقات الداودي»

(۲۱۵/۲) طبع مختصره منذ سنوات طويلة.

ويقول: إنه يعلمُ مفاتيح الغيب، التي لا يعلمها إلا الله. وذكر عنهم أشياءً من هذا النمط. نعوذ بالله من عمي البصيرة.

وقد اشتهر في نظم البوصيري، قوله:

يَا أَكْرَمَ الْخَلْقِ مَا لَى مِنَ الْوَدِ بِهِ سُوَاكَ عِنْدِ حُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمِّ<sup>(١)</sup>!

/ وما بعده من الآيات، التي مضمونها: إخلاصُ الدعاء، واللياذ والرجاء [٧٥/ب] والاعتماد - في أضيق الحالات، وأعظم الاضطرار - لغير الله.

فناقضوا الرسول ﷺ في ارتكاب ما نهى عنه أعظم مناقضة، وشاقوا الله ورسوله أعظم مشaque.

وذلك أنَّ الشيطان أظهر لهم هذا الشرك العظيم، في قالب محبة النبي ﷺ وتعظيمه. وأظهر لهم التوحيد والإخلاص، الذي بعشه الله به في قالب تنفسه.

وهؤلاء المشركون هم المنقصون الناقصون، أفرطوا في تعظيمه بما نهاهم عنه أشدَّ النهي، وفرطوا في متابعته. فلم يبعُروا بأقواله وأفعاله، ولا رضوا بحكمه ولا سلَّموا له. وإنما يحصل تعظيمُ الرسول ﷺ: بتعظيم أمره ونهيه، والاهتداء بهديه، واتباع سنته، والدعوة إلى دينه الذي دعا إليه، ونصرته، وموالاة من عمل به، ومعاداة من خالقه.

فعكس أولئك المشركون ما أراده الله ورسوله علماً وعملاً، وارتكبوا ما نهى الله عنه ورسوله، فالله التسعان<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قال: قال رسول<sup>(٣)</sup> الله ﷺ: «إياكم والغلو؛ فإنما أهلك منْ كان قبلكم الغلو».

(١) من أبيات البردة المشهورة.

(٢) ينظر: كتاب «المحاجة في الرد على اللجة» للمؤلف، ورسالته إلى المحفظي «مجموع رسائل وفتاوي» الشيخ عبد الرحمن بن حسن (٨٢ - ٨٤ ط ١٣٤٥هـ).

(٣) قال الشيخ، سليمان بن عبد الله في «تيسير العزيز الحميد» (٣١٧): مكذا ثبت هذا الياض في أصل المصنف. أهد قلت: ومكذا أيضاً وجذبته في نسخة خطية من نسخ الكتاب. وفي نسخة خطية أخرى، ذكر ما نصه: وفي الصحيح عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ. ذكره.

ش : هذا الحديث ، ذكره المصنفُ بدون ذكر راويه . وقد رواه الإمام أحمد ، والترمذى ، وابن ماجة ، من حديث ابن عباس<sup>(١)</sup> .

وهذا لفظُ أَحْمَدَ : عن ابن عباس ، قال : قال لى رسول الله ﷺ غَدَة جَمْعٌ : « هَلْمَ الْقُطُّ لِي » فلقطتُ له حَصَبَاتٍ ، هُنَّ حَصَبَى الْخَدْفِ . فلما وضعنَ فِي يَدِهِ ، قال : « نَعَمْ ، بِأَمْثَالِ هُؤُلَاءِ . وَإِيَاكُمْ وَالْغُلُو فِي الدِّينِ ؛ فَإِنَّمَا هَلَكَ مِنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِالْغُلُو فِي الدِّينِ » .

قال شيخُ الإِسْلَامِ : هذا عَامٌ فِي جَمِيعِ أَنْوَاعِ الْغُلُو ، فِي الاعْتِقَادَاتِ وَالْأَعْمَالِ . وَسَبَبُ هَذَا الْلَّفْظِ الْعَامِ : رَمُ الْجَمَارُ ، وَهُوَ دَاخِلٌ فِيهِ . مَثَلُ الرَّمْيِ بِالْحَجَارَةِ الْكَبَارِ ؛ بَنَاءً عَلَى أَنَّهُ أَبْلَغُ مِنَ الصَّغَارِ .

ثُمَّ عَلَلَهُ بِمَا يَقْنَصُ مَجَانِبَةَ هَذِيَّ مِنْ كَانَ قَبْلَنَا ؛ إِبْعَادًا عَنِ الْوَقْوَعِ فِيمَا هَلَكُوا بِهِ . وَأَنَّ الْمُشَارِكَ لَهُمْ فِي بَعْضِ هَدِيَّهُمْ يُخَافُ عَلَيْهِ مِنَ الْهَلاَكِ<sup>(٢)</sup> .

[١/٧٦] قال المصنفُ رحمة الله تعالى : ولسلم / ، عن ابن مسعود : أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قال : « هَلَكَ الْمُنْتَطَعُونَ » قالها ثَلَاثَة<sup>(٣)</sup> .

ش : قال الخطابي : المتنطع : المتعصبُ فِي الشَّيْءِ ، المتكلفُ الْبَحْثُ عَنْهُ ، عَلَى مَذَاهِبِ أَهْلِ الْكَلَامِ الدَّاخِلِينَ فِيمَا لَا يَعْنِيهِمْ ، الْخَائِضُونَ فِيمَا لَا تَبْلِغُهُ عُقُولُهُمْ<sup>(٤)</sup> .

وَمِنَ التَّنطُّعِ : الْأَمْتَانُ مِنَ الْمَيَاجِ مُطْلَقاً ، كَالَّذِي يَمْتَنُعُ مِنْ أَكْلِ اللَّحْمِ وَالْخِبْرِ ، وَمِنْ لِبْسِ الْكَتَانِ وَالْقَطْنِ ، وَلَا يَلْبِسُ إِلَّا الصُّوفَ ، وَيَمْتَنُعُ مِنْ نِكَاحِ النِّسَاءِ . وَيُظَنُّ أَنَّهُ هَذَا مِنَ الزَّهْدِ الْمُسْتَحْبِ ، قَالَ الشَّيْخُ تَقْيَى الدِّينِ : فَهَذَا جَاهِلٌ ضَالٌّ . انتهى<sup>(٥)</sup> .

(١) أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (١/٣٤٧، ٢١٥/١) وَابْنُ مَاجَةَ فِي «الْسَّنْنِ» رقم (٣٠٦٤) وَلِمَ أَرَاهُ فِي «الْجَامِعِ» قَالَ الْمَاطِفَةُ ابْنُ تَيْمَيَةَ فِي «الْإِتْضَامِ» (١/٢٨٩) : إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ مُسْلِمٍ .

(٢) ابْنُ تَيْمَيَةَ ، «اقْضَاءُ الصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ» (١/٢٩٠ - ٢٨٤٩) .

(٣) مُسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (٢٦٧٠) .

(٤) الْخَطَابِيُّ ، «مَعَالِمُ السَّنْنِ» (٧/١٣) (طُ الْمُنْتَصَرِ) .

(٥) ابْنُ تَيْمَيَةَ ، «مَجْمُوعُ الْفَتاوَىِ» (١٠/٥١١) .

وقال ابنُ القيم رحْمَهُ اللَّهُ: قال الغزالى: والمتنطعون في البحث،  
والاستقصاء! .

وقال أبو السعادات: هم المتعمدون، الغالون في الكلام، المتكلمون بأفاصي  
حلوقيهم. مأخوذٌ من النطع، وهو الغارُ الأعلى من الفم، ثم استعمل في كلٍّ  
متعمقٌ قولًا وفعلاً<sup>(١)</sup>.

وقال التووى: فيه: كراهةُ التقرير في الكلام بالتشدق وتكلف الفصاحة،  
واعمال وحشى اللغة، ودقائق الإعراب في مخاطبة العوام ونحوهم<sup>(٢)</sup>.  
قوله: (قالها ثلاثة). أى: قال هذه الكلمة ثلاثة مرات، مبالغة في التعليم  
والإبلاغ، فقد بلغ البلاغ المبين. صلوات الله وسلامه عليه، وعلى آله وصحبه  
أجمعين.

(١) ابن الأثير، «النهاية» (٥/٧٤).

(٢) التووى، «رياض الصالحين» (٥٩٠).

1

(١٩)

## باب

### ما جا، من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده؟!

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: بابُ ما جاء من التغليظ فيمن عبدَ الله عند قبرِ  
رجلِ صالح، فكيف إذا عبده.

ش: أى: الرجل الصالح؛ فإنَّ عبادته هي الشركُ الأكبر، وعبادةُ الله عند  
وسيلةٍ إلى عبادته. ووسائلُ الشرك محرمة؛ لأنها تؤدي إلى الشرك الأكبر، وهو  
أعظمُ الذنوب.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: في الصحيح، عن عائشة: أنَّ أمَ سلمة، ذكرت  
لرسول الله ﷺ كنيسةً رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال: «أولئك إذا  
مات فيهم الرجلُ الصالح أو العبد الصالح، يُثْبَّتُوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه  
تلك الصور، أولئك شرارُ الخلق عند الله»<sup>(١)</sup>، فهؤلاء، جمعوا بين الفتنتين: فتنة  
القبور، وفتنةِ التماشيل<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (في الصحيح). أى (الصحيحين).

قوله: (أنَّ أمَ سلمة). هي هندُ بنتُ أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن  
مخزوم القرشيَّة المخزوميَّة. تزوجها النبي ﷺ بعد أبي سلمة، سنة أربع. وقيل:  
ثلاث. وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة، ماتت سنة اثنين وستين. / [٧٦/ب]  
قوله: (ذكرت لرسول الله ﷺ). وفي (الصحيحين): أنَّ أمَ حبيبة وأمَ سلمة،

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٢٧، ٤٣٤، ١٣٤١، ٣٨٧٨) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٥٢٨).

(٢) ابن القيم، «إغاثة الهدان» (١/٢٠٣).

ذكرنا لرسول الله ﷺ والكنيسة، بفتح الكاف وكسر النون: معبدُ النصارى.

قوله: «أولئكِ» بكسر الكاف، خطاباً للمرأة.

قوله: «إذا مات فيهم الرجلُ أو العبدُ الصالح» هذا - والله أعلم - شك في بعض رواة الحديث: هل قال النبي ﷺ هذا أو هذا؟ ففيه: التحرى في الرواية، وجوازُ الرواية بالمعنى.

قوله: «وصوّروا فيه تلك الصور» الإشارة إلى ما ذكرت أم سلمة وأم حبيبة، من تصاوير التي في الكنيسة.

قوله: «أولئكِ شارُ الخلق عند الله» وهذا يتضمن تحريم بناء المساجد على القبور، وقد لعن من فعل ذلك، كما سيأتي.

قال البيضاوى: لَمَّا كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الأنبياء تعظيمًا لشأنهم، ويجعلونها قبلةً يتوجهون في الصلاة نحوها واتخذوها أوثاناً، لعنهم النبي ﷺ.

قال القرطبي: وإنما صور أوائلهم الصور ليتأسى بها، ويذكروا أفعالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهادهم، ويعبدوا الله عند قبورهم. ثم خلفهم قومٌ جهلوا مرادهم، ووسوس لهم الشيطان أنَّ أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظموها. فحدثَ النبي ﷺ عن مثل ذلك؛ سداً للذرية المؤدية إلى ذلك.

قوله: (فهؤلاء جمعوا بين الفتتين: فتنة القبور، وفتنة التمايل). هذا من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، ذكره المصنف رحمه الله؛ تنبئها على ما وقع من شدة الفتنة بالقبور والتمايل. فإنَّ الفتنة بالقبور، كالفتنة بالأصنام أو أشد.

قال شيخُ الإسلام: وهذه العلةُ - التي لاجلها نهى الشارعُ ﷺ عن اتخاذ المساجد على القبور - هي التي أوقعت كثيراً من الأمم: إماً في الشرك الأكبر، أو فيما دونه من الشرك.

[١/٧٧] فإنَّ النفوس قد أشركت بتماثيل الصالحين، وتماثيلٍ يزعمون أنها/ طلاسم الكواكب ونحو ذلك. فإنَّ الشرك بقبر الرجل الذي يعتقد صلاحه، أقربُ إلى النفوس من الشرك بخشبة أو حجر. ولهذا تجدُ أهلَ الشرك يتضرعون عندها

ويخشعون ويخضعون، ويعبدون بقلوبهم عبادة لا يفعلونها في بيوت الله، ولا وقت السحر. ومنهم من يسجد لها، وأكثراهم يرجون من بركة الصلاة عندها والدعاء ما لا يرجون في المساجد.

فالأجل هذه المفسدة، حسم النبي ﷺ مادتها، حتى نهى عن الصلاة في المقبرة مطلقاً، وإن لم يقصد المصلى بركة البقعة بصلاته، كما يقصد بصلاته بركة المساجد. كما نهى عن الصلاة وقت طلوع الشمس وغروبها، لأنها أوقات يقصد المشركون فيها الصلاة للشمس، فنهى أمته عن الصلاة حينئذٍ وإن لم يقصد ما قصده المشركون، سداً للذرية.

واما إذا قصد الرجل الصلاة عند القبور متبركاً بالصلاحة في تلك البقعة، فهذا عين المحاداة لله ولرسوله، والمخالفة لدینه، وابتداع دین لم يأذن به الله.

فإن المسلمين قد أجمعوا على ما علموه بالاضطرار من دين رسول الله ﷺ: أن الصلاة عند القبور منهي عنها، وأنه لعن من اتخاذها مساجد. فمن أعظم المحدثات، وأسباب الشرك: الصلاة عندها، واتخاذها مساجد، وبناء المساجد عليها. وقد تواترت النصوص عن النبي ﷺ بالنهي عن ذلك، والتغليظ فيه.

وقد صرَّح عامة الطوائف بالنهي عن بناء المساجد عليها؛ متابعةً منهم للسنة الصحيحة الصريحة.

وصرَّح أصحابُ أحمد وغيرهم من أصحاب مالك والشافعى بتحريم ذلك، وطائفة أطلقت الكراهة. والذى ينبغي: أن تُحمل على كراهة التحرير، إحساناً للظن بالعلماء، وأن لا يُظن بهم أن يجوزوا فعل ما تواتر عن رسول الله ﷺ لعن فاعله والنهى عنه. انتهى كلامه رحمة الله<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: ولهمما عنها - أى: عن عائشة - قالت: لما نُزِّلَ برسول الله ﷺ، طَفِقَ يطرح خميسة له على وجهه /، فإذا اغتنم بها كشفها، فقال [٧٧/ب]

(١) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٧٤).

- وهو كذلك - : «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد» يُحدّر ما صنعوا. ولو لا ذلك أبرز قبره؛ غير أنه خشى أنْ يُتَّخذ مسجداً. آخر جاه<sup>(١)</sup>.

ش : قوله: (ولهما). أي: البخارى ومسلم. وهو يعني عن قوله، فى آخره: آخر جاه.

قوله: (لما نَزَلَ)، هو بضم النون وكسر الزاي. أي: نزل به مَلِكُ الموت والملائكةُ الْكَرَامُ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ.

قوله: (طَفِقَ). بكسر الفاء وفتحها، والكسرُ أفعص، وبه جاء القرآن<sup>(٢)</sup>.  
ومعناه: جعل.

قوله: (خَمِصَةَ)، بفتح المعجمة والصاد المهملة: كسأْ له أعلام.

قوله: (فَإِذَا اغْتَمَ بِهَا كَشْفَهَا). أي: عن وجهه.

قوله: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد» يبيّنُ أنَّ من فعل مثل ذلك، حلَّ عليه من اللعنة ما حلَّ على اليهود والنصارى.

قوله: (يُحدّرُ ما صنعوا)، الظاهر: أنَّ هذا من كلام عائشة رضى الله عنها؛ لأنَّها فهمت من قول النبي ﷺ ذلك تحذيرَ أمته من هذا الصنيع، الذي كانت تفعله اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم، فإنه من الغلو في الأنبياء. ومن أعظم الوسائل إلى الشرك.

ومن غُربة الإسلام: أنَّ هذا الذي لعن رسولُ الله ﷺ فاعليه - تحذيراً لأمته أنْ يفعلوه معه ﷺ ومع الصالحين من أمته - قد فعله الخلقُ الكثير من متأخرى هذه الأمة، واعتقدوه قربةً من القربات، وهو من أعظم السيئات والمنكرات، وما شعروا أنَّ ذلك محادَّةً لله ورسوله.

قال القرطبي في معنى هذا الحديث: وكلُّ ذلك لقطع الذريعة المؤدية إلى عبادة مَنْ فيها؛ كما كان السبب في عبادة الأصنام. انتهى.

(١) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٤٣٥)، (٤٤٤٣)، (٤٤٤١)، (٣٤٥٣)، (١٣٩٠)، (١٣٣٠).  
مسلم في «ال الصحيح» رقم (٥٣١).

(٢) قال تعالى: «فَطَّافَ مسحًا بالسُّوقِ وَالاعْنَاقِ» سورة ص آية .٣٣

إذ لا فرق بين عبادة القبر ومن فيه، وعبادة الصنم. وتأمل قول الله تعالى عن نبيه يوسف بن يعقوب، حيث قال: «وَاتَّبَعْتُ مَلَةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللهِ مِنْ شَيْءٍ». [يوسف: ٣٨] نكارة في سياق النفي، تعم كل شرك.

قوله: (ولولا ذلك)، أي: ما كان يُحدِّرُ من اتخاذ قبر النبي ﷺ مسجداً، لأبرز قبره مع قبور أصحابه الذين كانت قبورهم في الواقع.

قوله: (غير أنه خشى أن يُتَخَذ مسجداً)، روى بفتح الخاء، وضمها. فعلى/[١/٧٨] الفتاح: يكون هو الذي خشى ذلك ﷺ، وأمرهم أن يدفونه في المكان الذي قُبض فيه. وعلى روایة الضم: يحتمل أن يكون الصحابة هم الذين خافوا أن يقع ذلك من بعض الأمة - علواً وتعظيماً - بما أبدى وأعاد من النهي والتحذير منه، ولعن فاعله.

قال القرطبي: ولهذا بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النبي ﷺ، فأعلوا حيطان تُربته وسدوا المدخل إليها، وجعلوها محدقة بقبره ﷺ.

ثم خافوا أن يتَّخذ موضع قبره قبلةً - إذ كان مستقبلاً المصليين، فتتصور الصلاة إليه بصورة العبادة - فبنوا جدارين من رُكْنَي القبر الشماليَّين، وحرفوهما حتى التقى على زاويةٍ مثلثة من ناحية الشمال؛ حتى لا يمكن أحدٌ من استقبال قبره. انتهى.

(١) قال المصنف: وفيه من المسائل: ما ذكر الرسول ﷺ فيمن بنى مسجداً يعبد الله فيه على قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

ومنها: النهي عن التمايل، بتغليظ الأمر.

ومنها: نهي عن فعله عند قبره، قبل أن يوجد القبر.

ومنها: أنه من سُنْنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى فِي قُبُورِ أَنْبِيَائِهِمْ.

ومنها: لعنة إِيَّاهُمْ على ذلك.

ومنها: أنَّ مُراده بذلك تحذيره إيانا عن قبره.

(١) من هنا ساقط من (ط).

ومنها: أنها هي العلة في عدم إبرازه. انتهى<sup>(١)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولمسلم، عن جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: سمعتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ، وَهُوَ يَقُولُ: «إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ؛ فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا، كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا. وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا، لَاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلًا، إِلَّا وَإِنَّمَا مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيائِهِمْ مَسَاجِدَ، إِلَّا فَلَا تَتَّخِذُنَّا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ، فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ»<sup>(٢)</sup>.

فقد نهى عنه في آخر حياته.

ثم إنه لعن - وهو في السياق - مَنْ فَعَلَهُ . والصلوة عندها من ذلك، وإن لم يُنْسَجِدْ .

وهو معنى قوله: خشى أن يتَّخِذَ مسجداً، فَإِنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا لَيَبْنُوا حَوْلَ قَبْرِهِ مسجداً. وكُلُّ مَوْضِعٍ فُصِّدَتِ الصَّلَاةُ فِيهِ فَقَدْ اتَّخَذَ مسجداً، بل كُلُّ مَوْضِعٍ يُصْلَى فِيهِ يُسَمَّى مسجداً؛ كما قال رَبِّكُمْ: «جَعَلْتُ لِي الْأَرْضَ مسجداً وَطَهُوراً»<sup>(٣)</sup>.

ش : قوله: (عن جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ). أى: ابن سُفيانَ الْبَجْلِيِّ، وينسبُ إلى جده، صحابي مشهور. مات بعد الستين.

قوله: «إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى اللَّهِ أَنْ يَكُونَ لِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ» أى: أَمْتَنَعَ عَمَّا لَا يَجُوزُ لِي أَنْ أَفْعَلَهُ . وَالخَلِيلُ فِيْقَةُ الْمُحِبَّةِ، وَالخَلِيلُ: هُوَ الْمُحِبُّ غَايَةُ الْحُبِّ، مُشْتَقٌ مِنَ الْخَلَّةِ - بفتح الخاء - وَهِيَ تَخْلُلُ الْمُوْدَةِ / فِي الْقَلْبِ، كما قال الشاعر:

قد تخللتَ مسلكَ الروحِ مني      وَيَذَا سُمِّيَ الْخَلِيلُ خَلِيلًا<sup>(٤)</sup>

(١) إلى هنا ساقطٌ من (ط).

(٢) المسائل: الأولى، والثانية، والرابعة، والخامسة، والسادسة، والسابعة، والثامنة.

(٣) مسلم في «الصحيح» رقم (٥٣٢).

(٤) قطعةٌ من حديث: أتَرْجَهُ البَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (٣٣٥، ٤٣٨، ٣١٢٢)، ومسلم فِي «الصَّحِيفَةِ» رقم (٥٢١)، مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ . وَالتَّقْلِيْدُ مِنْ أَبْنَى تَبَّعَهُ، فِي «الْاِتَّضَادَ» (٢/ ٦٦٨، ٦٧١).

(٥) من كلام بشَّارِ بْنِ بُرْدٍ، «الْبَيْان» (٢٧٨).

هذا هو الصحيح في معناه، كما ذكره شيخ الإسلام، وابن القيم، وابن كثير  
وغيرهم<sup>(١)</sup>.

قال القرطبي: وإنما كان ذلك؛ لأن قلبه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قد امتلاً من محبة الله وتعظيمه  
ومعرفته، فلَا يسعُ خُلَّةً غيره.

قوله: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ اتَّخَذَنِي خَلِيلًا» فيه: بيان أنَّ الْخُلَّةَ فوق المحبة.

قال ابن القيم رحمه الله: وأمّا ما يظنه بعض الغالطين من أن المحبة أكملُ من  
الْخُلَّةَ، وأنَّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ اللَّهِ، وَمُحَمَّداً حَبِيبَ اللَّهِ، فَمِنْ جَهْلِهِمْ.

فإنَّ المحبة عامة، والخلة خاصة، وهي نهاية المحبة. وقد أخبر النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: أنَّ  
الله قد اتخذه خليلاً، ونفي أن يكون له خليلٌ غير ربِّه، مع إخباره بمحبه لعائشة  
ولأبيها، ولعمر بن الخطاب، وغيرهم<sup>(٢)</sup>. وأيضاً: فإنَّ اللَّهَ يَحِبُّ التَّوَابِينَ وَيَحِبُّ  
المتطهرين ويحب الصابرين، وخلته خاصة بالخليلين<sup>(٣)</sup>.

قوله: ولو كنت متخدناً من أمتى خليلاً لاتخذتُ أباً بكرَ خليلاً» فيه: بيان أنَّ  
الصديق أفضلُ الصحابة.

وفيه: الرُّدُّ على الرافضة وعلى الجهمية، وهو شرُّ أهل البدع، وأخرَجَهُم  
بعضُ السلف من الشتين والسبعين فرقة. وبسبب الرافضة حدث الشركُ وعبادة  
القبور، وهو أولُ من بنى عليها المساجد. قاله المصنف<sup>(٤)</sup>، وهو كما قال بلا  
ريب.

وفيه: إشارة إلى خلافة أبي بكر؛ لأنَّ من كانت محبتهُ لشخص أشد، كان  
أولى به من غيره. وقد استخلفه على الصلاة بالناس، وغضب بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ لما قيل:  
يصلى بهم عمر، وذلك في مرضه الذي توفي فيه، صلواتُ اللَّهِ وسلامه عليه<sup>(٥)</sup>.

(١) ينظر: ابن تيمية، «المجموع الفتاوى» (١٠ / ٢٠٣)، وابن القيم «الجواب الكافي» (١٩٩).

(٢) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٣٦٦٢، ٤٣٥٨)، ومسلم في «الصحيح» رقم (٢٣٨٤) من حديث  
عمر بن العاص.

(٣) ابن القيم، «الجواب الكافي» (٢٠٠).

(٤) المسألة الحادية عشرة.

(٥) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٦٦٤، ٧١٢، ٧١٣) ومسلم في «الصحيح» رقم (٤١٨) من حديث  
عائشة.

واسم أبي بكر: عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مُرة. الصديقُ الأكبر، خليفةُ رسول الله ﷺ، وأفضلُ الصحابة بِإجماعٍ من يُعتدُّ بقوله من أهل العلم. مات في جُمادى الأولى سنة ثلث عشرة، وله ثلاثٌ وستون سنة رضى الله عنه<sup>(١)</sup>.

قوله: «ألا» حرف استفتاح «ألا وإن» من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم [مساجد] الحديث.<sup>(٢)</sup>

قال الخلخالي: <sup>(٢)</sup> وإنكار النبي ﷺ صنيعهم هذا، يخرج على وجهين:  
أحدهما: أنهم يسجدون لقبور الأنبياء، تعظيمًا لهم.

الثاني: أنهم يجوزون الصلاة في مدافن الأنبياء والتوجه إليها حالة الصلاة، نظرًا منهم بذلك إلى عبادة الله والبالغة في تعظيم الأنبياء. والأول: هو الشرك الجلي،

والثاني: الخفي، فلذلك استحقوا اللعن.

قوله: (فقد نهى عنه في آخر حياته). أي: كما في حديث جنْدُب. هذا من كلام شيخ الإسلام، وكذلك ما بعده.

قوله: (ثم إنه لعن - وهو في السياق - من فعله). كما في حديث عائشة.  
قلت: فكيف يسوغ مع هذا التغليظ من سيد المسلمين، أن تُعظَّم القبور ويُبَشَّرُ عليها، ويُصلَى عندها وإليها. هذا أعظم مشاقةً ومحادَّةً لله تعالى ولرسوله ﷺ، لو كانوا يعقلون.

قوله: (والصلاحةُ عندها من ذلك، وإن لم يُبن مسجد). أي: من اتخاذها مساجد، الملعون فاعله، وهذا يقتضي تحريم الصلاة عند القبور وإليها.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، مرفوعاً «الأرض كلُّها مسجد إلا المقبرة والحمام» رواه أحمد، وأهل السنن، وصححه ابن حبان، والحاكم<sup>(٣)</sup>.

(١) «الطبقات الكبرى» لأبي سعد (٣/١٦٩).

(٢) ينظر: ابن العماد «شذرات الذهب» (٨/٣٣٣).

(٣) أحمد في «المسندة» (٣/٩٦، ٨٣)، وأبي داود في «السنن» رقم (٤٩٢) والترمذى في «الجامع» رقم

(٣١٧)، وابن ماجة في «السنن» رقم (٧٤٥)، وابن حبان في «الصحيح» (٢/٤، ٣٢) والحاكم في

«المستدرك» (١/٢٥١) قال ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٧٢): أسانيده جيدة.

قال ابنُ القيم رحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وِبِالجملةِ، فَمَنْ لَهُ مَعْرِفَةٌ بِالشَّرْكِ وَأَسْبَابِهِ وَذِرَانِهِ، وَفَوْمٌ عَنِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَقاصِدَهُ، جَزْمٌ جَزْمًا لَا يَحْتَمِلُ التَّقْيِضَ أَنَّ هَذِهِ الْمَبَالَغَةُ وَاللَّعْنُ وَالنَّهِيُّ بِصَيْغَتِيهِ - صَيْغَةُ «لَا تَفْعِلُوا» وَصَيْغَةُ «إِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنِ ذَلِكَ» - لَيْسَ لِأَجْلِ النِّجَاسَةِ، بَلْ هِيَ لِأَجْلِ نَجَاسَةِ الشَّرْكِ اللاحِقَةِ لِمَنْ عَصَاهُ، وَارْتَكَبَ مَا عَنْهُ نَهَاهُ، وَاتَّبَعَ هُوَاهُ، وَلَمْ يَخْشُ رَبَّهُ وَمَوْلَاهُ، وَقَلَّ نَصِيبُهُ أَوْ عَدُمُهُ مِنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

فَإِنَّ هَذَا وَأَمْثَالَهُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ: صِيَانَةُ حُمْرِ التَّوْحِيدِ أَنْ يَلْحِقَهُ الشَّرْكُ وَيَغْشَاهُ، وَنَجْرِيْدُ لَهُ وَغَضْبُ لَرِبِّهِ أَنْ يَعْدِلَ بِهِ سَوَاهُ. فَأَبْيَ المُشْرِكُونَ إِلَّا مُعْصِيَةً لِأَمْرِهِ، وَارْتَكَابًا لِنَهِيِّهِ. وَغَرَّهُمُ الشَّيْطَانُ، بِأَنَّهُمْ تَعْظِيمٌ لِقَبُورِ الْمَشَايخِ / وَالصَّالِحِينِ، [٧٩/ب]

وَكَلَّمَا كُنْتُمْ لَهَا أَشَدَّ تَعْظِيمًا وَأَشَدَّ فِيهِمْ غُلُوْمًا كُنْتُمْ بِقَرْبِهِمْ أَسْعَدَ، وَمِنْ أَعْدَائِهِمْ أَبْعَدَ.

وَلِعُمرِ اللَّهِ، مِنْ هَذَا الْبَابِ دَخَلَ عَلَى عَبَادٍ يَغُوثُ وَيَعْوَقُ وَنَسَرَ، وَدَخَلَ عَلَى عَبَادِ الْأَصْنَامِ، مِنْذَ كَانُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

فَجَمِعَ الْمُشْرِكُونَ بَيْنَ الْغُلُوْمِ فِيهِمْ، وَالطَّعْنِ فِي طَرِيقِهِمْ. فَهَدَى اللَّهُ أَهْلَ التَّوْحِيدِ لِسُلُوكِ طَرِيقِهِمْ، وَإِنْزَالَهُمْ مَنَازِلَهُمُ الَّتِي أَنْزَلَهُمُ اللَّهُ إِيَّاهُمْ: مِنَ الْعِبُودِيَّةِ، وَسَلْبِ خَصائِصِ الإِلَهِيَّةِ عَنْهُمْ<sup>(١)</sup>.

قَالَ الشَّارِحُ: وَمَنْ عَلَّلَ بِخَوْفِ الْفَتْنَةِ بِالشَّرْكِ: الْإِمَامُ الشَّافِعِيُّ، وَأَبُو بَكْرُ الْأَثْرَمِ<sup>(٢)</sup>، وَأَبُو مُحَمَّدِ الْمَقْدُسِيِّ<sup>(٣)</sup>، وَشِيْخُ الْإِسْلَامِ، وَغَيْرُهُمْ، وَهُوَ الْحَقُّ الَّذِي لَا رَيْبَ فِيهِ<sup>(٤)</sup>.

(١) ابنُ القيم، «اغاثةُ الْلَّهَفَانَ» (١/٢٠٨).

(٢) أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ هَانِيُّ الطَّائِيُّ، فَقِيهٌ مَحْدُوثٌ، مِنْ أَصْحَابِ الْإِمامِ أَحْمَدَ (ت ٢٦١هـ). «تَارِيخُ بَغْدَادٍ» (١١٠/٥).

(٣) عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ قُدَّامَةِ الصَّالِحِيِّ الدَّمْشِقِيِّ، فَقِيهٌ أَصْوَلِيٌّ مَحْدُوثٌ (ت ٦١٥هـ). «تَارِيخُ ابْنِ رَجَبٍ» (٢/١٣٣).

(٤) سَلِيمَانُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، «تَبْيَسِيرُ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ» (٣٢٩).

قوله: (فَإِنَّ الصَّحَابَةَ لَمْ يَكُونُوا لِيَبْنُوا حَوْلَ قَبْرِهِ مسجداً)، أي: لما علموا من تشديده في ذلك، وتغليظه ولعنِ من فعله.

قوله: (وَكُلُّ مَوْضِعٍ فَصَدَتِ الصَّلَاةُ فِيهِ فَقَدْ اتَّخَذَ مسجداً) أي: وإن لم يُؤْنَ مسجد، بل كل موضع يُصلِّي فيه يسمى مسجداً.

يعنى: وإن لم يقصد بذلك، كما إذا عرض لمن أراد أن يُصلِّي، فأواقع الصلاة<sup>(١)</sup> في ذلك الموضع الذي حانت الصلاة<sup>(٢)</sup> عنده من غير أن يقصد ذلك الموضع بخصوصه، فصار بفعل الصلاة فيه مسجداً.

قوله: كما قال عَلِيُّ بْنُ أَبِي تَالِي: «جَعَلْتُ لِي الْأَرْضَ مسجداً وَطَهُوراً» أي: فسمى الأرض مسجداً تجوز الصلاة في كل بقعة منها، إلا ما استثنى من المواقع التي لا تجوز الصلاة فيها كالمقبرة ونحوها.

قال البغوى في (شرح السنة): أراد أن أهل الكتاب لم تُبع لهم الصلاة إلا في بيوthem وكنائsem، فلما جعل الله لهذه الأمة الصلاة حيث كانوا، تخفيفاً عليهم وتسيراً، ثم خص من جميع المواقع الحمام والمقدمة والمقبرة والمكان النجس. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وأحمد بسنده جيد، عن ابن مسعود مرفوعاً «إنَّ من شرار الناس مَنْ تُدرِكُهُمْ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مساجد» رواه أبو حاتم ابن حبان في (صحيحه)<sup>(٣)</sup>.

[١/٨٠] ش : قوله: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ» بكسر الشين / ، جمعُ شريرٍ.

قوله: «مِنْ تُدْرِكُهُمْ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ» أي: مقدماتها، كخروج الدابة، وظهور الشمس من مغربها. وبعد ذلك يُفتحُ في الصُّورِ، نفخة الفزع.

قوله: «وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْقُبُورَ مساجد» معطوفٌ على خبر إنَّ، في محل نصب، على نيه تكرار العامل.

(١) ما بينهما ساقط من (ط).

(٢) البغوى، «شرح السنة» (٤١٢/٢).

(٣) أحمد في «المسند» رقم (٥٣٦٦) وابن خزيمة في «الصحابي» رقم (٨٧٩)، وابن أبي شيبة في «المصنف»

(٤) الطبراني في «الكبير» كما في «مجمع الزوائد» (٢/٢٧) وقال: وإسناده حسن.

أى: ومن شرار الناس، الذين يتخذون القبور مساجد. أى: بالصلاحة عندها وإليها، وبناء المساجد عليها.

وتقدم في الأحاديث الصحيحة أنَّ هذا من عمل اليهود والنصارى، وأنَّ النبي ﷺ لعنة لهم على ذلك، تحذيرًا للأمة أنْ يفعلوا مع نبيهم وصالحهم فعلَ اليهود والنصارى. فما رفع أكثرُهم بذلك رأساً، بل اعتقادوا أنَّ هذا الأمر قربةٌ إلى الله، وهو ما يبعدُهم عن الله ويطردهم عن رحمته ومغفرته.

والعجب أنَّ أكثرَ من يدعى العلم من هو من هذه الأمة لا ينكرون ذلك، بل ربما استحسنوه ورغبوا في فعله. فلقد اشتتدت غربةُ الإسلام، وعاد المعروفُ منكراً والمنكر معروفاً، والسنة بدعةٌ والبدعة سنة، نشأ على هذا الصغير، وهرم عليه الكبير.

قال شيخُ الإسلام رحمه الله: أمَّا بناءُ المساجد على القبور: فقد صرَّح عامةُ الطوائف بالنهي عنه؛ متابعةً للأحاديث الصحيحة. وصرَّح أصحابنا، وغيرهم من أصحاب مالك والشافعى بتحريمه. [قال]<sup>(١)</sup>: ولا ريب في القطع بتحريمه.

ثم ذكر الأحاديث في ذلك، إلى أنْ قال: وهذه المساجدُ المبنيةُ على قبور الأنبياء والصالحين أو الملوك وغيرهم، تتعينُ إزالتها بهدم أو بغيره، هذا ما لا أعلمُ فيه خلافاً بين العلماء المعروفين<sup>(٢)</sup>.

وقال ابنُ القيم رحمه الله تعالى: يجبُ هدمُ القباب التي بُنيت على القبور؛ لأنها أُسست على معصيةِ الرسول ﷺ<sup>(٣)</sup>.

وقد أفتى جماعةٌ من الشافعية بهدم ما في القرافة<sup>(٤)</sup> من الأبنية، منهم ابنُ

(١) إضافة من (عن) و(هـ) و(ط).

(٢) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٦٦٧/٢).

(٣) ابن القيم، «إغاثة اللہفان» (١ / ٢٢٨).

(٤) مقبرة أهل مصر، بها أبنية وسوق قاتمة، منسوبة إلى قرافة: بطنٌ من المعاشر، نزلاها فسميت بهم. «معجم البلدان»، ياقوت الحموي (٤ / ٣١٧).

**الجُمِيزِيُّ**<sup>(١)</sup> والظَّهِيرَ التَّزَمْتَنِيُّ<sup>(٢)</sup> وغيرهما.

وقال القاضي ابن كجـ: <sup>(٣)</sup> ولا يجوز أن تُجْعَصَ القبور، ولا أن يُبْنَى عليها قباب، ولا غير قباب، والوصية بها باطلة.

وقال الأذْرُعِيُّ<sup>(٤)</sup>: وأمَّا بُطْلَانَ الْوِصْيَةِ بِبَنَاءِ الْقَبَابِ وَغَيْرِهَا مِنَ الْأَبْنِيَةِ، وَإِنْفَاقِ

[٨٠/ب] الْأَمْوَالِ الْكَثِيرَةِ، فَلَا رِيبٌ فِي تَحْرِيمِهِ.

وقال الفُرْطَبِيُّ فِي حَدِيثِ جَابِرٍ - «نَهَى أَنْ يُجْعَصَ الْقَبْرُ أَوْ يُبْنَى عَلَيْهِ»<sup>(٥)</sup> -  
وَبِظَاهِرِ هَذَا الْحَدِيثِ قَالَ مَالِكٌ، وَكَرِهَ الْبَنَاءُ وَالْجَحْشُ عَلَى الْقَبُورِ. وَقَدْ أَجَازَهُ  
غَيْرُهُ، وَهَذَا الْحَدِيثُ حَجَّةٌ عَلَيْهِ.

وقال ابْنُ رُشْدٍ<sup>(٦)</sup>: كَرِهَ مَالِكُ الْبَنَاءُ عَلَى الْقَبْرِ، وَجَعَلَ الْبَلَاطَةَ الْمَكْتُوبَةَ. وَهُوَ  
مِنْ بَدْعِ أَهْلِ الطَّوْلِ، أَحَدُهُو إِرَادَةُ الْفَخْرِ وَالْمَباهَةِ وَالسَّمعَةِ، وَهُوَ مَا لَا اخْتِلَافَ  
فِيهِ<sup>(٧)</sup>.

وقال الزَّيْلِعِيُّ<sup>(٨)</sup> فِي (شَرْحِ الْكَنْزِ): وَيُكَرِهُ أَنْ يُبْنَى عَلَى الْقَبْرِ<sup>(٩)</sup>. وَذَكَرَ قَاضِي  
خَانٍ<sup>(١٠)</sup>: أَنَّهُ لَا يُجْعَصُ الْقَبْرُ وَلَا يُبْنَى عَلَيْهِ؛ لِمَا رُوِيَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ نَهَى عَنْ

(١) بهاء الدين، على بن هبة الله بن سلامة اللكمي، فقيه محدث (ت ٦٤٩هـ). «طبقات ابن السبكى» (٣٠١/٨).

(٢) ظهير الدين، جعفر بن يحيى بن جعفر، فقيه، شيخ الشافعية في زمانه (ت ٦٨٢هـ). «طبقات ابن السبكى» (١٣٩/٨).

(٣) أبو القاسم، يوسف بن أحمد الدينوري، فقيه شافعى، من أقران أبي حامد (ت ٥٤٠هـ). «طبقات ابن السبكى» (٣٥٩/٥).

(٤) أبو الوليد، أحمد بن عبد الله الأذرعى، فقيه شافعى، له «غنية المحتاج وغيرة» (ت ٧٨١هـ). ابن هداية الله «طبقات الشافعية» (٢٣٨).

(٥) سيأتي تخربيجه.

(٦) أبو الوليد، محمد بن أحمد بن رشد القرطبي، فقيه أصولى مجود (ت ٥٥٢هـ). «الديبايج المذهب» (٢٤٨/٢).

(٧) ابن رشد، «البيان والتحصيل» (٢/٢٢٠).

(٨) أبو محمد، عثمان بن علي بن محبون، فقيه حنفى (ت ٧٤٣هـ). «الجواهر المضيئة» (٥١٩/٢).

(٩) الزيلعى، «تبين الحقائق» (١/٢٤٦).

(١٠) الحسن بن منصور ابن أبي القاسم الأوزجندى، فقيه حنفى (ت ٥٩٢هـ). «الجواهر المضيئة» (٩٤/٢).

التجصيص والبناء فوق القبر. والمراد بالكراءة - عند الحنفية - كراهة التحرير. وقد ذكر ذلك ابن نجيم في (شرح الكفر)<sup>(١)</sup>.

وقال الشافعى رحمة الله: أكره أن يعظم مخلوق، حتى يجعل قبره مسجداً؛ مخافة الفتنة عليه وعلى من بعده من الناس<sup>(٢)</sup>. وكلام الشافعى رحمة الله يبين أن مراده بالكراءة: كراهة التحرير.

قال الشارح: وجزم النووي رحمة الله في (شرح المذهب) بتحريم البناء مطلقاً<sup>(٣)</sup>، وذكر في (شرح مسلم)<sup>(٤)</sup> نحوه أيضاً<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو محمد، عبد الله بن قدامة - إمام الحنابلة، صاحب المصنفات الكبار (المغني) و(الكافى) - : ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور؛ لأنَّ النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود والنصارى» الحديث.

وقد روينا أنَّ ابتداء عبادة الأصنام: تعظيمُ الأموات واتخاذُ صورهم<sup>(٦)</sup>، والتسمُّعُ بها والصلةُ عندها، انتهى<sup>(٧)</sup>.

وقال شيخ الإسلام رحمة الله: وأمَّا المقرية، فلا فرق فيها بين الجديدة والعتيقة، ومن انقلبت تربتها أو لم تتنقلب.

ولا فرق بين أن يكون بينه وبين الأرض حائل أو لا، لعموم الاسم وعموم العلة، ولأنَّ النبي ﷺ لعن الذين اتخذوا قبور الأنبياء مساجد، ومعلوم أنَّ قبور الأنبياء لا تنجمس.

وبالجملة، فمن علل النهي عن الصلاة في المقبرة بنجاسة التربة خاصة فهو بعيد عن مقصود النبي ﷺ. ثم لا يخلو أن يكون القبر قد بُني عليه مسجد، فلا يصلى

(١) ابن نجيم، «البحر الرائق» (٢٠٩/٢).

(٢) الشافعى «الأم» (١/٢٧٨).

(٣) النووي، «المجموع شرح المذهب» (٥/٢٧٠).

(٤) النووي، «المنهاج شرح مسلم بن الحجاج» (٧/٣٧).

(٥) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد» (٣٣٣).

(٦) المثبت من (هـ) و(طـ) و(لغـ).

(٧) ابن قدامة، «المغني شرح المحرق» (٢/٥٠٨).

في هذا المسجد، سواء كان خلف القبر أو أمامه بغير خلاف في المذاهب؛ لأن النبي ﷺ قال: «إِنَّ مَنْ كَانَ فِيلَكُمْ كَانُوا يَتَخَذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَاهُمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدَ، أَلَا فَلَا تَتَخَذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ، فَإِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ»<sup>(١)</sup>. وَخَصَّ قُبُورَ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ؛ لَأَنَّ عَكْوفَ النَّاسِ عَلَى قُبُورِهِمْ أَعْظَمُ، وَاتَّخَادُهَا مَسَاجِدَ [أشد]<sup>(٢)</sup>.

وكذلك إن لم يكن بُنِيَ عَلَيْهِ مَسَاجِدَ، فَهَذَا قَدْ ارْتَكَبَ حَقِيقَةَ الْمُفْسَدَةِ الَّتِي كَانَ النَّهَىُ عَنِ الصَّلَاةِ عَنِ الْقُبُورِ مِنْ أَجْلِهَا. فَإِنَّ كُلَّ مَكَانٍ صَلَّى فِيهِ يُسَمَّى مَسَاجِدًا، كَمَا قَالَ ﷺ: «جَعَلْتُ لِي الْأَرْضَ مَسَاجِدًا وَطَهُورًا»<sup>(٣)</sup> وَإِنْ كَانَ مَوْضِعُ قَبْرٍ أَوْ قَبْرِينَ.

وقال بعضُ أَصْحَابِنَا: لَا يُمْنَعُ الصَّلَاةُ فِيهَا؛ لَأَنَّهُ لَا يَتَنَاهُ لَهَا اسْمُ الْمَقْبَرَةِ. وَلَيْسَ فِي كَلَامِ أَحْمَدَ، وَلَا بَعْضِ أَصْحَابِهِ هَذَا الْفَرْقُ، بَلْ عُمُومُ كَلَامِهِ يَقتَضِي مَنْعَ الصَّلَاةِ عَنْ كُلِّ قَبْرٍ.

وَقَدْ تَقدَّمَ عَنْ عَلَى، أَنَّهُ قَالَ: لَا أَصْلِي فِي حَمَامٍ وَلَا عَنْدَ قَبْرٍ.

فَعَلَى هَذَا: يَكُونُ النَّهَىُ مُتَنَاهِلاً لِتَحْرِيمِ الْقَبْرِ وَبِنَائِهِ، وَلَا تَجُوزُ الصَّلَاةُ فِي مَسَاجِدِ بُنِيَ فِي مَقْبَرَةٍ، سَوَاءً كَانَ لَهُ حِيطَانٌ تَحْجِزُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْقُبُورِ أَوْ كَانَ مَكْشُوفًا.

قَالَ فِي رَأْيِ الْأَثْرِمِ: إِذَا كَانَ الْمَسَاجِدُ بَيْنَ الْقُبُورِ لَا يُصْلَى فِيهِ الْفَرِيضَةُ، وَإِنْ كَانَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْمَسَاجِدِ حَاجِزٌ فَرَخْصٌ أَنْ يُصْلَى فِيهِ عَلَى الْجَنَائزِ، وَلَا يُصْلَى فِيهِ عَلَى غَيْرِ الْجَنَائزِ.

وَذَكَرَ حَدِيثُ أَبِي مَرْثَدَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ «لَا تُصْلِلُوا إِلَى الْقُبُورِ»<sup>(٤)</sup> وَقَالَ: إِسْنَادُهُ جَيِيدٌ. انتهى<sup>(٥)</sup>.

وَلَوْ تَتَبَعَّنَا كَلَامُ الْعُلَمَاءِ فِي ذَلِكَ، لَا حَتَّمَ عَدَّةُ أُوراقٍ. فَتَبَيَّنَ بِهَذَا أَنَّ الْعُلَمَاءَ رَحْمَهُمُ اللَّهُ بَيَّنُوا أَنَّ عَلَةَ النَّهَىِ، مَا يَؤْدِي إِلَيْهِ ذَلِكَ: مِنَ الْغُلُوِّ فِيهَا، وَعِبَادَتِهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ، كَمَا هُوَ الْوَاقِعُ وَاللَّهُ الْمُسْتَعْنَى.

(١) مضى تخرجه.

(٢) إضافةً من (هـ) و(ط).

(٣) مضى تخرجه.

(٤) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٩٧٢).

(٥) ينظر: ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢ / ٦٧٢).

وقد حَدَثَ بَعْدَ الائِمَّةِ، وَمَن يُعْتَدُ بِقَوْلِهِمْ: أَنَّاسٌ كَثُرٌ فِي أَبْوَابِ الْعِلْمِ بِاللهِ اضطَرَّبُوهُمْ، وَغَلَظُ عَنْ مَعْرِفَةِ مَا بَعَثَ اللَّهُ بِهِ رَسُولَهُ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ حَجَابُهُمْ. فَقَيَّدُوا نَصْوَصَ الْكِتَابِ [وَالسَّنَةِ]<sup>(١)</sup> بِقِيَودٍ أَوْهَنَتِ الْأَنْقِيَادَ، وَغَيْرُوا بِهَا مَا قَصَدَهُ الرَّسُولُ ﷺ بِالنَّهِيِّ وَأَرَادَهُ.

فَقَالَ بَعْضُهُمْ: النَّهِيُّ عَنِ الْبَنَاءِ عَلَى الْقَبُورِ / يَخْتَصُّ بِالْمَقْبَرَةِ الْمُسْبَلَةِ، وَالنَّهِيُّ عَنِ الْمُسْبَلَةِ فِيهَا لِتَجَسُّسِهَا بِصَدِيدِ الْأَمْوَاتِ. وَهَذَا كُلُّهُ باطِلٌ، لِوَجْوَهِهِ: أَنَّهُ مِنَ الْقَوْلِ عَلَى اللَّهِ بِلَا عِلْمٍ. وَهُوَ حَرَامٌ بِنَصِّ الْكِتَابِ.

وَمِنْهَا: أَنَّ مَا قَالُوهُ لَا يَقْتَضِي لَعْنَ فَاعِلِهِ، وَالتَّغْلِيظُ. وَمَا المَانِعُ لِهِ مِنْ أَنَّ يَقُولُ: مِنْ صَلَّى فِي بَقْعَةِ نَجْسَةٍ فَعَلِيهِ لَعْنَ اللَّهِ. وَيُلَزِّمُ عَلَى مَا قَالَهُ هُؤُلَاءِ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمْ يُبَيِّنِ الْعُلَمَاءَ، وَأَحَالَ الْأَمَّةَ فِي بَيَانِهَا عَلَى مَنْ يَجِدُ بَعْدَهُ ﷺ، وَيَعْدُ الْقَرْوَنَ الْمُفْضَلَةَ وَالْأَئِمَّةَ.

وَهَذَا باطِلٌ قَطْعًا عَقْلًا وَشَرْعًا؛ لَمَا يُلَزِّمُ عَلَيْهِ مِنْ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ عَاجِزٌ عَنِ الْبَيَانِ، أَوْ قَصْرٌ فِي الْبَلَاغِ. وَهَذَا مِنْ أَبْطَلِ الْبَاطِلِ؛ فَإِنَّ النَّبِيَّ ﷺ بِلَغَ الْبَلَاغَ الْمُبِينَ، وَقَدْرَتُهُ فِي الْبَيَانِ فَوْقَ قَدْرَةِ كُلِّ أَحَدٍ، فَإِذَا بَطَلَ الْلَّازِمُ بَطَلَ الْمُلَزُومُ.

وَيُقَالُ أَيْضًا: هَذَا اللَّعْنُ وَالتَّغْلِيظُ الشَّدِيدُ إِنَّمَا هُوَ فِيمَنْ اتَّخَذَ قَبُورَ الْأَنْبِيَاءِ مَسَاجِدًا، وَجَاءَ فِي بَعْضِ النَّصْوَصِ مَا يَعْمَلُ الْأَنْبِيَاءُ وَغَيْرُهُمْ. فَلَوْ كَانَتْ هَذِهِ [هِيَ]<sup>(٢)</sup> الْعُلَمَاءُ لَكَانُوا مُتَفَبِّهًةً فِي قَبُورِ الْأَنْبِيَاءِ؛ لِكَوْنِ أَجْسَادِهِمْ طَرِيَّةً لَا يَكُونُ لَهَا صَدِيدٌ يَمْنَعُ مِنِ الْمُسْبَلَةِ عَنْ قَبُورِهِمْ. فَإِذَا كَانَ النَّهِيُّ عَنِ اتَّخَادِ الْمَسَاجِدِ عَنْ قَبُورِ الْأَنْبِيَاءِ يَتَنَاهُوا عَنِ الْقَبُورِ الْأَنْبِيَاءِ بِالنَّصِّ، عَلِمُوا أَنَّ الْعُلَمَاءَ هُؤُلَاءِ الْعُلَمَاءِ الَّذِينَ نَقَلُوا أَقْوَالَهُمْ.

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى ظَهُورِ الْحِجَّةِ وَبَيَانِ الْمَحْجَّةِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا، وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ.

(١) يُنَظَّرُ: ابن تِيمِيَّةَ، «الْقَضَاءُ الْعَرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ»، (٦٧٢ / ٢).

(٢) إِضَافَةً مِنْ (ض)، (هـ)، وَ(ط).



(٢٠)

## باب

### ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله

قال المصنف رحمه الله تعالى : باب ما جاء أنَّ الغلوَ في قبور الصالحين يُصيِّرُها  
أوثاناً تُعبد من دون الله .

روى مالك في (الموطا) : أنَّ رسول الله ﷺ قال : «اللهم لا تجعل قبرى وثنا  
يُعبد . اشتَدَّ غضبُ الله على قوم اتخدوا قبور أئبيائهم مساجد» .  
ش : هذا الحديث رواه مالك مرسلاً ، عن زيد بن أسلم ، عن عطاء بن يسار :  
أنَّ رسول الله ﷺ قال . الحديث .

ورواه ابنُ أبي شيبة في (مصنفه) ، عن ابن عجلان ، عن زيد بن أسلم ، به .  
ولم يذكر عطاء<sup>(١)</sup> . ورواه البزار<sup>(٢)</sup> عن زيد ، عن عطاء ، عن أبي سعيد الخدري ،  
مرفوعاً<sup>(٣)</sup> .

وله شاهدٌ عند الإمام أحمد بسنده ، عن سهيل / بن أبي صالح ، عن أبيه ، عن [٨١/ب]  
أبي هريرة ، رفعه «اللهم لا تجعل قبرى وثنا ، لعن الله قوماً اتخدوا قبور أئبيائهم  
مساجد»<sup>(٤)</sup> .

قوله : (روى مالك في الموطا) . هو الإمام ، مالكُ بن أنس بن مالك بن أبي  
عامر بن عمرو الأصبهني ، أبو عبد الله المدنى . إمام دار الهجرة ، وأحد الأئمة

(١) مالك في «الموطا» كتاب الصلاة باب الصلاة رقم (٢٦١) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٤٥/٣) .

(٢) البزار في «المستند» رقم (٤٤٠) (كشف) وعزاه الحافظ ابن عبد البر في «التمهيد» (٤٢/٥) إلى البزار من  
طريق عمر بن محمد العمري ، وصححه .

(٣) أحمد في «المستند» (٢٤٦/٢) .

الأربعة، وأحد المتقين للحديث؛ حتى قال البخاري: أصحُّ الأسانيد مالكُ عن نافع عن ابن عمر، مات سنة تسع وسبعين ومائة. وكان مولده [سنة]<sup>(١)</sup> ثلاثة وسبعين. وقيل: أربع وسبعين. قال الواقدي: بلغ تسعين سنة.

قوله: «اللهم لا تجعل قبرى وثنا يعبد» قد استجاب الله دعاءه، كما قال ابن القيم رحمه الله:

فأجاب رب العالمين دعاءه      وأحاطه بثلاثة الجدران  
حتى غدت أرجاؤه بدعائه      في عزة وحماية وصيانت<sup>(٢)</sup>

ودلَّ الحديثُ على أنَّ قبر النبي ﷺ لو عبد لكان وثناً، لكن حماة الله تعالى بما حال بينه وبين الناس، فلا يُوصلُ إليه.

ودلَّ الحديثُ على أنَّ الوثن، هو ما يباشر العابدُ من القبور، والتَّوابيت التي عليها. وقد عظمت الفتنة بالقبور بتعظيمها وعبادتها، كما قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: كيف أنت إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير، وينشا فيها الصغير. تُجرى على الناس يتذذلونها سنة، إذا غيرت، قيل: غيرت السنة.<sup>(٣)</sup> انتهى<sup>(٤)</sup>.

ولخوف الفتنة، نهى عمر رضي الله عنه عن تتبع آثار النبي ﷺ:

قال ابن وضاح<sup>(٥)</sup>: سمعتُ عيسى بن يُونس<sup>(٦)</sup>، يقول: أمر عمرُ بن الخطاب بقطع الشجرة التي بُويع تحتها النبي ﷺ.<sup>(٧)</sup> فقطعها؛ لأنَّ الناس كانوا يذهبون فيصلُّون تحتها، فخاف عليهم الفتنة<sup>(٨)</sup>.

(١) ساقط من الأصل.

(٢) ابن القيم، «الكافية الشافية» (١٨٠).

(٣) آخرجه الدارمي في «السنن» رقم (١٩١)، والحاكم في «المستدرك» (٤/٥١٤).

(٤) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد» (٣٤٠).

(٥) أبو عبد الله، محمد بن وضاح بن بزيع، مولى عبد الرحمن بن معاوية، حافظ الاندلس (ت ٢٨٦هـ). «لسان الميزان» (٥/٤١٦).

(٦) ابن أبي إسحاق السَّعِيْدِي، نزل الشام مُرَايِطاً، ثقة مأمون (ت ١٨٧هـ) «تقريب» (٤٤١).

(٧) آخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٢/١٠٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/٣٧٥) عن ابن عون عن نافع، قال ابن حجر في «الفتح» (٧/٤٤٨) إسناده صحيح.

(٨) ابن وضاح، «البدع والنهي عنها» (٤٢).

: قال المغورو بن سُوِيد<sup>(١)</sup>: صَلَّيْتُ مَعَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ بِطَرِيقِ مَكَةَ، صَلَاةَ الصَّبَحِ. ثُمَّ رَأَى النَّاسُ يَذْهَبُونَ مِذَاهِبَهُ، فَقَالَ: أَيْنَ يَذْهَبُ هُؤُلَاءِ؟ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَسْجِدُ صَلَّى فِيهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهُمْ يُصْلَوُنَ فِيهِ. فَقَالَ: إِنَّمَا هَلْكَ مِنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِمِثْلِ هَذَا؛ كَانُوا يَتَّبِعُونَ آثَارَ أَنْبِيائِهِمْ وَيَتَّخِذُونَهَا كَنَائِسَ وَبَيْعَاهُ. فَمَنْ أَدْرَكَهُ الصَّلَاةُ فِي هَذِهِ الْمَسَاجِدِ، فَلِيَصِلَّ. وَمَنْ لَا، فَلِيَمُضِّ وَلَا يَتَعَمَّدُهَا<sup>(٢)</sup>.

وَفِي (مَغَازِيِّ) أَبْنِ إِسْحَاقِ<sup>(٣)</sup>، مِنْ رِيَادَاتِ يُونُسَ بْنِ بَكِيرٍ<sup>(٤)</sup>، عَنْ أَبِي خَلْدَةِ خَالِدِ بْنِ دِينَارٍ<sup>(٥)</sup>، حَدَّثَنَا أَبُو الْعَالِيَّةُ، قَالَ: لَا فَتَحْنَا تُسْتَرَ<sup>(٦)</sup>، وَجَدْنَا فِي بَيْتِ مَالِ الْهُرْمَانِ سَرِيرًا عَلَيْهِ رَجُلٌ مِيتٌ، عِنْدَ رَأْسِهِ مَصْحَفٌ. فَأَخْذَنَا الْمَصْحَفَ فَحَمَلْنَا إِلَى عَمَرَ، فَدَعَا لَهُ كَعْبًا فَسَخَّنَهُ بِالْعَرَبِيَّةِ، فَأَنَا أَوَّلُ رَجُلٍ قَرَأَهُ مِنَ الْعَرَبِ:

قَرَأَتِهِ مِثْلُ مَا أَقْرَأَ الْقُرْآنَ. فَقَلَّتْ: لَابِي الْعَالِيَّةِ: مَا كَانَ فِيهِ؟ قَالَ: سِيرَتُكُمْ وَأَمْوَارُكُمْ وَلَحُونُ كَلَامِكُمْ، وَمَا هُوَ كَانُ بَعْدُ. قَلَّتْ: فَمَا صَنَعْتُمْ بِالرَّجُلِ؟ قَالَ: حَفَرْنَا لَهُ بِالنَّهَارِ ثَلَاثَةَ عَشَرَ قِبْرًا مُتَفَرِّقةً. فَلَمَّا كَانَ بِاللَّيلِ دُفَنَاهُ، وَسَوَيْنَا الْقَبُورَ كُلَّهَا لِنُعْمَيْهُ عَلَى النَّاسِ لَا يَنْبِشُونَهُ. قَلَّتْ: وَمَا يَرْجُونَ مِنْهُ؟ قَالَ: كَانَ السَّمَاءُ إِذَا حُبِسَتْ عَنْهُمْ بَرَزَوَا بِسَرِيرَهُ فَيُمْطَرُونَ، فَقَلَّتْ: مَنْ كَتَمْ تَظَنُّونَ الرَّجُلَ؟ قَالَ: رَجُلٌ يَقَالُ لَهُ: دَانِيَالُ، فَقَلَّتْ: مَنْذُ كُمْ وَجَدْتُمُوهُ مَاتَ؟ قَالَ: مَنْذُ ثَلَاثَمَائَةِ سَنَةٍ. قَلَّتْ: مَا كَانَ تَغْيِيرُ مِنْهُ شَيْءٌ؟ قَالَ: لَا، إِلَّا شُعُّيرَاتٍ مِنْ قَفَاهُ. إِنَّ لَحُومَ الْأَنْبِيَاءِ لَا تُبَلِّيهَا الْأَرْضَ<sup>(٧)</sup>.

(١) أَبُو أَمِيرَةِ الْأَسْدِيِّ الْكَوْرَفِيِّ، تَابِعُ تَقْهِيقِهِ، عَاشَ مَائَةَ وَعِشْرِينَ سَنَةً. (تَقْرِيبٌ) (٥٤٠).

(٢) أَخْرَجَهُ أَبْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «الْمَصْفَتِ» (٣٧٦/٢) وَابْنُ وَضَاحٍ فِي «الْبَدْعِ وَالنَّهَيِّ عَنْهَا» (٤٢) قَالَ الْحَافِظُ أَبْنُ تَيمِيَّةَ فِي «الْتَّوْسِلِ وَالْوَسِيلَةِ» (٢٠٣) إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ.

(٣) مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنِ يَسَارِ الْمَطْلَبِيِّ مُولَاهُمْ، الْمَدْنِيُّ نَزِيلُ الْعَرَقِ، إِمامُ الْمَغَازِيِّ، صَدُوقٌ يَدِلْسُ، وَرَمِيَّ بِالشَّيْعَةِ وَالْقَدْرِ (تٖ ١٥١هـ). (تَقْرِيبٌ) (٤٦٧).

(٤) أَبُو بَكْرٍ، أَبْنُ وَاصِلِ الشَّيَّانِيِّ الْجَمَالِيِّ الْكَوْرَفِيِّ، صَدُوقٌ يَخْطُلُ (تٖ ٢٩٩هـ). (تَقْرِيبٌ) (٦١٣).

(٥) التَّمِيِّيُّ السَّعْدِيُّ، الْبَصْرِيُّ الْخَيَاطُ، مُشْهُورٌ بِكَنْتِيهِ، صَدُوقٌ. (تَقْرِيبٌ) (١٨٧).

(٦) مَدِينَةُ بِالشَّرْقِ الْأَقْصَى، فَتَحَتْ فِي خَلَافَةِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَنْظَرُ: يَاقُوتُ «مَعْجمُ الْبَلَدَاتِ» (٢٩/٢) وَالْلَّهِيَّ «تَارِيخُ الْإِسْلَامِ» (١٩٨/١) «عَهْدُ الْخَلْقَاءِ».

(٧) قَالَ الْحَافِظُ أَبْنُ كَثِيرٍ فِي «الْبَدْعِ وَالنَّهَيِّ» (٣٧/٢) وَهُوَ إِسْنَادٌ صَحِيحٌ، إِلَى أَبِي الْعَالِيَّةِ. وَلَكِنَّ أَنَّ تَارِيخَ وَفَاتَهُ مَحْفُوظًا مِنْ ثَلَاثَمَائَةِ سَنَةٍ، فَلَيْسَ بِنَبْنيٍّ، بَلْ هُوَ رَجُلٌ صَالِحٌ. وَأَخْرَجَهُ تَعْيِمُ بْنُ حَمَادٍ. فِي «الْفَقْنِ» رَقْمٌ (٣٧) مُخْتَصِّرًا. قَالَ أَبْنُ تَيمِيَّةَ فِي «الْأَغَاثَةِ» (٢٨): وَهُوَ مِنْ فَعْلِ أَهْلِ الْكِتَابِ، لَا مِنْ فَعْلِ الْمُسْلِمِينَ.

فَلَيْسَ فِيهِ حَجَةٌ، فَلَا يَحْجُجُ بِهِ مَحْجُونٌ.

قال ابنُ القيم: ففي هذه القصة، ما فعله المهاجرون والأنصار من تعمية قبره؛ لثلا يُفتن به. ولم يُرِزُوه للدعاء عنده والتبرك به، ولو ظفر به المتأخرُون بحال الدوا عليه بالسيوف، ولعبدوه من دون الله<sup>(١)</sup>.

قال شيخُ الإسلام: وهو إنكارٌ منهم لذلك، فمن قصد بقعةً يرجو الخير بقصدها - ولم يستحب الشارعُ قصدها - فهو من المنكرات، وبعضه أشدّ من بعض. سواءً قصدها ليصلّى عندها أو ليدعُو عندها، أو ليقرأ عندها، أو ليذكر الله عندها، أو ليُنسُك عندها. بحيث يخصُّ تلك البقعة بنوع من العبادة التي لم يشرع تخصيصُها بها، لا نوعاً ولا عيناً.

إلا أنَّ ذلك قد يجوزُ بحكم الاتفاق، لا لقصد الدعاء فيها. كمن يزورها ويسلُّمُ عليها، ويسأَلُ الله العافية له وللموتى، كما جاءت السنة به. وأما تحرى الدعاء عندها، بحيث يُستشعرُ أنَّ الدعاء هناك أَجْوَبُ منه في غيره، فهذا هو المنهى عنه. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

[٨٢/ب] قوله: «اشتدَّ غضبُ الله على قومٍ اتَّخذُوا قبوراً / أَنْبِيائِهِمْ مساجد» فيه تحريمُ البناء على القبور، وتحريمُ الصلاة عندها، وأنَّ ذلك من الكبائر.

وفي (القرآن) للطبرى<sup>(٣)</sup>: عن أصحاب مالك، عن مالك، أنَّ كره أن يقول: زرتُ قبرَ النبِيَّ ﷺ. وعلَّ ذلك، بقوله ﷺ: «اللهم لا تجعل قبرى وثناً يُعبد» الحديث. كره إضافة هذا اللفظ إلى القبر؛ لثلا يقع التَّشَبُّه بفعل أولئك؛ سداً للذرية<sup>(٤)</sup>.

قال شيخُ الإسلام: ومالكُ قد أدركَ التابعين، وهم أعلمُ الناس بهذه المسألة، فدلَّ ذلك على أنَّه لم يكن معروفاً عندهم الفاظُ زيارة قبر النبِيَّ ﷺ.

إلى أنْ قال: وقد ذكروا في أسبابِ كراحته لأن يقول: زرتُ قبرَ النبِيَّ ﷺ؛

(١) ابن القيم، «إغاثة الهاشمي» (١/٢٢٢).

(٢) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٨١) وما بعدها.

(٣) أبو العباس، أحمد بن عبد الله بن محمد بن أبي بكر الطبرى المكتى، الشافعى، فقيه محدث (ت ٦٧٤ هـ). «تنذكرة الحفاظ» (٤/٢٥٥).

(٤) الطبرى، «القرآن لقادس أم القرآن» (٦٢٩).

لأنَّ هذا اللُّفْظ قد صار كثِيرٌ من الناس يُريد [به]<sup>(١)</sup> الزيارة البدعية، وهي قصدُ الميت لسؤاله ودعائه، والرغبة في قضاء الحاجات، ونحو ذلك مما يفعله كثِيرٌ من الناس.

فهم يعنون بلفظ الزيارة: مثل هذا، وهذا ليس مشروعٌ باتفاق الأئمة. فكره مالكُ أن يتكلَّم بلفظِ مجمل يدلُّ على معنى فاسد، بخلاف الصلاة عليه والسلام، فإنَّ ذلك مما أمر الله به.

أمَّا لُفْظُ الزيارة في عموم القبور، فلا يُفهم منها مثل هذا المعنى، ألا ترى إلى قوله: «فزوروا القبور فإنَّها تذكركم الآخرة» مع زيارته لقبر أمِّه<sup>(٢)</sup>. فإنَّ هذا يتناول قبور الكفار.

فلا يُفهم من ذلك: زيارة الميت لدعائه، وسؤاله والاستغاثة به، ونحو ذلك مما يفعله أهلُ الشرك والبدع. بخلاف ما إذا كان المزورُ معظَّماً في الدين كالأنبياء والصالحين، فإنه كثيراً ما يُعني بزيارة قبورهم هذه الزيارة البدعية الشركية. فلهذا كره مالك ذلك في مثل هذا، وإنْ لم يكره ذلك في موضع آخر، ليس فيه هذه المفسدة. انتهى<sup>(٣)</sup>.

وفيه: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ لم يستعد إلا ما يُخاف وقوعه. ذكره المصنف رحمة الله تعالى<sup>(٤)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولابن جريرٍ بسنده، عن سُفيانَ، عن منصورٍ، عن مجاهدٍ **﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللاتَّ وَالْعُزَّى﴾** [النجم: ١٩] قال: كان يُلْتُ لهم السُّوِيقَ فماتوا، فعكفوا على قبره<sup>(٥)</sup>.

وكذا قال أبو الجوزاء، عن ابن عباس: كان يُلْتُ السُّوِيقَ للحجاج<sup>(٦)</sup>.

(١) إضافة من (ط).

(٢) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٩٧٦) من حديث أبي هريرة.

(٣) «مجموع فتاوى ابن تيمية» (٣٥٨/٢٤)، وانظر «اقتضاء الصراط المستقيم» (٧٦٢/٢).

(٤) المسألة الثالثة.

(٥) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٥٨/٢٧).

(٦) «المصدر السابق» (٢٧/٥٩).

[١/٨٣] ش : قوله : (ولابن جرير). هو الإمام / الحافظ ، محمد بن جرير بن يزيد الطبرى ، صاحبُ (التفسير) و(التاريخ) وغيرهما . قال ابنُ خزيمة : لا أعلمُ على وجه الأرض أعلمَ من محمد بن جرير . وكان من المجتهدين ، لا يقلُّ أحداً . وله أصحابٌ يتفقهون على مذهبه ، يأخذون بأقواله . ولد سنة أربع وعشرين ومائتين ، ومات ليومين بقياً من شوال سنة عشر وثلاثمائة .

قوله : (عن سفيان)، الظاهر : أنَّه سفيان بن سعيد بن مسروق [الثورى]<sup>(١)</sup> ، أبو عبد الله الكوفى ، ثقةٌ حافظٌ فيه إمامٌ عابد . كان مجتهداً ، وله أتباعٌ يتفقهون على مذهبة . مات سنة إحدى وستين ومائة ، وله أربعٌ وستون سنة .

قوله : (عن منصور). هو ابن المعتمر بن عبد الله السُّلْمِي ، ثقةٌ ثبتُ فقيه . مات سنة اثنين وثلاثين ومائة .

قوله : (عن مجاهد) هو ابنُ جَبَر - بالجيم والمُوحَّدة - أبو الحجاج المخزومني مولاهم المكى ، ثقةٌ إمامٌ في التفسير ، أخذه عن ابن عباس وغيره . مات سنة أربع ومائة ، قاله يحيى القطان . وقال ابنُ حبان : مات سنة اثنين - أو ثلاَث - ومائة ، وهو ساجد . ولد سنة إحدى وعشرين ، في خلافه عمر .

قوله : (كان يلْتُ لهم السُّوق ، فمات فعكفوا على قبره ) ، في رواية : فيطعمُ من يمرُّ من الناس ، فلما مات عبدوه ، وقالوا : هو اللات . رواه سعيدُ بنُ منصور<sup>(٢)</sup> .

ومناسِبُه للترجمة : أنَّهُم غلوا في لصلاحه حتى عبدوه ، وصار قبره وثناً من أوثان المشركين .

قوله : (وكذا قال أبو الجوزاء). هو أوسُ بن عبد الله الربَّعى ، بفتح الراء والباء . مات سنة ثلاث وثمانين .

قال البخارى : حدَّثنا مسلم - وهو ابنُ إبراهيم - ، حدَّثنا أبو الأشهب<sup>(٣)</sup> ،

(١) إضافةً من (ط).

(٢) مضى تخرجه.

(٣) جعفر بن حيان السعدي المطاردى، البصرى، مشهور بكتبه، ثقة (ت ١٦٥ هـ) «تقريب» (١٤٠).

حدَثَنَا أبو الجوزاء، عن ابن عباس، قال: كان اللاتُ رجلاً يَلْتُ سويفاً  
الحاج<sup>(١)</sup>.

قال ابنُ خُزِيْمَةَ: وكذا العَزِيْزُ، وكانت شجرةً عليها بناءً وأستار بنخلة، بين مكة  
والطائف، كانت قريشُ يعظّمونها، كما قال أبو سفيان يوم أحد: لنا العَزِيْزُ ولا  
عَزِيْزٌ لكم<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن ابن عباس، قال: لعن رسولُ الله  
ﷺ زائراتِ القبورِ، والمتخذينِ عليها المساجد والسرُّجَ. رواه أهلُ  
السنن<sup>(٣)</sup>.

ش: قلتُ: وفي الباب حديثُ أبي هريرةٍ، وحديثُ حسانَ بن ثابت. فأمّا [٨٢/ب]  
حديثُ أبي هُرَيْرَةَ: فرواه أحمد، والترمذى وصححه<sup>(٤)</sup>. وحديثُ حسانَ، أخرجه  
ابنُ ماجةَ، من روایة عبد الرحمن [بن حسان]<sup>(٥)</sup> بن ثابت، عن أبيه، قال: لعن  
رسولُ الله ﷺ زواراتِ القبور<sup>(٦)</sup>.

وحدثَ ابنُ عباسَ هذا: في إسناده أبو صالح مولى أم هانىء، وقد ضعَّفَه  
بعضُهم ووثقه بعضُهم. قال على بن المدينى<sup>(٧)</sup>، عن يحيى القطان<sup>(٨)</sup>: لم أر أحداً  
من أصحابنا ترك أبا صالح مولى أم هانىء. وما سمعتُ أحداً من الناس يقول فيه

(١) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٤٨٥٩).

(٢) مضى تخرجه.

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٣٢٣٦)، والترمذى في «الجامع» رقم (٣٢٠) وقال: حديث ابن عباس حديث  
حسن. يقول ابن تيمية في «افتضاء الصراط المستقيم» (١/٢٩٤) قال الترمذى: هذا حديث صحيح.

(٤) أحمد في «المسندة» (٢/٣٥٦، ٣٥٧)، والترمذى في «الجامع» رقم (١٠٥٦)، وصححه ابن تيمية في  
«الفتاوی» (٣٦٠ / ٢٤).

(٥) إضافةً من (ط).

(٦) ابن ماجة في «السنن» رقم (١٥٧٤)، قال النبوصيري في «مصباح الزجاجة» (١/٥١٦): إسناده صحيح،  
ورجاله ثقات.

(٧) أبو الحسن، ابن عبد الله بن جعفر بن نجح السعدي مولاه، بصرى ثقة ثبت إمام (ت ٢٣٤هـ). «تقريب»  
(٤٠٣).

(٨) أبو سعيد، بن سعيد بن فروخ التميمي، ثقة متقن، حافظ إمام قدره (ت ١٩٨هـ). «تقريب» ٥٩١.

شيئاً، ولم يتركه شعبة<sup>(١)</sup>، ولا زائدة<sup>(٢)</sup>، ولا عبد الله بن عثمان<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن معين<sup>(٤)</sup>: ليس به بأس، ولهذا أخرجه ابن السَّكَن<sup>(٥)</sup> في (صحاحه). انتهى من (الذهب الإبريز)<sup>(٦)</sup>، عن الحافظ المزِّي<sup>(٧)</sup>.

قال شيخ الإسلام: وقد جاء عن النبي ﷺ، من طريقين: فعن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسول الله ﷺ: لعن زوارات القبور. وذكر حديث ابن عباس، ثم قال: ورجالُ هذا ليس رجالُ هذا، فلم يأخذه أحدُهما عن الآخر، وليس في الإسنادين من يتهم بالكذب، ومثلُ هذا حجة بلا ريب. وهذا من أجود الحسن، الذي شرطه الترمذى؛ فإنه جعل الحسن: ما تعددت طرقُه ولم يكن فيه مُتَّهم، ولم يكن شاذًا، أي: مُخالفًا لما ثبت بنقل الثقات.

وهذا الحديث: تعددت طرقُه، وليس فيها مُتَّهم، ولا خالفه أحدٌ من الثقات. هذا لو كان عن صاحبٍ واحدٍ، فكيف إذا كان هذا رواه عن صاحبٍ، وذلك عن آخر؟ فهذا كله يُبيّن أنَّ الحديث في الأصل معروف.

والذى رخصوا في الزيارة، اعتمدوا على ما رُوى عن عائشة رضي الله عنها: أنها زارت قبر أخيها عبد الرحمن، وقالت: لو شهدتُك ما زُرتُك<sup>(٨)</sup>.

(١) أبو بسطام، شعبة بن الحجاج بن الورد العتّى، مولاهم الواسطي، ثم البصري، ثقة حافظ متقن، وكان عابداً (ت ١٦٠هـ). «تقرير» (٢٦٦).

(٢) أبو الصَّلت، زائدة بن قدامة الثقفي الكوفي، ثقة ثبت، صاحب سنّة (ت ١٦٠هـ) وتُقبَل بعدها «تقرير» (٢١٣).

(٣) البصري، شريك شعبة، قال النسائي: ثقة ثبت، مات قبل شعبة. «تقرير» (٣١٣).

(٤) أبو زكريا، يحيى بن مَعْنَى بن عَوْنَانَ الطَّقَانِي مولاهم، البغدادي، ثقة حافظ مشهور إمام الجرح والتعديل (ت ٢٢٣هـ) بالمدينة التوبية. «تقرير» (٥٩٧).

(٥) أبو علي، سعيد بن عثمان بن سعيد البغدادي، حافظ حجة (ت ٣٥٣هـ). «تذكرة الحفاظ» (٣/٩٣٧).

(٦) كتاب «الذهب الإبريز» شرح المعجم الوجيز من أحاديث الرسول العزيز لابن الحasan، محمد بن خليل الطرابلسي، القاروبي (ت ١٣٠٥هـ). «هدية العارفين» (٢/٣٨٧).

(٧) «تهنيب الكمال في أسماء الرجال» للمزِّي (٤/٧).

(٨) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (١٠٥٥)، وأبن أبي شيبة في «المصنف» (٣/٣٤٣) وعبد الرزاق في «المصنف» (٣/٥١٧).

وهذا يدل على أنَّ الزيارة ليست مُستحبة للنساء كما تُستحب للرجال، إذ لو كان كذلك لاستحب زيارة، سواء شهدته أم لا<sup>(١)</sup>.  
قلت: فعلى هذا، فلا حجَّة فيه لمن قال بالرُّخصة.

وهذا السياقُ لحديث عائشة: رواه الترمذى<sup>\*</sup> من رواية عبد الله بن أبي مُلِيْكَة<sup>(٢)</sup>، عنها/ . وهو يخالف سياق الأثر له، عن عبد الله بن أبي مُلِيْكَة أيضًا: [١٠/٨٤] أنَّ عائشة رضى الله عنها أقبلت ذات يوم من المقابر. فقلت لها: يا أم المؤمنين، أليس نهى رسول الله ﷺ عن زيارة القبور؟ فقالت: نعم!، نهى عن زيارة القبور، ثم أمر بزيارتها<sup>(٣)</sup>.

فأجاب شيخ الإسلام عن هذا، فقال: ولا حجَّة في حديث عائشة؛ فإنَّ المُحتجُّ عليها احتاج بالنهى العام، فدفعت ذلك بآنَّ النهى منسوخ، ولم يذكر لها المُحتجُّ النهىُ الخاص بالنساء، الذي فيه لعنون على الزيارة.

يبين ذلك قولها: قد أمر بزيارتها. فهذا يُبيّنُ أنه أمرَ بها أمرًا يقتضى الاستحباب، والاستحباب إنما هو ثابت للرجال خاصة. ولو كانت تعتقدُ أنَّ النساء مأمورات بزيارة القبور، لكان تفعل ذلك كما يفعله الرجال، ولم تقل لأنبيتها: لما زرتك.

واللعنةُ صريحٌ في التحرير، والخطابُ بالإذن في قوله: «فَزُورُوهَا»<sup>(٤)</sup> لم يتناول النساء، فلم يدخلن في الحكم الناسخ. والعام إذا عُرف أنه بعد الخاص لم يكن ناسخاً له عند جمهور العلماء، وهو مذهب الشافعى، وأحمد في أشهر الروايتين عنه، وهو المعروف عن أصحابه. فكيف إذا لم يُعلم أنَّ هذا العام بعد الخاص؟ . إذ قد يكون قوله: «لعن الله زوارات القبور» بعد إذنه للرجال في الزيارة؛ يدلُّ على ذلك: أنَّ قرنه بالمتخذين عليها المساجد والسرُّوج؛ ومعلوم أنَّ اتخاذ المساجد

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤/٢٤، ٣٤٥)، (٣٥١).

(٢) عبد الله بن عبد الله بن أبي مُلِيْكَة بن عبد الله بن جُذْعَان التميمي، المدنى، أدرك ثلاثين من الصحابة، ثقة فقيه (ت ١١٧هـ). «تقرير» (٣١٢).

(٣) أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١/٣٧٦) وصححه ووافقه الذهبى، والبىهقى في «السنن الكبرى» (٤/٧٨).

(٤) قطعة من حديث أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٩٧٧). من حديث بريدة.

والسرج المنهى عنه مُحْكَم؛ كما دَلَّتْ عَلَيْهِ الْأَحَادِيثُ الصَّحِيحَةُ، وَكَذَلِكَ الْآخَرُ.

وَالصَّحِيقُ: أَنَّ النِّسَاءَ لَمْ يَدْخُلْنَ فِي الْإِذْنِ فِي زِيَارَةِ الْقُبُورِ، لِعَدَةِ أُوْجَهٍ:  
أَحَدُهَا: أَنَّ قَوْلَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَزُورُوهَا صِيغَةُ تَذَكِيرٍ. وَإِنَّمَا يَتَنَاهُ النِّسَاءُ أَيْضًا عَلَى سَبِيلِ التَّغْلِيبِ». لَكِنَّ هَذَا فِيهِ قُولَانٌ، قَوْلٌ: إِنَّهُ يَحْتَاجُ إِلَى دَلِيلٍ مُفْصَلٍ، وَحِينَتَذَكِيرٍ فَيَحْتَاجُ تَنَاهُ ذَلِكَ النِّسَاءَ إِلَى دَلِيلٍ مُفْصَلٍ، وَقَوْلٌ: إِنَّهُ يُحَمِّلُ عَلَى ذَلِكَ عَنْدَ الْإِطْلَاقِ.

وَعَلَى هَذَا: فَيَكُونُ دُخُولُ النِّسَاءِ بِطَرِيقِ الْعُمُومِ الْمُضِيِّفِ، وَالْعَامُ لَا يُعَارِضُ الْأَدْلَةِ الْخَاصَّةِ وَلَا يَنْسَخُهَا عِنْدَ جَمِيعِ الْعُلَمَاءِ. وَلَوْ كَانَ النِّسَاءُ دَاخِلَاتٍ فِي هَذَا الْخُطَابِ لَا سُتُّحَبُّ لَهُنَّ زِيَارَةَ الْقُبُورِ، وَمَا عَلِمْنَا أَحَدًا مِنَ الْأَئمَّةِ اسْتُحَبَّ لَهُنَّ زِيَارَةً [ب/٨٤] الْقُبُورِ، وَلَا كَانَ النِّسَاءُ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَخَلْفَائِهِ الرَّاشِدِينَ يَخْرُجُنَّ إِلَى زِيَارَةِ الْقُبُورِ.

وَمِنْهَا: أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الْإِذْنِ لِلرِّجَالِ، بَأَنَّ ذَلِكَ «يُذَكِّرُ الْمَوْتَ، وَيُرْفَقُ الْقَلْبَ، وَتَدْمِعُ الْعَيْنَ» هَكَذَا فِي (مُسْنَدِ أَحْمَدَ) <sup>(١)</sup>. وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْمَرْأَةَ إِذَا فُتُحَتْ لَهَا هَذَا الْبَابِ أَخْرَجَهَا إِلَى الْجُزْعِ وَالنَّدْبِ وَالنِّيَاحَةِ؛ مَا فِيهَا مِنَ الْعَسْفِ وَقَلْةِ الصَّبْرِ. وَإِذَا كَانَتْ زِيَارَةُ النِّسَاءِ مَظْنَنَةً وَسَبِيلًا لِلأَمْرِ الْمُحَرَّمَةِ، فَإِنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ يُحَدِّدَ الْمَقْدَارُ الَّذِي لَا يُفْضِي إِلَى ذَلِكَ، وَلَا التَّمْيِيزُ بَيْنَ نَوْعٍ وَنَوْعٍ.

وَمِنْ أُصُولِ الشَّرِيعَةِ: أَنَّ الْحَكْمَةَ إِذَا كَانَتْ خَفِيَّةً أَوْ مُنْتَشِرَةً عَلَقَ الْحَكْمُ بِعُظْتَهَا. فَيُحْرِمُ هَذَا الْبَابُ سَدًّا لِلذَّرِيعَةِ، كَمَا حُرِمَ النَّظرُ إِلَى الزِّينَةِ الْبَاطِنَةِ، وَكَمَا حُرِمَ الْخُلُوُّ بِالْأَجْنِبَيَّةِ وَغَيْرِ ذَلِكِ. وَلَيْسَ فِي ذَلِكَ مِنَ الْمُصْلَحَةِ مَا يُعَارِضُ هَذِهِ الْمُفْسَدَةِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ فِي ذَلِكَ إِلَّا دُعَاوَاهَا لِلْمَيِّتِ. وَذَلِكَ مُمْكِنٌ فِي بَيْتِهِ.

وَمِنَ الْعُلَمَاءِ مَنْ يَقُولُ: الشَّيْءُ كَذَلِكَ، وَيَحْتَاجُ بِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اْرْجِعْنِي مَأْزُورَاتِ غَيْرِ مَأْجُورَاتٍ، فَإِنْكُنْ نَفَّنَنِي وَتُؤَذِّنِي الْمَيِّتَ» <sup>(٢)</sup> وَقَوْلُهُ لِفَاطِمَةَ: «أَمَّا إِنَّكَ لَوْ

(١) أَحْمَدُ فِي (الْمُسْنَدِ) (٣/٢٣٧، ٢٥٠). حَدِيثُ أَنَسٍ.

(٢) أَخْرَجَهُ الْخَطِيبُ الْبَغْدَادِيُّ فِي (التَّارِيخِ) (٦/٢٠١). وَأَخْرَجَهُ مُوقِفًا عَلَى عُمْرٍ: عَبْدُ الرَّازِقِ فِي (الْمَسْنَدِ) (٣/٤٥٧).

بلغت معهم الكُدَى<sup>(١)</sup> لم تدخلُ الجنة<sup>(٢)</sup>.

يؤيدُه: ما ثبت في (الصحيحين): من أَنَّه نهى النساء عن اتباع الجنائز<sup>(٣)</sup>، ومعلوم أَنَّ قوله ﷺ: «من صَلَّى عَلَى جَنَازَةِ فَلَهُ قِيراطٌ، وَمَنْ تَبَعَهَا حَتَّى تُدْفَنْ فَلَهُ قِيراطان»<sup>(٤)</sup> هو أَدْلٌ عَلَى العِمَومِ مِنْ صِيغَةِ التَّذْكِيرِ؛ فَإِنْ لَفْظُ: مَنْ، يَتَنَاهُ الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ بِاتْفَاقِ النَّاسِ، وَقَدْ عُلِمَ بِالْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ أَنَّ هَذَا العِمَومُ لَمْ يَتَنَاهُ النِّسَاءُ لَنَهَا النَّبِيُّ ﷺ لِهُنَّ عَنِ اتِّبَاعِ الْجَنَائزِ. فَإِذَا لَمْ يَدْخُلْنَ فِي هَذَا الْعِمَومِ، فَكَذَلِكَ فِي ذَلِكَ بِطَرِيقِ الْأُولَى. انتهى مُلْخَصًا<sup>(٥)</sup>.

قلتُ: وَعِمَّا اسْتَدَلَّ بِهِ الْقَاتِلُونَ بِالنَّسْخِ أَجْوَاهُ أَيْضًا.

مِنْهَا: أَنَّ مَا ذَكَرُوهُ عَنْ عَائِشَةَ وَفَاطِمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا مُعَارِضٌ بِمَا وَرَدَ عَنْهُمَا فِي هَذَا الْبَابِ، فَلَا يَثْبُتُ بِالنَّسْخِ.

وَمِنْهَا: أَنَّ قَوْلَ الصَّحَابِيِّ وَفَعْلَهُ لَيْسَ حَجَّةً عَلَى الْحَدِيثِ، بِلَا نِزَاعٍ. وَأَمَّا تَعْلِيمُهُ عَائِشَةَ كَيْفَ تَقُولُ إِذَا زَارَتِ الْقَبُورَ وَنَحْوَ ذَلِكَ، فَلَا يَدْلِلُ عَلَى نَسْخِ مَا دَلَّتْ / عَلَيْهِ الْأَحَادِيثُ الْثَّلَاثَةُ مِنْ لَعْنِ زَائِرَاتِ الْقَبُورِ؛ لِاحْتِمَالِ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ قَبْلَ [١١/٨٥] هَذَا النَّهَى الْأَكْيَدُ وَالْوَعِيدُ الشَّدِيدُ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

قالَ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ<sup>(٦)</sup> فِي كِتَابِ (تَطْهِيرِ الْأَعْقَادِ). وَالْمَشَاهِدُ الَّتِي صَارَتْ أَعْظَمُ ذَرِيعَةً إِلَى الشُّرُكِ وَالْأَلْهَادِ، غَالِبٌ مِنْ يَعْمَرُهَا الْمُلُوكُ وَالسُّلَطَانِينَ. إِمَّا عَلَى قَرِيبٍ لَهُمْ، أَوْ عَلَى مَنْ يُحْسِنُونَ الظُّنُونَ فِيهِ مِنْ فَاضِلٍ أَوْ عَالِمٍ.

(١) جَمِيعُ كُلَّيَّةٍ، وَهِيَ الْقَطْعَةُ الصلبةُ مِنَ الْأَرْضِ، تَحْفَرُ فِيهَا الْقَبُورُ. «غَرِيبُ الْحَدِيثِ» لِلْخَطَابِيِّ (٣٨٤/١).

(٢) أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدُ مِنْ حَدِيثِ بْنِ عَمْرٍو فِي «الْسِنَنِ» رقمُ (٣١٢٣) وَالنِّسَائِيُّ فِي «الْمَجَنِينِ» (٢٧/٣) وَأَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٢/١٦٨، ١٦٩) وَالحاكِمُ فِي «الْمُسْنَدِ» (١/٣٧٣) وَصَحَّحَهُ وَوَافَقَهُ النَّهْيُ.

(٣) البَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقمُ (٣١٣)، (٣٢٣)، (١٢٧٨)، (١٢٧٩)، (٥٣٤٠)، (٥٣٤١)، (٥٣٤٢) وَمُسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقمُ (٩٣٨)، مِنْ حَدِيثِ أُمِّ حَطَبِيَّةِ.

(٤) البَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقمُ (١٣٢٥) وَمُسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَةِ» رقمُ (٩٤٥) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيْرَةَ.

(٥) «مَجْمُوعُ فَتاوَيِّ» أَبِي تَيْمَةَ (٢٤/٣٤٣ - ٣٥٦).

(٦) الْأَمْيَرُ، أَبُو صَلَاحَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ الْكَحْلَانِيِّ، ثُمَّ الصَّنْعَانِيُّ، فَقِيهُ مُحَدَّثٌ، دَاعِيُّ مَصْلِحَ (ت: ١١٨٢) «الْبَدْرُ الطَّالِعُ» (١٢٣/٢).

ويزوره الناسُ الذين يعرفونه، زيارةً الأموات من دون توصلٍ به ولا هتف باسمه، بل يدعون له ويستغرون.

حتى ينقرض من يعرفه أو أكثرهم، فيأتي منْ بعدهم من يرى قبراً قد شيد عليه البناء، وسرّجت عليه الشموع، وفُرش بالفراش الفاخر. فيعتقد أنَّ ذلك لنفع أو دفع ضر، وتأتيه السدنةُ يكذبون على الميت بأنه فعل وفعل، وأنزل بفلان الضر وبفلان النفع، حتى يغرسوا في جبلته كلَّ باطل. والأمرُ ما ثبت في الأحاديث النبوية، من لعن من سرج القبور وكتب عليها وبنى عليها. وأحاديثُ ذلك واسعةٌ معروفة؛ فإنَّ ذلك في نفسه منهٌ عنه، ثم هو ذريعةٌ إلى مفسدةٍ عظيمة. انتهى<sup>(١)</sup>. ومنه تعلم مطابقة الحديث للترجمة، والله أعلم.

قوله: (والمتخذين عليها المساجد) تقدَّم شرحُه في الباب قبله.

قوله: (والسرج) قال أبو محمد المقدسي: لو أبِيع اتخاذُ السرج عليها لم يُلعن من فعله؛ لأنَّ فيه تضييماً للمال في غير فائدة، وإفراطاً في تعظيم القبور أشبه تعظيم الأصنام.

وقال ابنُ القيم رحمة الله تعالى: اتخاذها مساجد وإيقادُ السرج عليها من الكبائر<sup>(٢)</sup>.

قوله: (رواہ أهلُ السنَّن). يعني أبا داود، والترمذى، وابن ماجة، فقط، ولم يروه النسائي<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن الأمير «تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد» (٤٨) (ط صحيح).

(٢) ابن القيم، «إغاثة اللھفان من مصائد الشیطان» (١) / ٢١٥.

(٣) أخرجه النسائي كما سبق بيانه، وقد تابع المؤلف الشارح في ذلك. والله أعلم.

(٤١)

## باب

### ما جا، في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد، وسده كل طريق يوصل إلى الشرك.

ش: الجناب: هو الجناب، والمراد حمايته عما يقرب إليه أو يخالطه من الشرك وأسبابه.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله الله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَتَّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبه: ١٢٨].

ش: قال ابنُ كثير: يقول تعالى متننا على المؤمنين بما أرسل إليهم رسولاً من [٨٥/ب] أنفسهم، أي: من جنسهم وعلى لغتهم، كما قال إبراهيم عليه السلام: «ربنا وأبأث فيهم رسولًا منهم» [البقرة: ١٢٩] وقال تعالى: «لَقَدْ مِنَ اللَّهِ عَلَيَّ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ» [آل عمران: ١٦٤] وقال تعالى: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ» أي: منكم، كما قال جعفر بن أبي طالب للنجاشي<sup>(١)</sup>، والمغيرة بن شعبة لرسول كسرى<sup>(٢)</sup>: إنَّ اللَّهَ بَعَثَ فِينَا رَسُولًا مِّنْنَا، نَعْرِفُ نَسَبَهُ وَصَفَتَهُ، وَمَدْخَلَهُ وَمَخْرَجَهُ، وَصَدَقَهُ وَأَمَانَتَهُ، وَذَكَرَ الْحَدِيثَ.

(١) أخرجه أحمد في «السنن» (١/١٢٠، ٥/٢٩٠) وأبو نعيم في «الدلائل» رقم (١٩٤) وفي «الخلية» (١/١١٥) والبيهقي في «السنن» (٩/٩) والبيهقي في «الدلائل» رقم (١٠٠) من حديث أم سلمة، قال البيهقي في «مجامع الزوائد» (٦/٢٤): رواه أحمد، ورواه رجال الصحيح غير ابن اسحاق، وقد صرَح بالسماع.

(٢) أخرجه الطبرى في «التاريخ» (٣/٥٢٣)، وأبو نعيم في «الدلائل» رقم (٤٧٦).

وقال سُفيان بن عُيينة، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، في قوله تعالى: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ» قال: لم يُصبه شئٌ من ولادة الجاهلية<sup>(١)</sup>.

وقوله: «عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَتَّمْ» أي: يعزُّ عليه الشيءُ الذي يغتنمُ أمته، ويشقُّ عليها؛ ولهذا جاء في الحديث المروي من طرق عنه، أنه قال: «بَعْثَتُ بِالْحَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةَ»<sup>(٢)</sup> وفي الصحيح: «إِنَّ هَذَا الدِّينَ يَسِيرٌ»<sup>(٣)</sup> وشريعته كلها سمحٌ سهلٌ كاملة، يسيرة على من يسرها الله عليه.

قوله: «حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ» أي: على هدايتكم، ووصول النفع الدنيوي والأخروي إليكم.

وعن أبي ذر، قال: تركنا رسول الله ﷺ، وما طائر يُقلّبُ جناحيه في الهواء إلا وهو يذكر لنا منه علمًا. أخرجه الطبراني، قال: رسول الله ﷺ: «مَا بَقِيَ شَيْءٌ يَقْرُبُ مِنَ الْجَنَّةِ وَيُبَاعِدُ مِنَ النَّارِ إِلَّا وَقَدْ يَبْتَتِّنُ لَكُمْ»<sup>(٤)</sup>.

قوله: «بِالْمُؤْمِنِينَ رَوْفٌ رَحِيمٌ»، كما قال تعالى: «وَأَخْفَضْ جَنَاحَكَ لِمَنْ أَتَبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنَّمَا يُرِيَءُ مَا تَعْمَلُونَ» [الشعراء: ٢١٥ - ٢١٦]. وهكذا أمره تعالى في هذه الآية الكريمة<sup>(٥)</sup>.

قلت: فاقتضت هذه الأوصاف التي وصف الله بها رسوله ﷺ، في حق أمته: أن انذرهم وحدّرهم الشرك الذي هو أعظم الذنوب، وبين لهم ذرائعه الموصلة إليه، وأبلغ في نهיהם عنها. ومن ذلك تعظيم القبور والغلو فيها، والصلوة عندها

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٧٦/١١) والبيهقي في «السنن» (١٩٠/٧) وعبد الرزاق وابن أبي حاتم وأبو الشيخ، كما في «الدر المثور» (٣٢٧/٤).

(٢) أخرجه أحمد في «المسندة» (٦/١١٦، ٢٢٣) من حديث عائشة، قال السخاوي في «المقاصد الحسنة» (١٨٦): وسنده حسن.

(٣) أخرجه البخارى في «ال صحيح» رقم (٣٩، ٥٦٧٣، ٦٤٦٣، ٧٢٣٥) من حديث أبي هريرة.

(٤) أخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (١٦٤٧)، قال الهيثمى في «مجمع الزوائد» (٨/٢٦٤): ورجال الطبراني رجال الصحيح، غير محمد بن عبد الله بن زيد المقرى وهو ثقة. وجود سليمان بن عبد الله إسناده، كما في «تيسير العزيز الحميد» (٣٤٩).

(٥) «تفسير ابن كثير» (٤/١٧٧ - ١٧٩).

وإليها، ونحو ذلك مما يُوصل إلى عبادتها، كما تقدّم، وكما سيأتي في أحاديث الباب.

قال المصنف رحمه الله تعالى: عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبرى عيدين». وصلوا علىَ فلانَ صلاتكم تبلغني حيث كنتم» رواه أبو داود بإسناد حسن، رواه ثقات<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً» قال شيخ الإسلام: أى: لا تُعطّلُوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة، فتكون بمثابة القبور. فأمر بتحرّي العبادة في البيوت، ونهى عن تحريها عن القبور، عكس ما يفعله المشركون من النصارى ومن تشبه بهم من هذه الأمة.

وفي (الصحيحين)، عن ابن عمر، مرفوعاً «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تخذلوا قبوراً»<sup>(٢)</sup>.

وفي (صحیح مسلم)، عن ابن عمر، مرفوعاً «لا تجعلوا بيوتكم مقابر؛ فإنَّ الشيطان يفرُّ من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه»<sup>(٣)</sup>.

قوله: «ولا تجعلوا قبرى عيدين» قال شيخ الإسلام: العيد: اسمٌ لما يعود من الاجتماع العام على وجهٍ معتاد، عائد: إما بعود السنة، أو بعود الأسبوع، أو الشهر ونحو ذلك<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن القيم: العيد: ما يُعتاد مجئه وقصده، من زمان ومكان. مأخذٌ من المعاودة، والاعتياد.

فإذا كان اسمًا للمكان فهو المكانُ الذي يُقصد فيه الاجتماع، وانتياه للعبادة أو لغيرها؛ كما أنَّ المسجد الحرام ومني ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيدين للحنفاء ومثابة، كما جعل أيام التعبُّد<sup>(٥)</sup> فيها عيدين.

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٤٤٢-٤٤٣) قال الحافظ ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم» (٦٥٤/٢): وإسناده حسن. وسيأتي كلام المؤلف عليه في شرح الحديث الذي بعده.

(٢) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٣٢، ١١٨٧)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٧٧٧).

(٣) مسلم في «ال صحيح» رقم (٧٨٠)، من حديث أبي هريرة.

(٤) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٦٥٧/٢).

(٥) ابن تيمية، «المصدر السابق» (٤٤١/١).

(٦) جميع النسخ: العيد. والثابت من «الأغاثة».

وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية، فلما جاء الله بالإسلام أبطلها وعوّض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر، وأيام منى. كما عوّضهم عن أعياد المشركين المكانية، الكعبة ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر<sup>(١)</sup>.

قوله: «وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كتم».

قال شيخ الإسلام: يُشير بذلك إلى أنَّ ما ينالُنى منكم من الصلاة والسلام يحصلُ مع قربكم من قبرى وبعدكم، فلا حاجة بكم إلى اتخاذِ عيادةً. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن علي بن الحسين، أنه رأى رجلاً يجيءُ إلى فُرجة كانت عند قبر النبي ﷺ، فيدخلُ فيها فيدعوه. فنهاه، وقال: لا أحدُكم حديثاً سمعته من أبي، عن جدّي، عن رسول الله ﷺ؟ قال: «لا تتخذوا قبرى عيادةً، ولا بيوتكم قبوراً، فإنَّ تسليمكم يبلغنى أين كتم» رواه في المختار<sup>(٣)</sup>.

ش: هذا الحديثُ والذى قبله جيدان، حسناً الإستادين.

[٨٦/ب] أمَّا الأول: فرواوه أبو داود، وغيره، من حديث عبد الله بن نافع الصائغ<sup>(٤)</sup>، قال: أخبرنى ابنُ أبي ذئب<sup>(٥)</sup>، عن سعيد المقْبُرى<sup>(٦)</sup>، عن أبي هريرة، فذكره. ورواته ثقاتٌ مشاهير، لكن عبد الله بن نافع، قال فيه أبو حاتم الرازى: ليس بالحافظ، تعرفُ وتُنكِر. وقال ابنُ معين: هو ثقة. وقال أبو زرعة: لا بأس به.

قال شيخ الإسلام: ومثلُ هذا، إذا كان لحديثه شواهدٌ عُلمَ أنَّه محفوظ، وهذا له شواهدٌ متعددة<sup>(٧)</sup>.

(١) ابن القيم، «إغاثة اللهفان» (١/٢٠٩).

(٢) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٥٧).

(٣) الضياء المقدسى في «المختار» رقم (٤٢٨).

(٤) أبو محمد، المخزومى مولاهم المدى، ثقة صحيح الكتاب، فى حفظه لين. (ت ٢٠٦هـ). «تقريب» (٢٣٦).

(٥) أبو الحارث، محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة بن الحارث القرشى العامرى المدى، ثقة فقيه فاضل (ت ١٥٨هـ). «تقريب» (٤٩٣).

(٦) أبو سعد، ابن كعبان المتبوي المدى، ثقة، تغير قبل موته باربع سنين (ت ١٢٠هـ). «تقريب» (٢٣٦).

(٧) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٥٤).

وقال الحافظُ محمدٌ بن عبدِ الهاشمي: هو حديثُ حسن، جيدُ الإسناد، وله شواهد كثيرة يرتفع بها إلى درجة الصحة<sup>(١)</sup>.

وأما الحديثُ الثاني: فرواه أبو يعلى، والقاضي إسماعيل، والحافظ الضياء. في (المختار).

قال شيخُ الإسلام: فانظر هذه السنة، كيف مخرجها من أهل المدينة وأهل البيت، الذين لهم من رسول الله ﷺ قرب النسب وقرب الدار؛ لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم، فكانوا له أضبط. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال سعيدُ بن منصور في (سنته): حدثنا عبدُ العزيز بن محمد<sup>(٣)</sup>، أخبرني سهيل بن أبي سهيل، قال: رأى الحسنُ بن الحسن بن على بن أبي طالب<sup>(٤)</sup> رضي الله عنه عند القبر، فناداني، وهو في بيته فاطمة بنتُ عائشة، فقال: هلْمَ إلى العشاء. فقلت: لا أريدك. فقال: مالي رأيتك عن القبر؟ فقلت: سلَّمتُ على النبي ﷺ، فقال: إذا دخلت المسجد فسلِّمْ. ثم قال: إنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تتحذروا قبرى عيدها، ولا تتحذروا بيوتكم مقابر، وصلُّوا علىَ فإنَّ صلاتكم تبلغنى حياماً كُتم، لعن الله اليهود والنصارى، اتخاذكم قبور أنبيائهم مساجد» ما أنت ومن بالأندلس إلا سواء<sup>(٥)</sup>.

وقال سعيدُ أيضاً: حدثنا حبانُ بنُ على<sup>(٦)</sup>، حدثنا محمد بن عجلان<sup>(٧)</sup>، عن أبي سعيد مولى المهرى<sup>(٨)</sup>، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تتحذروا بيتي عيدها، ولا بيوتكم قبوراً، وصلُّوا علىَ فإنَّ صلاتكم تبلغنى»<sup>(٩)</sup>.

(١) ابن عبد الهاشمي، «الصادم المنكى في الرد على السكين» (٤١٤).

(٢) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/٦٦٠).

(٣) أبو محمد، ابن محمد بن عبد البر الأوردي الجهني مولاهم، المدنى، صدوقٌ كان يحدث من كتب غيره في خطبه (ت ١٨٦هـ). «تقريب» (٣٥٨).

(٤) صدوق، (ت ١٩٧هـ). «تقريب» (١٥٩).

(٥) وأخرجه الجهمي في «فضل الصلوة» رقم (٣٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٤/٣٤٥).

(٦) أبو على، العزى الكوفي، وكان له فقه وفضل (ت ١٧٢هـ). «تقريب» (١٤٩).

(٧) أبو عبد الله، المدنى، صدوق إلا أنه اختلطت عليه أحاديث أبي هريرة (ت ١٤٨هـ). «تقريب» (٤٩٦). مقبول من الثالثة. «تقريب» (٦٤٤).

(٨) وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤/٣٤٥).

قال شيخ الإسلام: فهذا المرسلان من هذين الوجهين المختلفين، يدلان على ثبوت الحديث. لا سيما وقد احتاج به من أرسله، وذلك يقتضي ثبوته عنده. هذا [١/٨٧] لو لم يُروَ من وجوه مستندة غير هذين، فكيف وقد تقدّم مُسند؟<sup>(١)</sup>

قوله: (عن علي بن الحسين). أي: ابن علي بن أبي طالب، المعروف بزين العابدين رضي الله عنه، أفضل التابعين من أهل بيته وأعلمهم. قال الزهرى: ما رأيت قرشاً أفضل منه.

مات سنة ثلاثة وسبعين، على الصحيح. وأبواه الحسين، سبط رسول الله ﷺ وريحاناته. حفظ عن النبي ﷺ، واستشهد يوم عاشوراء سنة إحدى وستين، وله ستة وخمسون سنة.

قوله: (أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة). بضم الفاء وسكون الراء، وهي الكوأة في الجدار والخوخة ونحوهما.

قوله: (فيدخل فيها فيدعوه، فنهاء). هذا يدل على النهي عن قصد القبور والشاهد لأجل الدعاء والصلوة عندها.

قال شيخ الإسلام: ما علمت أحداً رخص فيه؛ لأن ذلك نوع من اتخاذه عيداً، ويدل أيضاً: أن قصد القبر للسلام إذا دخل المسجد ليصلّى منه عنه، لأن ذلك لم يشرع.

وكره مالك لأهل المدينة كلما دخل الإنسان المسجد أن يأتي قبر النبي ﷺ؛ لأن السلف لم يكونوا يفعلون ذلك، قال: ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها<sup>(٢)</sup>.

وكان الصحابة والتابعون رضي الله عنهم يأتون إلى مسجد النبي ﷺ فيصلّون، فإذا قضوا الصلاة قعدوا أو خرجن، ولم يكونوا يأتون القبر للسلام؛ لعلهم أن الصلاة والسلام عليه في الصلاة أكمل وأفضل.

وأما دخولهم عند قبره للصلوة والسلام عليه هناك، أو الصلاة أو الدعاء، فلم

(١) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢/ ١٥٦).

(٢) نقله القاضي عياض في «الشفاء» (٢/ ٨٧).

يشرعه لهم. بل نهاهم، في قوله: «لا تتخذوا قبرى عيداً وصلوا على فإنَّ صلاتكم تبلغنى»، فيَّنَ أنَّ الصلاة تصل إلىه من بُعدِ، وكذلك السلام، ولعن من أتَّخذ قبورَ الأنبياء مساجد<sup>(١)</sup>.

وكانت الحجرة في زمانهم يُدخل إليها من الباب، إذا كانت عائشة فيها، وبعد ذلك، إلى أنْ بُني الحاطط الآخر. وهم مع ذلك التمكّن من الوصول إلى قبره لا يدخلون إليه، لا لسلام ولا لصلة، ولا لدعاء لأنفسهم ولا لغيرهم، ولا لسؤال عن حديث أو علم. ولا كان الشيطان يطمع فيهم - حتى يسمعُهم كلاماً أو سلاماً، فيظنُون /أنَّه هو كُلُّهم وأفتابهم وبينَ لهم الأحاديث، أو أنه قد رد عليهم السلام بصوت يُسمع من خارج - كما طمع الشيطان في غيرهم، فأضلُّهم عند قبره وقبر غيره، حتى ظنوا أنَّ صاحب القبر يأمرُهم وبينهاهم ويُفتيهم ويحدِّثُهم في الظاهر، وأنَّه يخرج من القبر ويرونه خارجاً من القبر، ويظنُون أنَّ نفس أبدان الموتى خرجت تكلُّمُهم، وأنَّ روح الميت تجسَّدت لهم فرأوها، كما رأهم النبي ﷺ ليلة المعراج<sup>(٢)</sup>.

والمقصود: أنَّ الصحابة لم يكونوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره، كما يفعلهُ من بعدهم من الخلوف. وإنما كان بعضُهم يأتي من خارج فيسلمُ عليه إذا قدم من سفره، كما كان ابنُ عمر يفعله.

قال عُيُّونُ الله بن عمر<sup>(٣)</sup>، عن نافع: كان ابنُ عمر إذا قدم من سفر أتى قبرَ النبي ﷺ، فقال: السلامُ عليك يا رسول الله. السلام عليك يا أبو بكر. السلام عليك يا أبيته، ثم ينصرف<sup>(٤)</sup>. قال عُيُّونُ الله: ما نعلَمُ أحداً من أصحاب النبي ﷺ فعل ذلك إلا ابن عمر. وهذا يدلُّ على أنَّه لا يقفُ عند القبر للدعاء إذا سلم، كما يفعلهُ كثير.

(١) مضى تخرِّجه.

(٢) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى»، (٢٧/٣٨٦).

(٣) أبو عمَّان، بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب، المدنى، ثقة ثبت، توفي سنة بضع وأربعين ومائة.

«القرب» (٣٧٣).

(٤) أخرجه ابن بطة في «الإبانة» باسناد صحيح كما في «الاقتضاء» (٢/٦٦٣).

قال شيخ الإسلام: لأن ذلك لم يُنقل عن أحد من الصحابة، فكان بدعةً محضة<sup>(١)</sup>. وفي (المبسوط): قال مالك: لا أرى أن يقف عند قبر النبي ﷺ، ولكن يُسلم ويمضي. ونصَّ أحمدُ أنه يستقبلُ القبلة، ويجعل الحجرةَ عن يساره؛ لثلا يستدبره.

وبالجملة، قد اتفق الأئمةُ على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر، وتنازعوا: هل يستقبله عند السلام عليه أو لا<sup>(٢)</sup>.

وفي الحديث: دليلٌ على منع شد الرحال إلى قبره ﷺ، وإلى غيره من القبور والمشاهد؛ لأن ذلك من اتخاذها أعياداً. بل من أعظم أسباب الإشراك ب أصحابها.

وهذه هي المسألة التي أفتى فيها شيخ الإسلام - أعني من سافر لمجرد زيارة قبور الأنبياء والصالحين - ونقل فيها اختلاف العلماء. فمن مبيح لذلك، كالغزالى، وأبي محمد المقدسى. ومن مانع لذلك، كابن بطة<sup>(٣)</sup>، وابن عقيل، وأبي محمد الجويني، والقاضى عياض.

وهو قول الجمهور؛ نصَّ عليه مالك، ولم يخالفه أحدٌ من الأئمة: وهو [١/٨٨] الصواب؛ لما في (الصحيحين)، عن أبي سعيد، عن النبي ﷺ: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدى هذا، والمسجد الأقصى»<sup>(٤)</sup> فدخل فى النهى: شدُّها لزيارة القبور والمشاهد، فإذاً ما يكون نهاياً، وإنما إن يكون نفياً. وجاء فى رواية، بصيغة النهى<sup>(٥)</sup>، فتعين أن يكون للنهى.

ولهذا فهم منه الصحابةُ المنع؛ كما في (الموطأ)، [والمسند]<sup>(٦)</sup> والسنن، عن بصرة بن أبي بصرة الغفارى، أنه قال لأبي هريرة - وقد أقبل من الطور-: (٧) لو

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٣٩٦/٢٧).

(٢) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١/٢٣ - ٢٤).

(٣) أبو عبد الله، عبيد الله بن محمد بن بطة العكبرى، فقيه محدث (ت ٣٨٧هـ) «طبقات الخاتمة» (٢/١٤٤).

(٤) البخارى في «ال الصحيح» رقم (١١٩٧)، (١٩٩٥)، وسلم في «ال صحيح» رقم (٨٢٧).

(٥) وهى عند مسلم، بلطف «لا تشدوا الرحال».

(٦) إضافة من (ط).

(٧) جبل يقع في الضفة الشرقية من خليج السويس، في جنوب شبه جزيرة سيناء. ينظر «معجم البلدان» (٤/٤).

أدركتك قبل أن تخرج إليه لما خرجت؛ سمعت رسول الله يقول: «لا تُعمل المطى إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدى هذا، والمسجد الأقصى»<sup>(١)</sup>.

وروى الإمام أحمد، وعمر بن شبة<sup>(٢)</sup> في (أخبار المدينة) بأسناد جيد، عن قزعة<sup>(٣)</sup>، قال: أتيت ابن عمر، فقلت: إني أريد الطور. فقال: إنما تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد المدينة، والمسجد الأقصى. فدع عنك الطور ولا تأته<sup>(٤)</sup>.

فابن عمر، وبصرة بن أبي بصرة، جعلا الطور مما نهى عن شد الرحال إليه؛ لأن اللفظ الذي ذكره: في النهي عن شدّها إلى غير الثلاثة، مما يقصد به القرية. فعلم أن المستثنى منه عام في المساجد وغيرها، وأن النهي ليس خاصاً بالمساجد؛ ولهذا نهيا عن شدّها إلى الطور مستدللين بهذا الحديث.

والطور إنما يسافر من يسافر إليه لفضيلة البقعة؛ فإن الله سمّاه الوادي المقدس<sup>(٥)</sup> والبقعة المباركة<sup>(٦)</sup>، وكلم كليمه موسى هناك، وهذا هو الذي عليه الأئمة الأربع، وجمهور العلماء.

- ومن أراد بسط القول في ذلك والجواب عمّا يعارضه، فعليه بما كتبه شيخ الإسلام مجيباً لابن الأخنائي<sup>(٧)</sup> فيما اعترض به على ما دلت عليه الأحاديث، وأخذ به العلماء<sup>(٨)</sup> وفي (الجواب الباهري)<sup>(٩)</sup> الذي نقل عنه ابن

(١) مالك في «الموطأ» كتاب الصلاة بباب الصلاة رقم (٩٣)، وأحمد في «المسند» (٦/٧، ٣٩٧) والنسانى في «المجتبى» (٣/١١٣).

(٢) أبو زيد، التميري البصري، حافظ مؤرخ (ت ٢٦٢ هـ) «تذكرة المخاتف» (٢/٥١٦).

(٣) أبو الغادية، قزعة بن يحيى البصري الأموي مولاهم، ثقة من الثالثة «تقريب» (٤٥٥).

(٤) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/٤٣٧، ٤٥٦) وأحمد، في «المسند» (٣/٤٥، ٦٤، ٩٣).

(٥) كما في سورة طه، آية: ١٢، سورة النازعات: آية: ١٦.

(٦) كما في سورة القصص: آية: ٣٠.

(٧) أبو عبد الله، محمد بن أبي بكر بن عيسى بن بدران السعدي، المصري، فقيه مالكي (ت ٧٥٠ هـ)، «الديباج المذهب» (٢/٣٢١). ورد شيخ الإسلام عليه مطبوع، واطلعت على نسخة خطية، في أحدى مكتبات الرياض الخاصة.

(٨) ما بينهما ساقطٌ من (ض) و(هـ) و(طـ) ومعلقٌ في هامش الأصل، وعليه كلمة صح.

(٩) «الجواب الباهري في زوار المقابر»، نشره الشيخ عبد الرحمن المعلمى، والصنيع سنة ١٣٧٨ هـ.

عبدالهادى رحمة الله تعالى - وقياسُ الأولى<sup>(١)</sup>؛ لأن المفسدة في ذلك ظاهرة.  
وأَمَّا النهي عن زيارة غير المساجد الثلاثة، فغاية ما فيها: أنها لا مصلحة في ذلك توجب شد الرحال، ولا مزية تدعوه إليه.

وقد بسط القول في ذلك الحافظ محمد بن عبد الهادى في كتاب (الصَّارِمُ  
الْمُنْكِرِ) في رده على السُّبُكِي<sup>(٢)</sup>، وذكر فيه علل الأحاديث الواردة في زيارة قبر  
النبي ﷺ.

وذكر هو، وشيخ الإسلام رحمة الله: أنه لا يصح منها حديث عن النبي ﷺ،  
/[٨٨/ب] / ولا عن أحد من أصحابه. مع أنها لا تدل على محل التزاع؛ إذ ليس فيها إلا  
مطلق الزيارة، وذلك لا يتكرر أحد بدون شد الرحال. فيحمل على الزيارة  
الشرعية، التي ليس فيها شرك ولا بدعة.

قوله: (رواه في المختارة)، المختارة: كتاب جمع فيه مؤلفه الأحاديث الجياد  
الزائدة على (الصحيحين).

ومؤلفه: هو أبو عبد الله، محمد بن عبد الواحد المقدسي، الحافظ ضياء الدين  
الخنبلـي، أحد الأعلام. قال الذهبي: أفنى عمره في هذا الشأن مع الدين المتنـ،  
والورع والفضيلة التامة والإتقان، فالله يرحمـه ويرضـ عنه<sup>(٣)</sup>.

وقال شيخ الإسلام: تصحيحه في (مختارته) خير من تصحيح الحاكم بلا  
ريب<sup>(٤)</sup>. مات سنة ثلـاث وأربعـين وستـمائة.

(١) ينظر «الصَّارِمُ المُنْكِرِ» (٤١) وما بعدها.

(٢) أبو الحسن، علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام، فقيه متكلـ (ت ٦٧٥هـ) طبقات الشافعـية (١٠/  
١٣٩).

(٣) التعمـي، «سير أعلام البلاـء» (٢٣/١٢٦).

(٤) ابن تيمـيـة، «اقتضاء الصراط المستقـيم» (٢/٦٥٥).

(٤٤)

## باب

### ما جاء، أن بعض هذه الأمة يعبد الأواثان

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأواثان.  
وقول الله تعالى: «الَّمَّا تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نُصْبِيَا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجُبْتِ وَالْطَّاغُوتِ» [ النساء: ٥١].

ش: الوثن: يطلق على ما تُصد بنوع من أنواع العبادة من دون الله، من القبور والمشاهد وغيرها؛ لقول الخليل عليه السلام: «إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا» [العنكبوت: ١٧] مع قوله: «قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَرَ لَهَا عَاكِفِينَ» [الشعراء: ٧١] وقوله: «أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْعَثُونَ» [الصفات: ٩٥] فبذلك يُعلم أن الوثن يطلق على الأصنام وغيرها مما عبد من دون الله، كما تقدم في الحديث.

وقوله: «يُؤْمِنُونَ بِالْجُبْتِ وَالْطَّاغُوتِ» روى ابن أبي حاتم، عن عكرمة، قال: جاء حبيبي بن أخطب<sup>(١)</sup> وكعب بن الأشرف<sup>(٢)</sup> إلى مكة، فقالوا لهم: أنتم أهل الكتاب وأهل العلم، فأخبرونا عنكم وعن محمد، فقالوا: ما أنتم وما محمد؟ فقالوا: نحن نصل الأرحام، وننحر الكوماء<sup>(٣)</sup>، ونسقي الماء على اللبن، ونفك العناة، ونسقي الحجيج. ومحمد صنبور<sup>(٤)</sup>، قطع أرحاماً، واتبعه سراق الحجيج

(١) من يهود بنى قريضة، قتل مع من قتل منهم حين نزلوا على حكم سعد بن معاذ، بعد أن نقضوا العهد الذي كان بينهم وبين رسول الله ﷺ في أواخر السنة الخامسة للدر في المغارب والسير (٢٠٦).

(٢) نبهاني من طيء، وأمه من بن التفسير، أسرف في إيهام المسلمين، فقتله محمد بن سلمة بأمر النبي ﷺ في السنة الثالثة. (المصدر السابق، ١٥٢) ويأتي.

(٣) الكوماء: المرتفعة السماة (غريب الحديث للخطابي ٣٨٩/١).

(٤) الصنبور: الابت الذي لا عقب له. (النهاية ٥٥/٣).

من غفار، فنحن خيرٌ أم هو؟ فقالوا: أنتم خيرٌ وأهدي سبيلاً، فأنزل الله تعالى:

﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أَوْتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالْطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هُؤُلَاءِ أَهْدِي مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلًا﴾<sup>(١)</sup>.

وفي (مسند أحمد)، عن ابن عباس، نحوه<sup>(٢)</sup>.

قال عمرُ بن الخطاب رضي الله عنه: الجِبْتُ: السحر، والطاغوت: [١/٨٩] الشيطان<sup>(٣)</sup>. وكذا قال ابنُ عباس / وأبو العالية، ومجاهد، والحسن، وغيرهم.

وعن ابن عباس، وعكرمة، وأبي مالك: الجِبْتُ: الشيطان - زاد ابنُ عباس: بالجحبشية.

وعن ابن عباس أيضاً: الجِبْتُ: الشرك. وعنـه، الجِبْتُ: الأصنام. وعنـه،  
الجِبْتُ: حُبُّي بن أخطب.  
وعن الشعبي، الجِبْتُ: الكاهن.

وعن مجاهد، الجِبْتُ: كعب بن الأشرف<sup>(٤)</sup>.

قال الجوهرى: الجِبْتُ: كلمةٌ تقع على الصنم والكافر والساحر، ونحو ذلك<sup>(٥)</sup>.

قال المصنف: وفيه: معرفة الإيمان بالجِبْتِ والطاغوت في هذا الموضع: هل هو اعتقاد قلبٍ، أو هو موافقة أصحابها مع بغضها، ومعرفة بطلانها؟<sup>(٦)</sup>

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله تعالى: ﴿فُلْ هَلْ أَبْنَكُمْ بَشَرٌ مِنْ ذَلِكَ مُثُوبَةٌ عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أَوْلَئِكَ شَرٌّ مَكَانًا وَأَضَلُّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ﴾ [المائدة: ٦٠].

(١) ابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «تفسير ابن كثير» (٢٩٤/٢).

(٢) عزاه لأحمد ابن كثير في «التفسير» (٢٩٥/٢) والسيوطى في «الدر» (٥٦٢/٢) ولم أجده في النسخة المطبوعة من «المسند»، وأخرجـه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٥/١٣٤) وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في «الدر» (٥٦٢/٢).

(٣) علقة البخارى في «الصحيح» (٨/٢٥١) «فتح» قال المحافظ: وإسناده قوى.

(٤) أخرجـ هذه الآثار: ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٥/١٣٤) وما بعدها.

(٥) الجوهرى، «الصحاح» (١/٢٤٥).

(٦) المسألة الرابعة.

ش : يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: قل يا محمد، هل أخبركم بشر جزاء عند الله يوم القيمة مما تظنوه بنا؟ وهم أنتم أيها المتصفون بهذه الصفات المفسرة بقوله: «من لعنه الله» أي: أبعده من رحمته «وغضب عليه» أي: غضبا لا يرضى بعده أبداً «وجعل منهم القردة والخنازير».

وقد قال الثوري: عن علقة بن مرثد،<sup>(١)</sup> عن المغيرة بن عبد الله<sup>(٢)</sup>، عن المعرور بن سعيد: إنَّ ابن مسعود، قال: سُئلَ رسولُ الله ﷺ عن القردة والخنازير: أهيَّ ما مسخَ الله؟ فقال: «إنَّ الله لم يهلك قوماً - أو قال: لم يمسخ قوماً - فيجعل لهم نسلاً ولا عاقبة، وإنَّ القردة والخنازير كانت قبل ذلك»<sup>(٣)</sup> ورواه مسلم<sup>(٤)</sup>.

قال البغوي في (تفسيره): «قل يا محمد» هل أنتُم من ذلك؟ يعني، قولهم: لم تَرْ أهل دين أقل حظاً في الدنيا والآخرة منكم، ولا ديناً شرّاً من دينكم، فذكر الجواب بلفظ الابتداء؛ ك قوله: «قل أَفَأَنْتُمْ بِشَرٍّ مِّنْ ذَكُورِ النَّارِ» [الحج: ٧٢].

وقوله: «مشوبة» ثواباً وجاء، نصب على التفسير «عندَ الله مَنْ لَعَنَهُ الله وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ» فالقردة أصحاب السبت، والخنازير كفار مائدة عيسى. وعن على بن طلحة، عن ابن عباس: أنَّ المحسين كلَّا هما من أصحاب السبت، فشباهُم مسخوا قردة، ومشايختهم مسخوا خنازير.

**«وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ** أي: وجعل منهم / من عبد الطاغوت، أي: أطاع الشيطان [٨٩/ب] فيما سُوِّل له.

وقرأ ابن مسعود **«وَعَبَدُوا الطَّاغُوتَ**» وقرأ حمزة: «وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ» بضم الباء وجر التاء، أراد العبد. وما لفтан: عبد بجزم الباء، وعبد بضمها، مثل سبع وسبعين، وقرأ الحسن **«وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ**» على الواحد<sup>(٥)</sup>.

(١) أبو الحارث، المضرمي الكوفي، ثقة من السادسة «تقريب» (٣٩٧).

(٢) ابن أبي عقيل اليشكري، الكوفي، ثقة من الرابعة «تقريب» (٥٤٣).

(٣) أخرجه ابن مردويه في «التفسير» كما في «الدر» (١٠٩/٣).

(٤) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٦٣)، وأخرجه أحمد في «المسندة» (١/٣٩٠، ٤٣٣، ٤٤٥، ٤٦٦).

(٥) البغوي، «معالم التنزيل» (٤٩/٢).

وفي (تفسير الطبرسي)<sup>(١)</sup>: قرأ حمزة وحده «وَعَبْدُ الطَّاغُوتِ» بضم الباء وجر الثناء، والباقيون «وَعَبْدَ الطَّاغُوتِ» بنصب الباء وفتح الثناء. وقرأ ابن عباس، وابن مسعود، وإبراهيم النخعي، والأعمش، وأبان بن تغلب «وَعَبْدُ الطَّاغُوتِ» بضم العين والباء، وفتح الدال وخفض الثناء.

قال: وحججة حمزة في قراءته «وَعَبْدُ الطَّاغُوتِ» أنه يحمله على ما عمل فيه «جَعْلٌ». كأنه: وجعل منهم عبد الطاغوت. ومعنى «جَعْلٌ»: خلق، كقوله: «وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ» وليس عبد لفظ جمع؛ لأنَّه ليس من أبنية الجموع شيءٌ على هذا البناء، ولكنه واحدٌ يُراد به الكثرة. الأَتَرَى أَنَّ فِي الاسماء المفردة المضافة إلى المعرف ما لفظه لفظ الإفراد ومعناه الجمع، كما في قوله: «وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُخْصُوهَا» [إبراهيم: ٣٤] ولأنَّ بناء فعلٍ يُراد به المبالغة والكثرة نحو يَقْظَ وَدَنْسٍ، وكأنَّ تقديره: أنه قد ذهب في عبادة الطاغوت كل مذهب.

وأَمَّا من فتح فقال: «وَعَبْدَ الطَّاغُوتِ» فإنه عطفه على بناء المُضَى الذي في الصلة، وهو قوله: «لَعْنَةُ اللهِ». وأفرد الضمير في عبد، وإنْ كان المعنى فيه الكثرة؛ لأنَّ الكلام محمولٌ على لفظه دون معناه. وفاعله ضمير من، كما أنَّ فاعل الأمثلة المعطوف عليها ضمير من، فأفرد لحمل ذلك جميعاً على اللفظ. وأَمَّا قوله: «عَبْدُ الطَّاغُوتِ» فهو جمع عبد.

وقال أحمد بن يحيى: عبد جمع عابد؛ كباذل وبذل، وشارف وشرف، وكذلك عبد جمع عابد. ومثله عباد وعباد. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال شيخ الإسلام - في قوله: «وَعَبْدَ الطَّاغُوتِ» - الصواب: أنه معطوف على ما قبله من الأفعال، أي: مَنْ لعنه وغضب عليه، ومَنْ جعل منهم القردة والخنازير عبد الطاغوت. قال: والأفعال المتقدمة، الفاعل فيها اسم / الله تعالى، مظهراً ومضمراً. وهنا الفاعل اسم مَنْ عبد الطاغوت، وهو الضمير في عبد. ولم يُعد سبحانه مَنْ؛ لأنَّه جعل هذه الأفعال صفةً لصنفٍ واحدٍ، وهم اليهود<sup>(٣)</sup>.

(١) أبوعلى، الفضل بن الحسن الطبرسي، لغوي مفسر، شيعيٌّ محترق ت (٤٤٥هـ) دروسات الجنات، للخونساري (٥١٢).

(٢) الطبرسي، «مجمع البيان في تفسير القرآن» (٦/١٣٥).

(٣) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤٥٥/١٤).

قوله: «أولئك شرٌّ مكاناً» ما تظنون بنا «وأضلُّ عن سوءِ السبيل» وهذا من باب استعمال أفعال التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر مشاركة، كقوله: «أصحابُ الجنةِ يومَئذٍ خيرٌ مُستَقراً وأحسنُ مقيلاً» [الفرقان: ٢٤] قاله العِمادُ ابن كثير في (تفسيره)<sup>(١)</sup>. وهو ظاهر.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقوله تعالى: «قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَتَتَخَذَنَ عَلَيْهِمْ مَسْجِدًا» [الكهف: ٢١].

ش: والمراد: أنهم فعلوا مع الفتية بعد موتهم ما يُدَمِّرُ فاعله؛ لأنَّ النبي ﷺ قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»<sup>(٢)</sup> أراد تحذيرَ أمته أن يفعلوا ك فعلهم.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن أبي سعيد: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لتتبَعَنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذَّرَ الْقُدْدَةَ بِالْقُدْدَةِ، حَتَّىٰ لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبَّ لَدَخْلَتِهِ» قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: «فَمَنْ» أخرجه<sup>(٣)</sup>.

ش: وهذا سياقُ مسلم.

قوله: «سن» بفتح المهملة، أي: طريق من كان قبلكم. قال المهلب: الفتح أولى.

قوله: «حَذَّرَ الْقُدْدَةَ بِالْقُدْدَةِ» بحسب حذوه، على المصدر. والقُدْدَةَ - بضم القاف - واحدة القذاذ، وهو ريشُ السَّهْمِ. أي: لتتبَعَنَ طريقهم في كلِّ ما فعلوه، وتشبهوهم في ذلك كما تشبه قُدْدَةَ السَّهْمِ القذدة الأخرى، فرقع كما أخبر عليه السلام. وبهذا تظهرُ مناسبةُ الآيات للترجمة. وقد وقع كما أخبر، وهو عَلَمٌ من أعلام النبوة.

قوله: «حتىٰ لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبَّ لَدَخْلَتِهِ» وفي حديث آخر «حتىٰ لَوْ كَانَ فِيهِمْ مَنْ يَأْتِي أَمَّةٍ عَلَيْهِ لَكَانَ فِي أَمْتَىٰ مِنْ يَفْعُلُ ذَلِكَ»<sup>(٥)</sup>.

(١) ابن كثير، «تفسير القرآن العظيم» (١٢٥/٣).

(٢) ماضٍ تخرجه.

(٣) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٤٥٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٦٩).

(٤) أبو القاسم، المهلب بن أحمد بن أبى عبد الله الأسدى، محدث ثقلى (ت ٤٣٥ هـ) «سير أعلام البلاة» (٥٧٩ / ١٧).

(٥) قطعة من حديث أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٦٤٣).

أراد عليه السلام أنَّ أمتَّه لا تدع شَيْئاً ما كان يفعله اليهود والنصارى إلا فعلته كله، لا تترك منه شيئاً؛ ولهذا قال سُفيان بن عُيُّنة: من فساد من علمائنا فقيه شَبَهُ من اليهود، ومن فساد من عبادنا فقيه شَبَهُ من النصارى. انتهى<sup>(١)</sup>.

قلت: فما أكثر الفريقين، لكن من رحمة الله تعالى ونعمته أنْ جعل هذه الأمة لا تجتمع على ضلاله؛ كما في حديث ثوبان الآتي قريباً.

[٩٠/ب] قوله: قالوا: يا رسول الله: اليهودُ والنصارى؟/ قال: «فمن» هو برفع اليهود؛ خبرٌ مبتدأ محذوف، أي: أهم اليهودُ والنصارى الذين تتبعُ سُنْنَتِهم؟! ويجوزُ النصب بفعلٍ محذوفٍ تقديره: تعنى.

قوله: قال: «فمن» استفهم إنكبار. أي: فمن هم غير أولئك؟

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: ويسلم، عن ثوبان: أنَّ رسولَ الله عليه السلام قال: «إِنَّ اللَّهَ زَوَّى لِي الْأَرْضَ، فَرَأَيْتُ مُشَارِقَهَا وَمُغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتَّنِي سَيِّلَغُ مَلَكُهَا مَا زُوِّيَ لَى مِنْهَا. وَأُعْطِيَتُ الْكَنْزَيْنِ: الْأَحْمَرَ وَالْأَيْضِنَ. وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأُمَّتِي أَنْ لَا يُهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بَعْدَهَا، وَأَنْ لَا يُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سَوْيِ أَنفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِعَ بِيَضْتِهِمْ. وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِذَا قُضِيَتْ قِصَاءُ فَإِنَّهُ لَا يُرْدُ. وَإِنِّي أُعْطَيْتُكَ لِأُمَّتِكَ أَنْ لَا أَهْلِكَهُمْ بِسَنَةٍ بَعْدَهَا، وَأَنْ لَا أُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سَوْيِ أَنفُسِهِمْ فَيَسْتَبِعَ بِيَضْتِهِمْ. وَلَوْ اجْتَمَعُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَاقِطَارِهَا، حَتَّى يَكُونَ بَعْضُهُمْ يَهْلِكُ بَعْضاً، وَيَسْبِي بَعْضُهُمْ بَعْضاً»<sup>(٢)</sup>.

ورواه البرقاني في (صحيحه)، وزاد: «إِنَّا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَثْمَةِ الْمُضَلِّيْنِ. وَإِذَا وَقَعَ عَلَيْهِمْ السِيفُ لَمْ يُرْفَعْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلْحَقَ حَيُّهُ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَحَتَّى تَعْبَدَ فِتَنًا مِنْ أُمَّتِي الْأَوْثَانَ. وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَّابُوْنَ ثَلَاثُونَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ. وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ، لَا نَبِيٌّ بَعْدِي. وَلَا تَرَالْ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصُورَةٌ، لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ، تَبَارَكَ وَتَعَالَى».

(١) هذا الآثر، نقله ابن تيمية في «القضاء والصراط المستقيم» (٦٧/١).

(٢) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٨٨٩).

ش: هذا الحديث رواه أبو داود في (سننه)، وابن ماجة، بالإضافة التي ذكرها الصنف<sup>(١)</sup>.

قوله: عن (ثوبان). هو مولى النبي ﷺ. صحبه ولازمه، ونزل بعده الشام. ومات بحمص سنة أربع وخمسين.

قوله: «زوئي لى الأرض» قال التوربشتى<sup>(٢)</sup>: زويت الشيء، جمعته وبقائه. يُريد تقريب البعيد منها، حتى اطلع عليه اطلاعه على القريب.

وحاصله: أنه طوى له الأرض، وجعلها مجموعة كهيئة كف في مرآة ينظره. قال الطيبي<sup>(٣)</sup>: أى: جمعها لي، حتى أبصرت ما تملأه أمتى من أقصى المشارق والمغارب منها.

قوله: «وانَّ أَمْتَى سَيْلَغُ مَلْكُهَا مَا زُوِيَ لَى مِنْهَا» قال القرطبي: هذا الخبر وجد مخبره كما قال، وكان ذلك من دلائل نبوته. وذلك أنَّ مُلْكَ أَمْتَه اتسع / إلى أنَّ [١/٩١] بلغ أقصى طنجة - بالنون والجيم - الذي هو مُتَهَى عمارة المغرب، إلى أقصى المشرق ما وراء خراسان والنهر، وكثير من بلاد الهند والسندي الصاغد<sup>(٤)</sup>. ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشمال؛ ولذلك لم يذكر عليه السلام أنه أريه، ولا أخبر أنَّ مُلْكَ أَمْتَه يبلغه.

قوله: «زوئي لى منها» يحتمل أن يكون مبنياً للفاعل، وأن يكون مبنياً للملفوع.

قوله: «وأعطيتُ الكترين: الأحمرَ والأبيضَ» قال القرطبي: يعني بها كنز كسرى، وهو ملك الفرس، وكتر قيسار وهو ملك الروم وقصورهما وبلادهما. وقد قال عليه السلام: «والذى نفسي بيده لتنفقنَ كنوزهما فى سبيل الله»<sup>(٥)</sup> وعبر

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٤٢٥٢) وابن ماجه في «السنن» رقم (٤٠٠٠).

(٢) شهاب الدين، فضل الله بن حسن التوربشتى، محدث فقيه (ت ٦٦٠). «طبقات الشافعية» (٣٤٩/٨).

(٣) أبو العباس، أحمد بن علي بن أحمد، القاضى، فقيه محدث توفى بعد الحمس مائة «طبقات الشافعية» (٢٨/٦).

(٤) بلاد واسعة فيما وراء النهر، عاصمتها سمرقند «معجم البلدان» (٤٠٩/٣).

(٥) أخرجه البخارى في «ال الصحيح» رقم (٦٦٢٩) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٩١٩) من حديث أبي هريرة.

بالأحمر عن كثر قيصر؛ لأنَّ الغالب عندهم كان الذهب، وبالأبيض عن كثر كسرى؛ لأنَّ الغالب عندهم كان الجوهر والفضة.

وُجِدَ ذلك في خلافة عمر؛ فإنه سبق إليه تاجُّ كسرى وحليةٍ وما كان في بيوت أمواله، وجميعُ ما حوتَه مملكته على سعتها وعظمتها، وكذلك فعل الله بقيصر. والأبيض والأحمر، منصوبان على البدل.

قوله: «وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لِأَمْتَى أَنْ لَا يَهْلِكَهَا بِسَنَةٍ بِعَامَةٍ» هكذا ثبت في أصل المنصف رحمة الله تعالى: بعامة. بالباء، وهي روايةٌ صحيحة في (صحيحة مسلم). وفي بعضها بحذفها.

قال القرطبي: وكأنها زائدة؛ لأنَّ عامة صفةُ السنة، والسنة: الجدب الذي يكون به الهلاكُ العام. ويسمى الجدبُ والقطح: سنة. ويُجمع على سنين، كما قال تعالى: «وَلَقَدْ أَخْذَنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسَّنِينِ» [الأعراف: ١٣٠] أي: الجدب المتواتي.

قوله: «وَأَنْ لَا يُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِّنْ سِوَى أَنفُسِهِمْ» أي: من غيرهم من الكفار: من إهلاك بعضهم بعضاً، وسي بعضهم بعضاً، كما هو مبسوطٌ في التاريخ فيما قبلُ، وإلى زماننا هذا. نسأل الله العفو والعافية.

قوله: «فَيَسْتَبِعُ بَيْضَتْهُمْ» قال الجوهرى: بيضة كل شيء: حورته. وبيبة القوم: ساحتهم<sup>(١)</sup>.

وعلى هذا فيكون معنى الحديث: إنَّ الله تعالى لا يُسلط العدو على كافة المسلمين حتى يستبع جميع ما حازوه من البلاد والأرض، ولو اجتمع عليهم من بأقطار الأرض، وهي جوانبها. وقيل: بيضتهم: معظمهم وجماعتهم، وإن قلوا.

[٩١/ب] قوله: «حَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يُهْلِكُ بَعْضًا، وَبَعْضَهُمْ يُهْلِكُ بَعْضًا» والظاهر أنَّ حتى. عاطفة، أو تكون لانتهاء الغاية. أي: أنَّ أمر الأمة يتنهى إلى أن «يكون بعضهم يُهلك بعضاً» الحديث. وقد يُسْلِطُ بعضُهم على بعض، كما هو الواقع؛ وذلك لكثره اختلافهم وتفرقهم.

(١) الجوهرى، «الصحاح» (٢/٦٨-٦٩).

قوله: «إِنَّ رَبِّيَ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لَا يُرْدَدُ» قال بعضهم:  
أى: إذا حكمت حكماً مُبرراً نافذاً فإنه لا يُرد بشيء، ولا يقدر أحد على ردّه؛  
كما قال النبي ﷺ: «وَلَا رَادَّ لِمَا قَضَيْتَ»<sup>(١)</sup>.

قوله: (ورواه البرقاني في صحيحه). هو الحافظ الكبير، أبو بكر، أحمد بن محمد [بن أحمد]<sup>(٢)</sup> بن غالب الخوارزمي الشافعى. ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمائة، ومات سنة خمس وعشرين وأربعين.

قال الخطيب: كان ثبتاً ورعاً، لم نر في شيوخنا أثبت منه، عارفاً بالفقه. كثير التصانيف، صفت (مسند) ضمته ما اشتمل عليه (الصحابيان)، وجمع حدث الثوري، وحديث شعبة، وطائفة.

/ (٣) وهذا الحديث رواه أبو داود بتمامه، بسنده إلى أبي قلابة، عن أبي أسماء، [١١/٩٢] عن ثوبان، قال: قال رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ - أَوْ قَالَ: إِنَّ رَبِّي - زَوْيَ لِي الْأَرْضَ، فَرَأَيْتُ مُشَارِقَ الْأَرْضِ وَمُغَارِبَهَا، وَإِنَّ مُلْكَ أُمَّتِي سَيِّلَغَ مَا زُوِّيَ لِي مِنْهَا، وَأُعْطِيَتُ الْكَنْزَيْنِ: الْأَحْمَرَ وَالْأَيْضَنَ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لَأَمْتَى أَنْ لَا يُهْلِكَهَا بَسْنَةً عَامَةً، وَلَا يُسْلِطَ عَلَيْهَا عَدُوًّا مِنْ سَوْيِ أَنفُسِهِمْ فَيُسْتَبِحَ بِيَضْنَهُمْ، وَأَنْ رَبِّي قَالَ لِي: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لَا يُرْدَدُ، وَلَا أَهْلُكُهُمْ بَسْنَةً عَامَةً، وَلَا أُسْلِطُ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سَوْيِ أَنفُسِهِمْ فَيُسْتَبِحَ بِيَضْنَهُمْ، وَلَوْ اجْتَمَعُ عَلَيْهِمْ مَنْ بَيْنَ أَقْطَارِهَا - أَوْ قَالَ: بِأَقْطَارِهَا - حَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يُهْلِكُ بَعْضاً، وَحَتَّى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يَسْبِي بَعْضاً، وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَنْمَاءِ الْمُضْلِلِينَ. إِذَا وَضَعَ السِّيفَ فِي أُمَّتِي لَمْ يَرْتَفِعْ عَنْهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَلَا تَقْوِمُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلْحُقَ قَبَائِلُ مِنْ أُمَّتِي بِالْمُشْرِكِينَ، وَحَتَّى تَبْعُدَ قَبَائِلُ مِنْ أُمَّتِي الْأَوْثَانَ. وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَابُونَ ثَلَاثُونَ كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ، لَا نَبِيٌّ بَعْدِي، وَلَا تَرَال طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ - قال ابنُ عِيسَى: ظَاهِرِينَ، ثُمَّ اتَّفَقاً - لَا يَضُرُّهُمْ مِنْ خَالِفِهِمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ»<sup>(٤)</sup>.

(١) أحمد في «المسند» (١٢٨/٣)، (١٦٧)، (٢٨٤) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٢٢)، (٢٨٥٤) واللفظ له.

(٢) إضافة من (ط) «وسير أعلام النبلاء» (٤٦٤ / ١٧).

(٣) من هنا ساقطٌ من (ض) ومضافٌ إلى الأصل بقلم مختلف.

(٤) مضى تغريجه.

وروى أبو داود أيضاً، عن عبد الله بن مسعود، عن النبي ﷺ أنه قال: «تدور رحى الإسلام خمسين وثلاثين، أو سنتين وثلاثين، أو سبعين وثلاثين، فإن يهلكوا فسيبئ من هلك، وإن يقْتُلُ لهم دِيْنُهُم يَقْتُلُ سبعين عاماً»، قال: قلت: إِيمَنا بقى أو ما مضى؟ قال: «ما مضى»<sup>(١)</sup>.

وروى في (سننه) أيضاً، عن هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «يتقارب [٩٢/ب] الزمان وينقص العلم، وتظهر الفتن، ويُلْقَى الشُّعُّ، ويُكثَرُ الهرج»، قيل: يا رسول الله، أيه هو؟ قال: «القتل القتل»<sup>(٢)</sup>.

قوله: «وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَنْمَاءِ الْمُضَلِّلِينَ»، أي: الأمراء والعلماء والعباد، فيحكمون فيهم بغير علم فِي ضلُّوهم، كما قال تعالى: «وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكَبَرَآءَنَا فَأَكْسَلُونَا السَّيِّلًا» [الأحزاب: ٦٧].

وكان بعض هؤلاء يقول لاصحابه: من كان له حاجة فليأت إلى قبرى فإني أفضيها له، ولا خير في رجل يحجبه عن أصحابه ذراع من تراب، أو نحو هذا.

وهذا هو الضلال البعيد؛ يدعو أصحابه إلى أن يعبدوه من دون الله، ويسائلوه ما لا يقدر عليه من قضاء حاجاتهم، وتفریج كرباتهم، وقد قال تعالى: «يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ الْبَعِيدُ» \* يَدْعُونَ مِنْ ضَرِّهِ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبِسْنَ الْمَوْلَى وَلَبِسْنَ الْعَشِيرِ». [الحج: ١٢ - ١٣] وقال تعالى: «وَاتَّخِذُوا مِنْ دُونِهِ آلهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلِقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لَا نَفْسُهُمْ ضَرَّاً وَلَا نَفْعاً وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُوراً» [الفرقان: ٣] وقال تعالى: «فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا اللَّهَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» [العنكبوت: ١٧] وأمثال هذا في القرآن كثير، يُبَيِّنُ تعالى الهدى من الضلال.

ومن هذا الضرب: من يدعى أنه يصل مع الله إلى حال تسقط عنهم التكاليف، أو يدعى أن الأولياء يدعون أو يستغاث بهم في حياتهم وماتهم. وأنهم ينفعون

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٤٢٥٤) وقال ابن حجر: وإسناده حسن.

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٢٥٥)، وأخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٢٠٦١) ومسلم في «الصحيح» رقم (١٥٧).

ويضرُّونَ ويدبرُّونَ الأمور على سبيل الكرامة، أو أنه يطلع على اللوح المحفوظ، ويعلم أسرارَ الناس وما في صمائرهم.

أو يجوز بناء المساجد على قبور الأولياء / والصالحين، وإيقادها بالسرج، ونحو ذلك من الغلو والإفراط والعبادة لغير الله. فما أكثر هذا الهذيان والكفر، والمحاادة لله ولكتابه ولرسوله.

وقوله ﷺ: «إنما أخافُ على أمتي الأئمة المضلين» أتى بياناً، التي قد تأتي للحصر؛ بياناً لشدة خوفه على أمته من أئمه الضلال. وما وقع في خلد النبي ﷺ من ذلك، إلا لما أطلع الله عليه من غيه أنه سيقُّ نظير ما في الحديث قبله من قوله: «لتتبعن سَنَ من كان قبلكم» الحديث.

وقد بيَّنَ الله تعالى في كتابه صراطُ المستقِيمِ، الذي هو سبيلُ المؤمنين. فكلُّ من أحدثَ حدثاً ليس في كتاب الله ولا في سُنة رسوله ﷺ فهو ملعونٌ، وحدثه مردود؛ كما قال ﷺ: «من أحدثَ حدثاً، أو آوى مُحدثاً فعليه لعنةُ الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبلُ الله منه يوم القيمة صرفاً ولا عدلاً»<sup>(١)</sup>.

وقال: «من أحدثَ في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(٢)</sup>.

وقال «كُلُّ مُحدثَةٍ بدعة وكلُّ بدعة ضلالة»<sup>(٣)</sup>.

وهذه أحاديثٌ صحيحة، ومدارُ أصول الدين وأحكامه على هذه الأحاديث ونحوها. وقد بيَّنَ الله تعالى هذا الأصل في مواضع من كتابه العزيز، كما قال تعالى: «اتَّبَعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رِّبْكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَيَاءَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» [الأعراف: ٣] وقال «تُمْ جعلناكَ عَلَى شَرِيعَةِ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ \* إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنِوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً» الآية [الجاثية: ١٩ - ١٨] ونظائرُها في القرآن كثيرة.

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦٧٥٥)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٣٧١).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٢٦٩٧)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٧١٨) من حديث عائشة.

(٣) قطعةٌ من حديث العرياض بن سارية: أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٦٠٧) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٦٧٦) وقال: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

(٤) الأسلى، ثقة عابد، من الثانية. «تقريب» (٢١٨).

وعن زياد بن حذير<sup>(٤)</sup>، قال: قال لى عمر: هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلة العالم، وجداول المنافق بالكتاب، وحكم الآئمة المضللين. رواه الدارمي<sup>(١)</sup>.

وقال يزيد بن عميرة<sup>(٢)</sup>: كان معاذ بن جبل لا يجلس مجلساً للذكر إلا قال: الله حكم قسط، هلك المرتابون - وفيه -: واحذروا زيفة الحكيم؛ فإنَّ الشيطان قد يقول الضلالَ على لسانِ الحكيم قد يقول المنافق كلمة الحق. قلت لمعاذ: وما يدرني - رحمة الله - أنَّ الحكيم قد يقول كلمة الضلال، والمنافق قد يقول كلمة الحق؟ قال: قال لى: اجتب من كلامِ الحكيم المشبهات التي يُقال: ما هذه؟ ولا [٩٣/ب] يثنينك عنه، / فإنَّ لعله يُراجع الحق، وتلآنَ الحق إذا سمعته، فإنَّ على الحق نوراً. رواه أبو داود، وغيره<sup>(٣)</sup>.

قوله: «إذا وقع عليهم السيف لم يُرفع إلى يوم القيمة» وكذلك وقع، فإنَّ السيف لما وقع بقتل عثمان رضي الله عنه لم يُرفع، وكذلك يكون إلى يوم القيمة، ولكن قد يكثر تارة، ويقلُّ أخرى. ويكون في جهة، ويرتفع عن أخرى. قوله: «ولا تقوم الساعة حتى يلتحق حىٌ من أمتى بالشركين» الحىٌ واحدُ الأحياء، وهى القبائل. وفي رواية أبي داود «حتى يلتحق قبائلُ من أمتى بالشركين» والمعنى. أنَّهم يكونون معهم، ويرتدون؛ برغبتهم عن أهل الإسلام، ولحوthem بأهل الشرك.

قوله: «وحتى تبعد فتامٌ من أمتى الأوثان» والفتامُ - مهمُوز -: الجماعاتُ الكثيرة. قاله أبو السعادات<sup>(٤)</sup>.

وفي رواية أبي داود «وحتى تبعد قبائل من أمتى الأوثان».

وهذا هو شاهدُ الترجمة. ففيه: الردُّ على من قال بخلافه من عباد القبور، الجاحدين لما يقع منهم من الشرك بالله بعبادتهم الأوثان. وذلك لجهلهم بحقيقة

(١) الدارمي في «السنن» رقم (٢٢٠)، وأخرجه ابن المبارك في «الزهد» رقم (١٤٧٥) والفراء في «صفة المنافق»

(٢) وأبو نعيم في «الخليل» (٤/١٩٦) وابن عبد البر في «الجامع» (٢/١١٠).

(٣) الحمصي الريدي، ثقةٌ من الثانية، نزل الكوفة. «تقريب» (٤٠٤).

(٤) أبو داود في «السنن» رقم (٤٦١١).

(٥) ابن الأثير، «النهayah» (٤/٦).

التوحيد وما يُنافضه من الشرك والتنديد، فالتوحيد هو أعظم مطلوب، والشرك هو أعظم الذنوب.

وفي معنى هذا الحديث: ما في «الصحيحين»، عن أبي هريرة رضي الله عنه، مرفوعاً «لا تقوم الساعة حتى تضطرب آياتُ نساء دُوْس على ذي الخلقة». قال: ذو الخلقة، طاغيةٌ دوس التي كانوا يعبدون في الجاهلية<sup>(١)</sup>. وروى ابن حبان، عن معمر، قال: إنَّ عليه الآن بيتاً مُغلقاً<sup>(٢)</sup>.

قال العلامة ابنُ القيم - في قصة هدم اللات لَمَّا أسلمت ثقيف -: فيه أنه لا يجوز إبقاء مواضع الشرك والطوغة بعد القدرة على هدمها وإبطالها، يوماً واحداً.

وكذلك حُكْمُ المشاهد التي بُنيت على القبور، والتي اُتُخذت أوثاناً تعبدُ من دون الله. والأحجار التي تُقصد للشرك والتذر، لا يجوز إبقاء شيء منها على وجه الأرض مع القدرة على إزالتها. وكثير منها بمنزلة اللات والعزى ومناة، وأعظم شركاً عندها وبها. فاتَّبع هؤلاء سَنَنَ من كان قبلهم، وسلكوا

سبيلهم حذو القُدُّة بالقذلة، وغلب الشركُ على أكثرِ النفوس؛ لظهور الجهل وخفاء العلم. فصار المعروفُ منكراً والمنكر معروفاً، والسنَّة بدعة والبدعة سنَّة. وطمَّست الأعلام، واشتَدت غُرْبةُ الإِسْلَام، وقلَّ العُلَمَاءُ، وغلب السفهاءُ، وتفاقم الأمر، واشتدَّ البَاسُ، وظهر الفسادُ في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس.

ولكن لا تزال طائفةٌ من العصابة المحمدية بالحق قائمين، ولأهل الشرك والبدع مجاهدين، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وهو خيرُ الوارثين. انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>.

قلت: فإذا كان هذا في القرن السابع قبله، مما بعده أعظم فساداً [كما هو الواقع]<sup>(٤)</sup>.

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٧١٦)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٩٠٦).

(٢) ابن حبان في «ال صحيح» (٨/٢٦٤).

(٣) ابن القيم، «زادُ المعاذه» (٢/٥٠٦).

(٤) إضافة من (هـ) و(ط).

قوله: «وإنه سيكون في أمتى كذابون ثلاثة يزعم أنه نبي» قال القرطبي: وقد جاء عددهم معيناً في حديث حذيفة، قال: قال رسول الله ﷺ «يكون في أمتى كذابون دجالون سبع وعشرون، منهم أربع نسوة» أخرجه أبو نعيم. وقال: هذا حديثٌ غريبٌ<sup>(١)</sup>. انتهى.  
وحيث أن ثوابه أصح من هذا.

قال القاضي عياض: عدّ من تبأّ من زمان رسول الله ﷺ إلى الآن - من اشتهر بذلك، وعرف واتّبعه جماعة على ضلالته - فوجد هذا العدد فيهم، ومن طالع كُتب الأخبار والتوارييخ عرف صحة هذا.

وقال الحافظ: قد ظهر مصداق ذلك في زمن النبي ﷺ: فخرج مسلمة الكذاب باليمامية، والأسود العنسى باليمن. وفي خلافة أبي بكر: طلحة بن خويلد في بني أسد بن خزيمة، وسجاح في بني تميم.

وُقتل الأسود قبل أن يموت النبي ﷺ، وُقتل مسلمة في خلافة أبي بكر رضي الله عنه. وتاب طلحة ومات على الإسلام في زمن عمر رضي الله عنه، وتُقلَّ أنَّ سجاح تابت أيضاً.

ثم خرج المختار ابن أبي عبيد الشفقي، وغلب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير. فأظهر محبة أهل البيت، ودعا الناس إلى طلب قتلة الحسين، فتتبعهم فقتل كثيراً من باشر ذلك وأعان عليه، فأحببه الناس. ثم أدعى النبوة، وزعم أنَّ جبريل عليه السلام يأتيه. ومنهم الحارثُ الكذاب، خرج في خلافة عبد الملك بن مروان فُقتل. وخرج في خلافة بنى العباس جماعة.

وليس المراد بالحديث من أدعى النبوة مطلقاً، فإنَّهم لا يُحصون كثرة؛ لكون [٩٤/ ب] غالبيهم ينشأ عن جنون أو سوداء. وإنما المراد من قامت له شوكة، وبدا له شبهة كمن وصفنا. وقد أهلك الله تعالى من وقع منهم ذلك، وبقى منهم من يلحقه بأصحابه، وآخرهم الدجالُ الأكبر<sup>(٢)</sup>.

قوله: «وأنا خاتمُ النبيين» قال الحسن: خاتم: الذي خُتم به، أي: أنه آخر

(١) أبو نعيم في «الحلية» (٤/ ١٧٩) قال ابن حجر في «فتح الباري» (١٣ / ٨٧) وسنته جيد.

(٢) ابن حجر، «فتح الباري» (٦/ ٦١٧).

النبيين، كما قال تعالى: «مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ» [الأحزاب: ٤٠].

وإنا ينزلُ عيسى ابنُ مريم في آخرِ الزمان، حاكماً بشرعِهِ محمدٌ ﷺ مصلياً إلى قبنته. فهو كأحد أمتة، بل هو أفضلُ هذه الأمة؛ قال النبيُ ﷺ: «والذى نفسي بيده لينزلن فيكم ابنُ مريم حكماً مُقسطاً. فليكسرنَ الصَّلَيبَ، ولويقتلنَ الحتَّizer، ولويضعنَ الجزية»<sup>(١)</sup>.

قوله: «وَلَا تزال طائفةٌ من أمتى على الحق منصورة لا يضرُّهم مَنْ خذلهم».

قال يزيدُ بن هارون، وأحمد بن حنبل: إنْ لم يكونوا أهلَ الحديثَ فلا أدى مَنْ هم؟<sup>(٢)</sup>.

قال ابنُ المبارك، وعلى بن المديني، وأحمد بن سنان<sup>(٣)</sup>، والبخاري، وغيرُهم: إنَّهُمْ أهلُ الحديث<sup>(٤)</sup>.

وعن ابن المديني، روایة: هم العرب. واستدلَّ برواية من روی: هم أهلُ الغرب<sup>(٥)</sup>. وفسرَ الغربَ بالدللِ العظيمة؛ لأنَّ العرب هم الذين يستقون بها<sup>(٦)</sup>.

قال النووي: يجوز أن تكون الطائفة جماعة متعددة، من أنواع المؤمنين ما بين شُجاعٍ وبيصير بالحرب، وفقيه ومحدثٍ ومحسنٍ، وقائم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وزاهدٍ وعابدٍ. ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين في بلد واحد، بل يجوز اجتماعهم في قطر واحد، وافتراقهم في أقطار الأرض، ويجوز أن يجتمعوا في البلد الواحد، وأن يكونوا في بعض دون بعض منه، ويجوز إخلاء الأرض من

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٤٤٨) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٥٥) من حديث أبي هريرة.

(٢) عن يزيد: أخرجه الرامي هرزي في «المحدث الفاصل» رقم (٢٧)، وعن أحمد: أخرجه الخطيب في «المصدر السابق» رقم (٤٨). وإسناده صحيح، كما قال ابن حجر في «فتح الباري» (١٣ / ٢٩٣).

(٣) أبو جعفر، بن أسد بن جبان القطان الواسطي، ثقة حافظت (٢٥٩هـ) «تقرير» (٨٠).

(٤) عن ابن المبارك: أخرجه الخطيب في «شرف أصحاب الحديث» رقم (٤٧)، وعن ابن المديني: أخرجه الترمذى في «الجامع» (٨ / ٧)، وعن ابن سنان: أخرجه الخطيب في «شرف أصحاب الحديث» رقم (٤٩)، وعن البخاري: أخرجه الخطيب في «المصدر لسابق» رقم (٥١).

(٥) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (١٩٤٥) من حديث سعد بن أبي وفاص.

(٦) النووي، «النهاج» (١٣ / ٦٨).

بعضهم أو لا فاؤلاً، إلى أن لا يبقى إلا فرقة واحدة بيلد واحد، فإذا انقرضوا جاء أمر الله. انتهى ملخصاً، مع زيادة فيه. قاله الحافظ<sup>(١)</sup>.

قال القرطبي: وفيه دليل على أن الإجماع حجة؛ لأن الأمة إذا اجتمعت فقد دخل فيهم الطائفة المتصورة.

قال المصنف: وفيه: الآية العظيمة، أنهم مع قتلهم لا يضرُّهم من خذلهم ولا من خالفهم. والبشرة بأن الحق لا يزول بالكلية<sup>(٢)</sup>.

قلت: واحتج به الإمام أحمد على أن الاجتهد لا ينقطع، ما دامت هذه الطائفة موجودة.

[١/٩٥] قوله: «حتى يأتي أمر الله» الظاهر أن المراد به/ ما روى من قبض منْ بقى من المؤمنين بالربيع الطيبة، ووقوع الآيات العظام.

ثم لا يبقى إلا شرار الناس؛ كما روى الحاكم: أن عبد الله بن عمرو، قال: لا تقوم الساعة إلا على شرار الخلق، هم شرُّ أهل الجاهلية. فقال عقبة بن عامر لعبد الله: أعلمُ ما تقول، وأما أنا فسمعت النبي ﷺ يقول: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله، ظاهرين، لا يضرُّهم من خالفهم حتى تأتِيهم الساعة وهم على ذلك» فقال عبد الله: ويبعث الله ريحًا ريحها المسك، ومسها مسُّ الحرير، فلا ترك أحداً في قلبه مثقال ذرةٍ من إيمان إلا قبضته، ثم يبقى شرار الناس، فعليهم تقوم الساعة<sup>(٣)</sup>.

وفي (صحيحة مسلم) «لا تقوم الساعة حتى لا يُقال في الأرض: الله الله»<sup>(٤)</sup>.

وعلى هذا: فالمراد بقوله في حديث عقبة، وما أشبهه «حتى تأتِيهم الساعة ساعتهم، وهي وقت موتهم بهبوب الريح. ذكره الحافظ<sup>(٥)</sup>.

وقد اختلف في محل هذه الطائفة، فقال ابن بطال<sup>(٦)</sup>: إنها تكون في بيت

(١) ابن حجر، «فتح الباري» (١٢/٢٩٥).

(٢) المسالك: التاسعة والعشرة.

(٣) الحاكم في «المستدرك» (٤/٤٥٦) وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجـه مسلم في «الصحيح» رقم (٥) (١٩٢٤).

(٤) مضى تخریجه.

(٥) ابن حجر، «فتح الباري» (١٢/٢٩٤).

(٦) أبوالحسن، علي بن خلف بن بطال البكري، مُحدِّثٌ فقيه مالكي ت (٤٤٩هـ) «سير أعلام النبلاء» (٤٧/١٨).

المقدس؛ كما رواه الطبراني<sup>(١)</sup>، من حديث أبي أمامة، قيل: يارسول الله، وأين هم؟ قال: «بيت المقدس»<sup>(٢)</sup> وقال معاذ بن جبل: هم بالشام<sup>(٣)</sup>.

وفي كلام الطبرى ما يدل على أنه لا يجب أن تكون فى الشام أو فى بيت المقدس دائمًا، بل قد تكون فى موضع آخر فى بعض الأزمنة.

قلت: ويشهد له الواقع، وحال أهل الشام وأهل بيت المقدس. [فإنهم]<sup>(٤)</sup> من أزمنة طويلة لا يعرف فيهم من قام بهذا الأمر بعد شيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه، في القرن السابع وأوائل الثامن.

فإنهم على الحق يدعون إليه، ويناظرون عليه، ويجاهدون فيه. وقد يجيء من أمثالهم بعد بالشام من يقوم مقامهم بالدعوة إلى الحق والتمسك بالسنة، والله على كل شيء قادر.

وممّا يؤيد هذا: أنّ أهل الحق والسنّة في زمن الأئمة الأربع، وتواتر العلماء في ذلك الزمان وقبله وبعده، لم يكونوا في محل واحد. بل هم في غالب الأمصار: في الشام منهم أئمة، وفي الحرمين، وفي مصر، وفي العراق، وفي اليمن.

وكلّهم على الحق يناضلون ويُجاهدون أهل البدع، ولهم المصنفات التي صارت أعلامًا لأهل السنّة، وحُجَّة على كلّ مُبتدع.

فعلى هذا: فهذه الطائفة قد تجتمع وقد تفترق، وقد تكون في الشام، وقد تكون في غيره.

فإنّ حديث أبي أمامة، وقول معاذ، لا يُفيد حصرها بالشام، وإنما يُفيد أنها تكون في الشام في بعض الأزمان لا في كلّها.

وقوله: «تبارك وتعالى» قال ابن القييم: البركة نوعان: أحدهما: بركة هي فعله، والفعل منها بارك. ويتعذر بنفسه تارة، وبأداة على تارة، وبأداة في تارة. والمفعول منها مبارك. وهو ما جعل منها كذلك، فكان مباركاً يجعله تعالى.

(١) الطبراني في «الكبير» رقم (٧٦٤٣).

(٢) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٣٦٤١).

(٣) إضافة من (ط).

والنوعُ الثاني: بِرَكَةٌ تُضافُ إِلَيْهِ إِضافةً الرَّحْمَةِ وَالْعَزَّةِ، وَالْفَعْلُ مِنْهَا تبارَكُ.  
ولهذا لَا يُقالُ لغَيرِهِ ذَلِكُ، وَلَا يُصلَحُ إِلَّا لِهِ عَزَّ وَجَلُّ. فَهُوَ سَبَحَانُهُ الْمُبَارَكُ، وَعَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ الْمُبَارَكُ، كَمَا قَالَ الْمَسِيحُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتُ»  
[مُرِيمٌ: ٣١] فَمَنْ بَارَكَ اللَّهُ فِيهِ وَعَلَيْهِ، فَهُوَ الْمُبَارَكُ.

وَأَمَّا صَفَتُهُ تبارَكُ فَمُخْتَصَّةٌ بِهِ، كَمَا أَطْلَقَهَا عَلَى نَفْسِهِ فِي قَوْلِهِ: «تَبَارَكَ اللَّهُ  
رَبُّ الْعَالَمِينَ» [الْأَعْرَافٌ: ٥٤]، «تَبَارَكَ الَّذِي يَدِهُ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ  
قَدِيرٌ» [الْمَلِكٌ: ١]. أَفَلَا تَرَاهَا كَيْفَ اطْرَدَتْ فِي الْقُرْآنِ جَارِيَةً عَلَيْهِ مُخْتَصَّةً بِهِ،  
لَا تُطْلُقُ عَلَى غَيْرِهِ؟ .

وَجَاءَتْ عَلَى بَنَاءِ السَّعَةِ وَالْمُبَالَغَةِ، كَتَعَالَى وَتَعَاظَمَ وَنَحْوُهُ. فَجَاءَ بَنَاءُ «تَبَارَكَ»  
عَلَى بَنَاءِ: تَعَالَى، الَّذِي هُوَ دَالٌ عَلَى كَمَالِ الْعِلْمِ وَنَهَايَتِهِ، فَكَذَلِكَ «تَبَارَكَ» دَالٌ  
عَلَى كَمَالِ بَرَكَتِهِ وَعَظِيمَتِهِ وَسُعْتِهِ. وَهَذَا مَعْنَى قَوْلِ مَنْ قَالَ مِنَ السَّلْفِ  
«تَبَارَكَ»: تَعَاظَمُ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: جَاءَ بِكُلِّ بَرَكَةٍ<sup>(١)</sup>.

---

(١) اِبْنُ الْقِيمِ، «بَدَائِعُ الْفَوَادِ» (٢/ ١٨٥ - ١٨٦).

(٤٣)

## باب ما جاء في السحر

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في السحر.  
ش: أي والكهانة. والسحر في اللغة: عبارة عمّا خفي ولطف سبيه؛ ولهذا  
جاء في الحديث «إنَّ من البيان لسحراً»<sup>(١)</sup> وسمى السحر سحراً، لأنّه يقع خفياً  
آخر الليل.

قال أبو محمد المقدسي في (الكافي): السحر: عزائم ورقى وعقد، تؤثّر في  
القلوب والأبدان، فيُمرض ويقتل، ويفرق بين المرأة وزوجها، قال الله تعالى:  
﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءَ وَزَوْجِهِ﴾ [البقرة: ١٠٢] وقال سبحانه:  
﴿وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقُدِ﴾ [الفتن: ٤].

يعني: السواحرون اللاتي يعقدن في سحرهن، وينفعن في عقدهن. ولو لا أنَّ  
للسحر حقيقة لم يأمر بالاستعاذه منه.

وعن عائشة رضي الله عنها: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُحْرٌ، حَتَّى إِنَّهُ لِيُخْيِلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعُلُ  
الشَّيْءَ وَمَا يَفْعُلُهُ، وَأَنَّهُ قَالَ لَهَا ذَاتَ يَوْمٍ: «أَتَانِي مَلَكًا، فَجَلَسَ أَحَدُهُمَا عِنْدَ  
رَأْسِي وَالْآخَرُ عِنْدَ رَجْلِي، فَقَالَ: مَا وَجْعُ الرَّجُلِ؟ قَالَ: مَطْبُوبٌ. قَالَ: وَمَنْ [١/٩٦]  
طَبَّهُ؟ قَالَ: لَيْبُدُّ ابْنُ الْأَعْصَمِ، وَفِي مَشْطٍ وَمِشَاطَةٍ، فِي جُفُونِ طَلْعَةٍ ذَكْرٌ<sup>(٢)</sup> فِي بَثْرٍ  
ذَرْوَانٍ» رواه البخاري<sup>(٣)</sup> (٤).

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥١٤٦)، (٥٧٦٧) وأحمد في «المسند» (٢/٢، ١٦، ٥٩، ٦٣، ٩٤) من  
Hadith عبد الله بن عمر.

(٢) هو الغشاء الذي يكون على الطلع. (فتح الباري) (١٠/٢٢٩).

(٣) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣١٧٥)، (٥٧٦٣)، (٦٠٦٣).

(٤) ابن قدامة، «الكافي» (٣/١٦٤).

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: «وَلَقَدْ عَلِمُوا مَنْ اشْتَرَاهُ مَالُهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقِكُمْ» [البقرة: ١٠٢].

ش: قال ابن عباس: من نصيب<sup>(١)</sup>. قال قتادة: وقد علم أهل الكتاب فيما عهد إليهم: أنَّ الساحر لا خلاق له في الآخرة<sup>(٢)</sup>. وقال الحسن: ليس له دين<sup>(٣)</sup>.

فدللت الآية على تحريم السحر، وكذلك هو محرم في جميع أديان الرسل عليهم السلام؛ كما قال تعالى: «وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حِيثُ أُتْهِي» [طه: ٦٩]. وقد نص أصحابُ أَحْمَدَ: أَنَّهُ يَكْفُرُ بِتَعْلِيمِهِ وَتَعْلِيمِهِ<sup>(٤)</sup>.

وروى عبدُ الرزاق، عن صفوان بن سليم، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «من تعلَّمَ شيئاً من السُّحُرِ قليلاً كان أو كثيراً كان آخرُ عهده من الله»<sup>(٥)</sup> وهو مُرسَلٌ. وقد اختلفوا: هل يكفر الساحرُ أو لا؟ فذهب طائفةٌ من السلف [إلى]<sup>(٦)</sup> أنه يكفر، وبه قال مالك، وأبو حنيفة، وأحمد. قال أصحابه: إلا أن يكون سحراً بأدويةٍ وتدخين وسقى شيء<sup>(٧)</sup> لا يضر، فلا يكفر.

وقال الشافعى: إذا تعلَّمَ السحر، قلنا له: صفت لـنا سحرك!، فإنْ وصف ما يوجب الكفر - مثل ما اعتقاده أهلُ بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة، وأنها تفعل ما يلتمس منها - فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر: فإنْ اعتقاد إياه كفر. انتهى<sup>(٨)</sup>.

وقد سماه الله كفراً في قوله: «إِنَّمَا تَحْنُنُ فِتْنَةً فَلَا تَكْفُرُونَ» [البقرة: ١٠٢] وقوله: «وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانٌ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا» قال ابن عباس، في قوله:

(١) أخرجه ابن أبي حاتم، في «التفسير» والطبرى، في «مسائله» كما في «الدر المشور» (٢٥١/١).

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى، في «التفسير» رقم (١٧٠٥).

(٣) أخرجه عبد الرزاق في «التفسير» (٥٤/١).

(٤) ينظر: ابن قدامة المقدسى، «المغنى» (١٢/٣٠٠).

(٥) عبد الرزاق في «المصنف» (١٠/١٨٤).

(٦) إضافة من (ض) و(ه) و(ط).

(٧) (ض) (ه) (ط): لا. ساقطة.

(٨) ينظر: القرافى «كتاب الفروق» (٤/١٥٢).

**«إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ»** وذلك أنهما علِما الخبر والشر والكفر والإيمان، فعرفا أنَّ السحر من الكفر<sup>(١)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قوله: **«يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالظَّاغُوتِ»** [النساء: ٥١].

ش: تقدَّم الكلامُ عليهما في الباب قبله. وفيه: أنَّ السحر من الجبٍت. قاله المصنفُ.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قال عمر: الجبٍت: السحر، والطاغوت: الشيطان.

ش: هذا الأثر، رواه ابنُ أبي حاتم، وغيره<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقال جابر: الطواغيت: كُهَانُ، كان ينزل عليهم الشيطانُ، في كلِّ حِيٍ واحد.

ش: هذا الأثر، رواه ابنُ أبي حاتم بنحوه مُطولاً، عن وهب بن مُنبه، قال: سالتُ جابر بن عبد الله عن الطواغيت التي كانوا يتحاكمون إليها، قال<sup>(٣)</sup>: إنَّ في جُهِنَّمَةَ واحداً، وفي أَسْلَمَ واحداً، وفي هَلَالَ واحداً، وفي كُلِّ حِيٍ واحداً، وهم كُهَانٌ تنزلُ عليهم الشياطين<sup>(٤)</sup>/. [٩٦/ب]

قوله: (قال جابر)، هو ابنُ عبد الله بن عمرو بن حرام الاتصاري.

قوله: (الطواغيت: كهان)، أراد أنَّ الكهان من الطواغيت، فهو من أفراد المعنى.

قوله: (كان ينزل عليهم الشيطان)، أراد الجنس، لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة، بل تنزل عليهم الشياطين، ويخاطبونهم ويخبرونهم بما يسترقونه من السمع، فيصدقون مرة، ويذكرون مائة.

(١) «تفسير ابن كثير» (٢٥٢/١).

(٢) سبق تخرجه. وقال ابنُ حجر في «فتح الباري» (٢٥٢/٨١): إسناده قوي.

(٣) (ط): فقال.

(٤) ابنُ أبي حاتم في «التفسير» كما في « الدر المثور» (٢٢/٢).

قوله: (في كل حيٍ واحد). الحيُ واحدُ الأحياء، وهم القبائل، أى: في كل قبيلة كانُ يتحاكمون إليه ويسألونه عن الغيب، وكذلك كان الأمرُ قبل بعث النبي ﷺ. فابطل الله ذلك بالإسلام، وحرست السماء بکثرة الشهُب.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «اجتنبوا السبعَ الموبقات» قالوا: يا رسول الله، وما هُن؟ قال: «الشركُ بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكلُ الربا، وأكلُ مال اليتيم، والتولى يوم الزحف، وقدفُ المحسناتِ الغافلاتِ المؤمنات».

ش: [كذا أورده المصنفُ غيرَ معزو<sup>(۱)</sup>، وقد رواه البخاريُّ، ومسلم<sup>(۲)</sup>].

قوله: «اجتنبوا» أى: ابعدوا، وهو أبلغُ من قوله: دعوا أو اتركوا؛ لأنَّ النهي عن القربان أبلغ، كقوله: «ولا تقربُوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن».  
[الأنعام: ۱۵۱].

قوله: «الموبقات» بموجَّهٍ وقاف. أى: المُهلكات. وسميت هذه موبقات؛ لأنها تُهلك فاعلَمَا في الدنيا بما يتربَّ عليها من العقوبات، وفي الآخرة من العذاب.

وفي حديث ابن عمر - عند البخاري في (الأدب المفرد)، والطبرى في (التفسير)، وعبد الرزاق، مرفوعاً وموقاوفاً - قال: الكبائرُ تسعة - وذكر السبعة المذكورة - والإِلحاد في الحرم. وعقوق الوالدين<sup>(۳)</sup>.

ولابن أبي حاتم، عن علي، قال: الكبائر - ذكر السبع، إلا مال اليتيم - وزاد: العقوق، والتعرُّب بعد الهجرة، وفرق الجماعة، ونكث الصفة<sup>(۴)</sup>.

قال الحافظ: ويحتاج عند هذا، إلى الجواب عن الحكمة في الاقتصار على سبع.

ويُجَاب: بأنَّ مفهوم العدد ليس بحجَّة، وهو ضعيف، أو بأنَّه أعلمُ أولاً

(۱) ما بينهما ساقطٌ من الأصل.

(۲) البخاري في «الصحيح» رقم (۲۷۶۶)، (۵۷۶۴)، (۶۸۵۷)، ومسلم في «الصحيح» رقم (۸۹).

(۳) البخاري في «الأدب المفرد» رقم (۸) وابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (۹۱۸۸) وعبد الرزاق في «المصنف» (۱۰/۴۶۰).

(۴) ابن أبي حاتم في «التفسير» كما في المصدر السابق (۱۴۷/۲).

بالمذكورات. ثم أعلم بما زاد، فيجب الأخذ بالزائد، أو أنَّ الاقتصار وقع بحسب المقام بالنسبة للسائل.

وقد أخرج الطبرانيُّ، وإسماعيلُ القاضي/، عن ابن عباس، أنه قيل له: [١/٩٧] الكبائرُ سبع، قال: هُنَّ أكثر من سبع وسبعين<sup>(١)</sup>. وفي رواية: هُنَّ إلى السبعين أقرب<sup>(٢)</sup>. وفي رواية: إلى السبعينات<sup>(٣)</sup><sup>(٤)</sup>.

قوله: قال «الشركُ بالله» هو أن يجعل الله ندًا، يدعوه كما يدعو الله ويرجوه كما يرجو الله، ويخافه كما يخاف الله.

وبدأ به؛ لأنَّه أعظمُ ذنبٍ عُصى الله به، كما في (الصحيحين)، عن ابن مسعود: سألتُ النبيَّ ﷺ أيُّ الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أنْ تجعل الله ندًا وهو خلقك» الحديث<sup>(٥)</sup>.

وأخرج الترمذى - بسنده - عن صفوان بن عسَّال، قال: قال يهوديٌّ لصاحبه: أذهب بنا إلى هذا النبي، فقال له صاحبه: لا تقل:نبي، إنه لو سمعك لكان له أربع أعين، فأتيا رسولَ الله ﷺ فسألاه عن تسع آيات بيئات، فقال رسولُ الله ﷺ «لا تُشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزدواجوا، ولا تقتلوا النفس التي حرمَ الله إلا بالحق، ولا تمشوا ببرىء إلى ذى سلطان ليقتله، ولا تسحروا، ولا تأكلوا الربا، ولا تقدروا مُحصنة، ولا تُولوا الفرار يوم الزحف. وعليكم خاصة اليهود أن لا تعتمدوا في السبت» قال: فقبلًا يديه ورجليه. وقالا: نشهدُ أنكَ نبي. الحديث<sup>(٦)</sup>.  
وقال: حسنٌ صحيح.

قوله: «والسحر» تقدم معناه. وهذا وجہ مناسبة هذا الحديث للترجمة.

قوله: «وقتلُ النفس التي حرمَ الله» أي: حرم قتلها.

«إلا بالحق» أي: بأنْ تفعل ما يوجب قتلها، كالشرك، والنفس بالنفس،

(١) وأخرجه الطبرى في «التفسير» رقم (٩٢٠٣).

(٢) وأخرجه عبد الرزاق في «الصنف» (٤٦٠/١٠) وابن جرير في «التفسير» رقم (٩٢٠٦).

(٣) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٩٢٠٧).

(٤) ابن حجر، «فتح البارى» (١٢/١٨٣).

(٥) مضى تخرجه.

(٦) الترمذى في «الجامع» رقم (٣١٤٣، ٢٧٣٤).

والزاني بعد الإحسان. <sup>(١)</sup> قوله: «قتل النفس التي حرم الله» أى: نفس المسلم المقصوم <sup>(١)</sup>، وقتل المعاهد؛ كما في الحديث «من قتل معاهداً لم يرح رائحة الجنة». الحديث <sup>(٢)</sup>.

واختلف العلماء فيمن قتل مؤمناً متعمداً، هل له توبة أم لا؟ فذهب ابن عباس، وأبو هريرة، وغيرهما: إلى أنه لا توبة له؛ استدلاً بقوله تعالى: «وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا». [النساء: ٩٣].

قال ابن عباس: نزلت هذه الآية وهي آخر ما نزل، وما نسخها شيء <sup>(٣)</sup>. وفي [٩٧/ب] رواية: لقد نزلت في آخر ما نزل، ما نسخها شيء حتى قبض رسول الله / عليه السلام وما نزل وحى <sup>(٤)</sup>.

وروى في ذلك آثار تدل لما ذهب إليه؛ كما عند الإمام أحمد، والنسائي، وابن المندر، عن معاوية: سمعت رسول الله عليه السلام يقول: «كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا الرجل يموت كافراً أو الرجل يقتل مؤمناً متعمداً» <sup>(٥)</sup>.

وذهب جمهور الأمة - سلفاً وخلفاً - إلى أن القاتل له توبة فيما بيته وبين الله، فإن تاب وأناب وعمل صالحاً بدل الله سيناته حسناً؛ كما قال تعالى: «وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ أَخْرَى وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْثُونَ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَّامًا \* يُضَاعِفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاجِنًا \* إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمْنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سِيَّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا». [الفرقان: ٦٨ - ٧٠].

قوله: «وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا» فقد قال أبو هريرة، وغيره: هذا جزاؤه إن جازاه.

[وقد روى عن ابن عباس ما يوافق قول الجمهور، فروى عبد بن حميد،]

(١) ما بينهما ساقط من (ظ).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣١٦٦)، (٦٩١٤) من حديث عبد الله بن عمرو.

(٣) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٥٩٠)، (٤٧٦٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٣٠٢٣).

(٤) أخرجه في «المسندة» رقم (٢١٤٢) وأبي جعفر الطبرى في «الفسیر» رقم (١٠١٨٨).

(٥) أحمد في «المسندة» (٩٩/٤) والنسائي في «المجتبى» (٨١/٧) من حديث أبي الدرداء.

والنحاس، عن سعيد بن عبيد: أَنَّ ابْنَ عَبَّاسَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانَ يَقُولُ: لِمَنْ قُتِلَ مُؤْمِنًا تُوْبَةٌ<sup>(١)</sup>. وَكَذَلِكَ ابْنُ عُمَرَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا<sup>(٢)</sup>. وَرُوِيَ مَرْفُوعًا: أَنَّ جَزَاءَهُ جَهَنَّمُ إِنْ جَازَاهُ]<sup>(٣)</sup> [٤).

قوله: «وَأَكَلُ الرِّبَا» أي: تناوله بأى وجه كان؛ كما قال تعالى: «الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الذِّي يَتَّخِذُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ». الآيات [البقرة: ٢٧٥ - ٢٨٠]. قال ابن دقيق العيد<sup>(٥)</sup>: وهو مجرّب لسوء الخاتمة، نعوذ بالله من ذلك.

قوله: «وَأَكَلُ مَالَ الْيَتَيمِ» يعني: التعدي فيه. وعبر بالأكل؛ لأنَّه أعمُ وجوه الانتفاع، كما قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْنَلُونَ سَعِيرًا». [النساء: ١٠].

قوله: «وَالْتَّوْلِي يَوْمَ الزَّحْفِ» أي: الإِدْبَارُ عَنِ الْكُفَّارِ وَوقْتُ التَّحَاجُمِ الْقَتَالِ. وإنما يكون كبيرة إذا فرَّ إلى غير فتنة، أو غير متَّحِرِّفٍ لِقتالِهِ، كما قُيِّدَ به في الآية.

قوله: «وَقَذَفُ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ» وهو بفتح الصاد: المحفوظات من الزنا، وبكسرها: الحافظات فروجهن منه. والمراد: الحرائر العفيفات، والمراد: رميهن بزنا أو لواط. والغافلات: أي: عن الفواحش، وما رُمِيَنَ به. فهو كناية عن البريات؛ لأن الغافل بريءٌ عما يُهُتَّ به، والمؤمنات: أي بالله تعالى، احتراماً من قذف الكافرات.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن جُنْدُبٍ مَرْفُوعًا «حَدَّ السَّاحِرِ: ضربُه بالسيف» رواه الترمذى، وقال: الصحيح أنه موقف<sup>(٦)</sup>.

(١) عبد بن حميد، والنحاس، كما في «اللبر المثور» (٦٢٩/٢).

(٢) أخرجه النحاس، كما في «اللبر المثور» (٦٢٩/٢).

(٣) ما بينهما إضافة من (ع) و(ط).

(٤) أخرجه ابن أبي حاتم، والطبراني، كما في «اللبر المثور» (٦٢٧/٢).

(٥) أبو الفتح، تقى الدين، محمد بن على بن وهب الشيبى، فقيه محدث (ت ٢٧٠ هـ). «طبقات الشافعية» (٢٠٧/٩).

(٦) الترمذى في «الجامع» رقم (١٤٦٠).

ش: قوله: (عن جنْدَب) ظاهِرٌ صنيع الطبراني في (الكبير): أَنَّ جُنْدَبَ بْنَ [١] عَبْدَ اللَّهِ الْبَجْلِيَّ لَا جُنْدَبَ الْخَيْرِ الْأَزْدِيَّ، قاتِلُ السَّاحِرِ؛ فَإِنَّهُ رَوَاهُ فِي تَرْجِمَةِ جُنْدَبَ الْبَجْلِيَّ، مِنْ طَرِيقِ خَالِدِ الْعَبْدِ، عَنْ الْحَسْنِ، عَنْ جَنْدَبٍ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، وَخَالِدِ الْعَبْدِ: ضَعِيفٌ.

قال الحافظ: والصواب أَنَّهُ غَيْرُهُ، وقد رواه ابنُ قانع، والحسن بن سفيان من وجهين، عن الحسن، عن جنْدَبَ الْخَيْرِ: أَنَّهُ جَاءَ إِلَى سَاحِرٍ، فَضَرَبَهُ بِالسِّيفِ حَتَّى مَاتَ، وَقَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: فَذَكِرْهُ.

وجنْدَبَ الْخَيْرِ: هُوَ جَنْدَبُ بْنُ كَعْبٍ - وَقِيلَ: جَنْدَبُ بْنُ زَهِيرٍ، وَقِيلَ هُما وَاحِدٌ؛ كَمَا قَالَهُ ابْنُ حِبَّانَ - أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْأَزْدِيِّ الْغَامِدِيُّ، صَحَابِيٌّ. رَوَى ابْنُ السَّكْنِ، مِنْ حَدِيثِ بُرِيْدَةَ: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «يُضْرَبُ ضَرْبَةً وَاحِدَةً فَيَكُونُ أُمَّةً وَحْدَهُ»<sup>(١)</sup>.

قوله: «حَدُّ السَّاحِرِ: ضَرَبَهُ بِالسِّيفِ» وَرُوِيَّ بِالْهَاءِ وَبِالْتَاءِ، وَكَلَّا هُمَا صَحِيحٌ. وَبِهَذَا الْحَدِيثِ: أَخْذَ أَحْمَدُ، وَمَالِكُ، وَأَبُو حَنِيفَةَ، فَقَالُوا: يُقْتَلُ السَّاحِرُ. وَرَوَى ذَلِكَ عَنْ عُمَرَ، وَعُثْمَانَ، وَابْنِ عُمَرَ، وَحَفْصَةَ، وَجَنْدَبَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ، وَجَنْدَبَ بْنَ كَعْبٍ، وَقَيْسَ بْنَ سَعْدٍ، وَعَمْرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ.

ولم ير الشافعى عليه القتل بمجرد السحر، إلا إنْ عملَ فِي سُحْرِهِ مَا يُلْعِنُ الكفر. وبهذا قال ابنُ المتنِّر، وهو روایةٌ عن أَحْمَدَ<sup>(٢)</sup>.

والأَوَّلُ أَوْلَى؛ للْحَدِيثِ وَلَا ثُرُّ عَمَرٍ، وَعَمِلَ بِهِ النَّاسُ فِي خَلَافَتِهِ مِنْ غَيْرِ نِكْبَرٍ. قال المصنفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَفِي (صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ)، عَنْ بَجَالَةَ بْنِ عَبْدَةَ قَالَ: كَتَبَ عَمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ: أَنَّهُمْ أَقْتَلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرَةٍ، قَالَ: فَقَتَلْنَا ثَلَاثَ سَوَاحِرَ<sup>(٣)</sup>.

ش: هذا الأثرُ رواه البخاريُّ؛ كما قال المصنفُ، لكن لم يذكر قتلَ السواحرِ.

(١) ابن السكن كما في «الإصابة» (١/٢٥٠).

(٢) ينظر: ابن قدامة، «المغنى» (٣٠٢/١٢).

(٣) البخاري في «الصحيح» رقم (٣١٥٦).

قوله: (عن بَجَالَة) بفتح المُوْحَدَة بعدها جيم. ابن عبده - بفتحتين - التميمى العنبرى، بصرى ثقة.

قوله: (كتب إلينا عمر بن الخطاب: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة)، وظاهره أنه يقتل من غير استتابة. وهو كذلك على المشهور عن أحمد، وبه قال مالك؛ لأن علم الساحر لا يزول بالتوبة. وعن أحمد يُستتاب، فإن تاب قبل توبته، وبه قال الشافعى؛ لأن ذنبه لا يزيد عن الشرك، والشرك يُستتاب وتقبل توبته. ولذلك صح إيمان سحرة فرعون وتوبتهم<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وصح عن حفصة: أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها/ فقتلتها. وكذا صح عن جندب.

ش: هذا الأثر، رواه مالك في (الموطأ)<sup>(٢)</sup>.

وحفصة، هي أم المؤمنين، بنت عمر بن الخطاب، تزوجها النبي ﷺ بعد خنيس بن حذافة<sup>(٣)</sup>، وماتت سنة خمس وأربعين.

قوله: (وكذا صح عن جندب)، أشار المصنف بهذا إلى قتل الساحر؛ كما رواه البخاري في (تاریخه)، عن أبي عمّان النھدی، قال: كان عند الولید رجلٌ يلعب فذبح إنساناً وأبان رأسه. فعجبنا! فأعاد رأسه. فجاء جندب الأزدي فقتله<sup>(٤)</sup>.

ورواه البیهقی في (الدلائل) مطولاً. وفيه: فأمر به الولید، فسُجن. فذكر القصة بتمامها<sup>(٥)</sup>، ولها طرق كثيرة.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قال أحمد: عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ.

ش: أحمد، هو الإمام، أحمد بن محمد بن حنبل.

قوله: (عن ثلاثة). أى: صح قتل الساحر عن ثلاثة، أو جاء قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ، يعني: عمر، وحفصة، وجندبا. والله أعلم.

(١) ينظر: أبو يعلى، «الروايات» (٢/٣٠).

(٢) مالك في «الموطأ، كتاب القتول» رقم (٤٦) بلاغا، ووصله عبد الرزاق في «المصنف» (١٠/١٨٠).

(٣) أبو حذافة، ابن قيس بن عدى، هاجر إلى الحبشة وشهد بدرأ، مات في أول السنة الثالثة من الهجرة. «الطبقات الكبرى» لابن سعد (٣٩٢/٣).

(٤) البخاري في «التاريخ الكبير» (٢/٢٢٢) قال الذمي في «تاریخ الإسلام» (٣/٣): إسناده صحيح.

(٥) كما في «الإصابة» (١/٢٥) وأخرجه في «السنن الكبرى» (١٣٦/٨).



(٢٤)

## باب بيان شئ من أنواع السحر

قال المصنف رحمة الله تعالى: بابُ بيان شئٍ من أنواع السحر.

ش: قلتُ: ذكر الشارح هنا شيئاً من الخوارق وكرامات الأولياء، وذكر ما اغترَّ به كثيرٌ من الناس من الأحوال الشيطانية التي غرت كثيراً من العوام والجهال، وظنوا أنها تدلُّ على ولایة مَنْ جرَتْ على يده، مَنْ هو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحمن، ثم قال: ولشيخ الإسلام كتابُ (الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان) فراجعه. انتهى<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قال أَحْمَدُ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، حَدَّثَنَا عُوفٌ، حَدَّثَنَا حَيَّانُ بْنُ الْعَلَاءِ، حَدَّثَنَا قَطْنَنُ بْنُ قَبِيصَةَ، عَنْ أَبِيهِ: أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ الْعِيَافَةَ، وَالطَّرْقَ، وَالطَّيْرَةَ مِنَ الْجَبَتِ» قَالَ عُوفٌ: الْعِيَافَةُ: زَجْرُ الطَّيْرِ، وَالطَّرْقُ: الْخَطُّ يُخْطَطُ فِي الْأَرْضِ. وَالْجَبَتُ: قَالَ الْحَسَنُ: رَنَّةُ الشَّيْطَانِ<sup>(٢)</sup>. إِسْنَادُهُ جَيْدٌ. وَلَأَبِي دَاوُدَ، [وَالنَّسَائِي]<sup>(٣)</sup>، وَابْنِ حَبَّانَ فِي (صَحِيحِهِ): الْمُسْنَدُ مِنْهُ<sup>(٤)</sup>.

ش: قوله: (قال أَحْمَدُ) هو الإمامُ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ حَنْبَلٍ.

(١) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد» (٣٩٨).

(٢) أَحْمَدُ فِي (الْمُسْنَدِ) (٥/٦٠، ٣/٤٧٧). وَفِيهِ قَالَ الْحَسَنُ: إِنَّهُ الشَّيْطَانُ. وَهُوَ الصَّوَابُ. وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

(٣) إِضَاقَةٌ مِنْ (طِ).

(٤) أَبُو دَاوُدَ فِي «الْسَّنْنَ» رَقْمُ (٣٩٠٧) وَالنَّسَائِيُّ فِي «الْسَّنْنَ الْكَبْرِيَّ» التَّفْسِيرُ كَمَا فِي «تَحْفَةِ الْأَشْرَافِ» (٨/٢٧٥) وَابْنِ حَبَّانَ فِي «الصَّحِيفَةِ» (٧/٦٤٦)، قَالَ التَّنوُّرُ فِي «رِيَاضِ الصَّالِحِينَ» (٦٣٧): رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسْنَادٍ حَسَنٍ.

ومحمد بن جعفر: هو المشهور بـ**غُنَّدَرُ الْهَذْلِيُّ الْبَصْرِيُّ**, ثقة مشهور. مات سنة ست مائتين.

[١/٩٩] وعوف: هو ابن أبي جميلة - فتح الجيم - العبدى البصري، المعروف بعوف الأعرابى، ثقة. مات سنة ست - أو سبع - وأربعين<sup>(١)</sup>، وله ست وثمانون سنة. وحيان بن العلاء: هو بالتحتية، ويقال: حيان بن مخارق، أبو العلاء البصري، نقبول. وقطن - بفتحتين - أبو سهل البصري، صدوق.

قوله: (عن أبيه) هو قبيصة - بفتح أوله - ابن مخارق - بضم الميم - أبو عبد الله الهلالى، صحابى نزل البصرة.

قوله: «إِنَّ الْعِيَافَةَ وَالطَّرْقَ وَالطِّيرَةَ مِنَ الْجَبَتِ» قال عوف: العيافة: زجر الطير، والتفاؤلُ بأسمائها وأصواتها وعمرها. وهو من عادة العرب، وكثير في أشعارهم. يقال: عاف يعيف عيفاً: إذا زجر وحدس وظن.

قوله: «والطَّرْقُ»: الخط يُخط بالأرض. كذا فسره عوف، وهو كذلك.

وقال أبو السعادات: هو الضرب بالحصى، الذي يفعله النساء<sup>(٢)</sup>.

وأما الطيرة: فيأتى الكلام عليها، في بابها إن شاء الله تعالى.

قوله: «من الجبَتِ» أي: السحر<sup>(٣)</sup>. قال القاضى: والجبت في الأصل: الفشل، الذى لا خير فيه، ثم استغير لما يعبد من دون الله، وللساحر والسحر.

قوله: (قال الحسن: رنة الشيطان)<sup>(٤)</sup>. قلت: ذكر إبراهيم بن محمد بن مفلح<sup>(٥)</sup>:

أنَّ في (تفسير بقى بن مخلد)<sup>(٦)</sup>: أنَّ إبليس رنَّ أربع رنات: رنة حين لعن،

(١) بعد المائة «تقريب النهذب» (٤٣٣).

(٢) ابن الأثير، «النهاية في غريب الحديث» (١٢١/٣).

(٣) يعني: من أعمال السحرة، وليس هن بذاتها من السحر. والله أعلم.

(٤) سبق التنبية على ذلك.

(٥) أبو إسحاق المقدسى، الرامىنى، فقيه حنفى (ت ٨٨٤هـ) «شدرات الذهب» (٣٣٨/٧).

(٦) أبو عبد الرحمن، ابن يزيد الاندلسى القرطبي، حافظ مفسر، إمام مجتهد صالح، متقطع القرىن. ت

٢٧٦هـ) و«طبقات الخاتمة» لابن أبي يعلى (١٢٠/١).

ورنة حين أهبط، ورنة حين ولد رسول الله ﷺ، ورنة حين نزلت فاتحة الكتاب<sup>(١)</sup>.

قال سعيد بن جُبَير: لما لعن الله إبليس، تغيرت صورته عن صورة الملائكة، ورنة رنة، فكل رنة منها في الدنيا إلى يوم القيمة. رواه ابن أبي حاتم<sup>(٢)</sup>.

وعن سعيد بن جُبَير، عن ابن عباس، قال: لما فتح رسول الله ﷺ مكة، رن إبليس رنة اجتمعت عليه جنوده. رواه الحافظ الضياء في (المختار).

الرنين: الصوت. وقد رن يرن رينينا. وبهذا يظهر معنى قول الحسن رحمة الله.

قوله: (ولأبي داود، وابن حبان في صحيحه: المسند منه). ولم يذكر التفسير الذي فسره به عوف. وقد رواه أبو داود بالتفسير المذكور، بدون كلام الحسن<sup>(٣)</sup>. [٩٩/ب]

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: «من اقتبس شعبة من النجوم، فقد اقتبس شعبة من السحر، زاد مزاد» رواه أبو داود<sup>(٤)</sup>، بإسناد صحيح.

ش: وكذا صححه النووي، والذهبي<sup>(٥)</sup>. ورواه أحمد، وابن ماجه<sup>(٦)</sup>.

قوله: «من اقتبس» قال أبو السعادات: قبست العلم واقتبت منه: إذا علمته. انتهى<sup>(٧)</sup>.

قوله: «شعبة» أي: طائفة من علم النجوم. والشعبة الطائفة، ومنه الحديث «الحياة شعبة من الإيمان»<sup>(٨)</sup> أي: جزء منه.

(١) أخرجه ابن أبي شيبة، كما في "الدر المنور" (١١/١) والطبراني في "الأوسط" (٢٩٥/١) عن أبي هريرة. قال المimenti:

ورجاله رجال الصحيح "مجموع الروايات" (٣١١/٦). وقال ابن رجب في "لطف المغارف" (١٩٢) والمعرفة هنا عن مجاهد

من قوله ، خرجه وكيع وغيره .

(٢) ابن أبي حاتم ، كما في "الدر المنور" (٨/٥) وابن أبي الدنيا كما في "اللطف" (١٩٢).

(٣) لكن أبو داود رجحه أنه رواه بإسناد خاص . برقـ (٣٩٠٨).

(٤) أبو داود في "السنن" رقم (٣٩٠٥).

(٥) الترمي في "رياض الصالحين" (٦٣٧) والذهبي في "الكتاب" (١٢٣) وقال ابن سينا في "مجموع الفتاوى" (١٩٣/٣٥): إسناده صحيح .

(٦) أحادي في "المسند" (٣١١، ٢٧٧/١) (وأبن ماجة في "السنن" رقم (٣٧٢٩)، وقال ابن مفلح في الآداب الشرعية" (٤٣٤/٣): إسناده جيد.

(٧) ابن الأثير ، "النهاية في غريب الحديث" (٤/٤).

(٨) فلمدة من حديث أخرجه البخاري في "الصحيح" رقم (٩) ، ومسلم في "الصحيح" رقم (٣٥) وأحادي في "المسند" .

(٩) قطمة من حديث أخرجه البخاري في "الصحيح" رقم (٩) من حديث أبي هريرة .

قوله: «فقد اقتبس شعبَةٌ من السحرِ»، المحرَّم تعلَّمَه.

قال شيخُ الإسلام: فقد صرَّحَ رسولُ الله ﷺ بِأَنَّ عِلْمَ النجومِ مِنَ السحرِ، وقد قال تعالى: «وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حِيثُ أَتَى»<sup>(١)</sup>. [طه: ٦٩].

قوله: «زاد مازاد» أي: كُلَّمَا زادَ مِنْ تَعْلُمِ عِلْمِ النجومِ، زادَ فِي الإِثْمِ الْحاَصِلِ بِزِيادةِ الاقتِبَاسِ مِنْ شَعْبَةٍ؛ فَإِنَّمَا يَعْتَقِدُهُ فِي النجومِ مِنَ التَّأْثِيرِ باطِلٌ، كَمَا أَنَّ تَأْثِيرَ السحرِ باطِلٌ. وَاللهُ أَعْلَمُ.

قال المصنَّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: (وللنَّسائِي)، مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَّثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرْ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّمَ شَيْئًا وَكُلَّا إِلَيْهِ»<sup>(٢)</sup>.

ش: هذا الحديثُ ذُكرَهُ المصنَّفُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيرَةَ، وَعَزَاهُ (للنَّسائِي)<sup>(٣)</sup>.  
وَقَدْ رَوَاهُ النَّسائِيُّ مَرْفُوعًا<sup>(٤)</sup>، وَحَسَنَهُ ابْنُ مُفْلِحٍ<sup>(٥)</sup>.

قوله: (وللنَّسائِي). هو الإمامُ الْحَافِظُ، أَحْمَدُ بْنُ شَعْبَيْنَ بْنِ عَلَى بْنِ سَنَانِ بْنِ بَحْرِ بْنِ دِينَارٍ، أَبُو عبدِ الرَّحْمَنِ، صَاحِبُ (السِّنَنِ) وَغَيْرِهَا. رُوِيَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُتَّنَّى، وَابْنِ بَشَارٍ، وَقُتْبَيَةَ، وَخَلْقَهُ. وَكَانَ إِلَيْهِ الْمُتَهَنِّيُّ فِي الْعِلْمِ بِعَلْلِ الْحَدِيثِ.  
مَاتَ سَنَةً ثَلَاثَ وَثَلَاثَمَائَةٍ، وَلِهِ ثَمَانُ وَتَمَانُونَ سَنَةً.

قوله: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَّثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ» إِعْلَمَ أَنَّ السُّحْرَةَ إِذَا أَرَادُوا عَمَلَ السُّحْرَ، عَقَدُوا الْخَيْوَطَ وَنَفَّثُوا عَلَى كُلِّ عُقْدَةٍ، حَتَّى نَعْقَدَ كُلُّ مَا يُرِيدُونَ مِنَ السُّحْرَ، قَالَ تَعَالَى: «وَمَنْ شَرَّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقْدِ» يَعْنِي: السَّوَاحِرُ الَّتِي يَفْعَلُنَّ ذَلِكَ. وَالنَّفَثُ: هُوَ النَّفْخُ مِنْ رِيقٍ، وَهُوَ دُونُ التَّفْلِ. وَالنَّفَثُ فَعْلُ السَّاحِرِ، فَإِذَا [١/١] تَكَيَّفَتْ نَفْسُهُ بِالْخُبُثِ وَالشَّرِّ - الَّذِي يُرِيدُهُ بِالْمَسْحُورِ وَيَسْتَعِينُ عَلَيْهِ / بِالْأَرْوَاحِ الْخَبِيثَةِ - نَفَخَ فِي تَلْكَ الْعُقْدَةِ نَفْخًا مَعَهُ رِيقًا، فَيَخْرُجُ مِنْ نَفْسِهِ الْخَبِيثَةِ نَفَسٌ مَازِجٌ

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٩٣).

(٢) النَّسائِيُّ فِي «المجتبى» (٧/١١٢).

(٣) وَلَمْ يُبَيِّنْ هُلْ هُوَ مَوْقُوفٌ أَوْ مَرْفُوعٌ. «البيهِر» (٤٠١).

(٤) والصوابُ أَنَّهُ مَوْقُوفٌ عَلَى الْحَسَنِ: كَمَا قَالَ الذَّهَبِيُّ فِي «الميزان» (٢/٣٧٨).

(٥) ابن مُفْلِحٍ، «الأَدَابُ الشَّرِعِيَّةُ» (٣/٧٨).

للشر والأذى، مُقْتَرِنٌ للريق الممازج لذلك، وقد تساعد هو والروح الشياطينية على أذى المسحور، فيصييه السحر بِإِذْنِ اللَّهِ الْكَوْنِيِّ الْقَدْرِيِّ، لَا الشَّرْعِيِّ، قَالَهُ ابْنُ الْقِيمِ<sup>(١)</sup>.

قوله: «وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ» نصٌّ في أَنَّ السَّاحِرَ مُشْرِكٌ؛ إِذْ لَا يَتَأْتِي السَّحَرُ بِدُونِ الشَّرِكِ، كَمَا حَكَاهُ الْحَافِظُ عَنْ بَعْضِهِمْ.

قوله: «وَمَنْ تَعْلَقَ شَيْئاً وَكُلَّ إِلَيْهِ» أَيْ: مَنْ تَعْلَقَ قَلْبُهُ شَيْئاً - بِحِيثُ يَعْتَدِدُ عَلَيْهِ وَيَرْجُوهُ - وَكَلَّهُ اللَّهُ إِلَى ذَلِكَ الشَّيْءِ.

فَمَنْ تَعْلَقَ عَلَى رَبِّهِ وَإِلَهِهِ وَسَيِّدِهِ وَمَوْلَاهُ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكِهِ، كَفَاهُ وَوَقَاهُ وَحْفَظَهُ وَتَوَلَّهُ، فَنَعِمُ الْمَوْلَى وَنَعِمُ النَّصِيرُ؛ قَالَ تَعَالَى: ﴿إِلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدِهِ﴾ [الْأَزْمَرُ: ٣٦]. وَمَنْ تَعْلَقَ عَلَى السَّحْرِ وَالشَّيَاطِينِ وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْمَخْلُوقِينَ وَكَلَّهُ اللَّهُ إِلَى مَنْ تَعْلَقَهُ، فَهُلْكَ.

وَمِنْ تَأْمِلِ ذَلِكَ فِي أَحْوَالِ الْخَلْقِ، وَنَظَرُ بَعْيَنِ الْبَصِيرَةِ رَأَى ذَلِكَ عِيَانًا، وَهَذَا مِنْ جَوَامِعِ الْكَلِمِ. وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

قال المصنفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَعَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «أَلَا أَبْيَكُمْ مَا الْعِصْمَةُ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ: الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» رواه مسلم<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: «أَلَا أَبْيَكُمْ» أَيْ: أَخْبِرْكُمْ، و«الْعِصْمَةُ» بفتح الْمُهْمَلَةِ وسكون المعجمةِ.

قال أبو السعادات: هكذا يُروى في كُتُبِ الْحَدِيثِ . وَالَّذِي فِي كُتُبِ الْغَرِيبِ «أَلَا أَبْيَكُمْ مَا الْعِصْمَةُ» بِكَسْرِ الْعَيْنِ وَفَتْحِ الضَّادِ.

قال الزمخشري: أَصْلُهَا: الْعِصْمَةُ، فَعْلَهُ مِنَ الْعِصْمَةِ وَهُوَ الْبَهْتُ، فَحُذِفتَ لَامُهُ، كَمَا حُذِفتَ مِنَ السَّنَةِ وَالشَّفَةِ . وَتُجْمَعُ عَلَى عِصْمَيْنِ<sup>(٣)</sup>.

ثُمَّ فَسَرَّهُ بِقَوْلِهِ: «هِيَ النَّمِيمَةُ: الْقَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» فَأَطْلَقَ عَلَيْهَا: الْعِصْمَةُ؛ لِأَنَّهَا لَا تَنْفَكُ عَنِ الْكَذْبِ وَالْبَهْتَانِ غَالِبًا . ذِكْرُهُ الْقُرْطَبِيُّ .

(١) ابن الْقِيمِ، «بَدَائِعُ الْفَوَائِدِ» (٢٢١/٢).

(٢) مسلم في «الصحيح»، رقم (٢٦٠٦).

(٣) ابن الْأَثِيرِ، «النَّهَايَةُ» (٣/٢٥٤).

وذكر ابنُ عبد البر، عن يحيى بن أبي كثير، قال: يفسدُ النمام والكذابُ في  
ساعةٍ ما لا يُفسد الساحرُ في سنةٍ<sup>(١)</sup>.

وقال أبو الخطاب<sup>(٢)</sup> في (عيون المسائل): ومن السحر السعي بالنميمة والإفساد  
بين الناس.

قال في (الفروع): ووجهه: أنه يقصد الأذى بكلامه وعمله، على وجه المكر  
[١٠٠/ب] والخليفة، أشبه السحر. وهذا يُعرف / بالعُرف والعادة أنه يؤثر، ويُتَّجع ما يعمله  
السحرُ أو أكثر. فيعطي حكمه؛ تسويةً بين التماثلين أو المتقاربين. لكن يقال:  
الساحر إنما يُكفر لوصف السحر، وهو أمرٌ خاصٌ ودليله خاصٌ. وهذا ليس  
بساحر، وإنما يؤثر عمله ما يؤثره فيعطي حكمه، إلا فيما اختص به من الكفر  
وعدم قبول التوبة. انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>.

وبه يظهر مطابقةُ الحديث للترجمة. وهو يدلُّ على تحريم النميمة، وهو مجمعٌ  
عليه.

قال ابنُ حزم: اتفقوا على تحريم الغيبة والنميمة، في غير النصيحة الواجبة<sup>(٤)</sup>.  
وفيه: دليلٌ على أنها من الكبائر.

قوله: «القالةُ بين الناس» قال أبو السعادات: أى: كثرةُ القول، وإيقاع  
الخصوصة بين الناس. ومنه الحديث: «ففشتِ القالةُ بين الناس»<sup>(٥)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولهمَا، عن ابن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال:  
«إنَّ من البيان لسحراً»<sup>(٦)</sup>.

ش: البيان: البلاغةُ والفصاحة.

قال صَعْضُهُ بْنُ صُوحَانَ<sup>(٧)</sup>: صدقَ نبِيُّ اللهِ، فَإِنَّ الرَّجُلَ يَكُونُ عَلَيْهِ الْحَقُّ وَهُوَ

(١) نقله ابن مقلح في (الفروع) ٦/١٨٠.

(٢) محفوظ بن أحمد الكلوذاني، البغدادي الخنبلي، فقيه أصولي (ت ٥١٥هـ) «طبقات الختابلة».

(٣) ابن مقلح، «الفروع». ٦/١٨٠ ونقل كلام أبي الخطاب.

(٤) ابن حزم، «مراتب الاجماع» ١٥٦.

(٥) ابن الأثير، «النهاية» ٤/١٢٣.

(٦) مضى تخربيجه.

(٧) العبدى، نزيل الكوفة، تابعى كبير، محضرم، فضيح، ثقة، مات فى خلافة معاوية. «تقريب» ٢٧٦.

أحنُ بالحجج من صاحب الحق، فيسحرُ القومَ ببيانه فيذهب بالحق<sup>(١)</sup>.

وقال ابنُ عبد البر: تأولتَه طائفةً على الذم؛ لأنَّ السحر مذموم. وذهب أكثرُ أهل العلم، وجماعة أهل الأدب إلى أنه على المدح؛ لأنَّ الله تعالى مدح البيان. قال: وقد قال عمرُ بن عبد العزيز لرجلٍ سأله عن حاجة فاحسن المسألة، فأعجبه قوله قال: هذا والله السحرُ الحال. انتهى<sup>(٢)</sup>.

والاولُ أصح<sup>(٣)</sup>. والمرادُ به البيان الذي فيه تمويهٌ على السامع وتلبيس، كما قال بعضُهم: شرعاً.

في رُخْرف القول تزيينٌ لباطله واحقٌ قد يعتريه سوءُ تعبير<sup>(٤)</sup>

[ما خوذه من قول الشاعر:]<sup>(٥)</sup>

تقول: هذا مجاج النحل، تمدحه وإن تشاً قلت: ذا قىءُ الزناير  
مدحًا ودمًا، وما جاوزتَ وصفهما واحقٌ قد يعتريه سوءُ تعبير<sup>(٦)</sup>

وقوله: «إنَّ من البيان لسحراً» هذا من التشبيه البليغ؛ لكون ذلك يعملُ عملَ السحر، فيجعل الحقَّ في قالب الباطل، والباطلَ في قالب الحق. فيستميلُ به قلوبَ الجهال، حتى يُقبل الباطل وينكر الحق. نسألُ الله الثبات، والاستقامة على الهدى.

وأما البيانُ الذي يوضّحُ الحقَّ ويقرّره، [ويُبطل الباطل]<sup>(٧)</sup> ويبينه. فهذا هو المدوح، وهكذا حالُ الرسل وأتباعهم؛ ولهذا علت مراتبُهم في الفضائل، وعظمت حسناتهم.

(١) ذكره أبو داود في، «السنن» (٢٧٨/٥).

(٢) ينظر «معالم السنن» للخطابي (٤/١٣٦).

(٣) قال ابن رجب في «فضل علم السلف» (٥٥) وإنما قاله في ذم ذلك، لا مدحًا له كما ظن من ظنه. ومن تأمل سياق الفاظ الحديث قطع بذلك.

(٤) من كلامِ أحمد بن شافع الجيلاني (ت ٥٦٥هـ) ذكره ابنُ رجب في «التاريخ» (١/٣١).

(٥) ساقط من الأصل (ض).

(٦) والبيان ذكرهما ابنُ القيم رحمه الله تعالى في «مفتاح دار السعادة» (١٥٣).

(٧) إضافةً من (ض) و(هـ) و(ط).

[١/١٠١] وبالجملة: فالبيانُ لا يحمد إلا إذا لم يخرج إلى حد الإسهاب والاطناب، وتغطية الحق وتحسين الباطل. فإذا خرج إلى هذا فهو مذموم؛ وعلى هذا تدلُّ الأحاديثُ، كحديث الباب، وحديث «إنَّ اللهَ يبغضُ البليغَ من الرجالِ الذي يتخلَّ بسانه كما تخلَّ البقرةُ بسانها» رواهُ أحمدُ، وأبو داودُ<sup>(١)</sup>.

---

(١) أحمد في «المسندة» (٢/١٦٥، ١٨٧) وأبو داود في «السنن» رقم (٥٠٠٥)، من حديث عبد الله بن عمرو، وله شاهدٌ من حديث سعد بن أبي وقاص عند أحمد في «المسندة» (١/١٧٦، ١٨٤).

(٢٥)

## باب

### ما جاء في الكهان ونحوهم

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في الكهان ونحوهم.  
ش: الكاهن: هو الذي يأخذ عن مسترق السمع، وكانوا قبل المبعث كثيرة.  
وأماماً بعد المبعث فإنهم قليل؛ لأن الله تعالى حرس السماء بالشّئب.

وأكثر ما يقع في هذه الأمة: ما يُخبر به الجن مواليهم من الإنس، عن الأشياء الغائبة مما يقع في الأرض من الأخبار، فيظنون الجاهل كشفاً وكراهة. وقد اغتر بذلك كثير من الناس، يظنون ذلك المخبر لهم عن الجن ولِيَ اللَّهُ، وهو من أولياء الشيطان؛ كما قال تعالى: «وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً يَا مَعْشَرَ الْجِنِّينَ قَدْ أَسْتَكْثَرْتُمْ مِّنَ الْإِنْسَنَ وَقَالَ أُولَئِكُم مَّنْ شَاءُوا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلَيْهِمْ».  
[الأنعام: ١٢٨].

قال المصنف رحمة الله تعالى: روى مسلم في (صحيحة) عن بعض أزواج النبي ﷺ، عن النبي ﷺ قال: «مَنْ أتَى عَرَافاً فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ - فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ - لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعينِ يَوْمًا»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (عن بعض أزواج النبي ﷺ) هي حفصة، وذكره أبو مسعود الدمشقي<sup>(٢)</sup>؛ لأنّه ذكر هذا الحديث في (الأطراف) في مُسندها.

(١) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٢٣٠) دون قوله «فصدقه بما يقول» فهي عند أحمد في «المسندة» (٤/ ٦٨)، (٣٨٠/ ٥).

(٢) إبراهيم بن محمد بن عبد الدمشقي، ثقة حافظ، مصنف كتاب أطراف الصحيحين (ت ٤٠ هـ) «تاريخ بغداد» (٦/ ١٧٢).

قوله: «من أتى عرافاً» سيأتي بيانُ العرافِ إنْ شاءَ اللهُ تعالى.

وظاهرُ الحديث: أنَّ الوعيدَ مُرتَبٌ على مجئه وسؤاله، سواءً صدقَه أو شكَ في خبره؛ فإنَّ [في]<sup>(١)</sup> بعض رواياتِ الصحيح «من أتى عرافاً فسألَه عن شيءٍ لم تُقبلْ له صلاةُ أربعين ليلة»<sup>(٢)</sup>.

قوله: «لم تُقبلْ له صلاة» إذا كانت هذه حال السائل، فكيف بالمسؤول؟

قال التوسيُّ وغيره: معناه أَنَّه لا ثواب له فيها، وإنْ كانت مُجزئةً بسقوط الفرض عنه. ولا بدَّ من هذا التأويل في هذا الحديث؛ فإنَّ العلماء متافقون على أَنَّه لا يلزم من أتى العرافِ إعادة صلاة أربعين ليلة. انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>.

وفي الحديث: النهيُ عن إثبات الكاهن ونحوه.

[١٠١/ب] قال القرطبي: يجب على من قدر على ذلك من مُحتسب وغيره أَنْ / يُقيم من يتعاطى شيئاً من ذلك من الأسواق، وينكر عليهم أشد النكير، على من يجيء إليهم، ولا يغتر بصدقهم في بعض الأمور، ولا بكثرة من يجيء إليهم من يتسب إلى العلم؛ فإنهم غير راسخين في العلم، بل من الجهال بما في إثباتهم المحذور.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «مَنْ أتى كاهنًا فصدقَه بما يقول، فقد كفر بما أُنزِلَ على محمد ﷺ». رواه أبو داود<sup>(٤)</sup>

ش: وفي رواية أبي داود «أَوْ أَتى امرأة - قال مُسْدَدٌ: امرأته - حائضًا، أَوْ أَتى امرأة - قال مُسْدَدٌ: امرأته - في دبرها، فقد بريءٌ ما أُنزِلَ على محمد ﷺ» فناقلُ هذا الحديث من (السنن) حذف منه هذه الجملة، واقتصر على ما يناسب الترجمة.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وللأربعة، والحاكم - وقال: صحيحٌ على

(١) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٢) هذا نصُّ رواية مسلم.

(٣) التوسيُّ للنهج (١٤ / ٢٢٧).

(٤) أبو داود في «السنن» رقم (٣٩٠٤).

شرطهما - عن...<sup>(١)</sup> «من أتى عَرَافًا أو كاهنًا فصدقه بما يقول، فقد كفر بما نزل على محمد ﷺ».

ش: هكذا بيض المصنف لاسم الراوى. وقد رواه أحمد، والبيهقي، والحاكم عن أبي هُرِيْة مرفوعاً<sup>(٢)</sup>.

قوله: «من أتى كاهنًا» قال بعضهم: لا تعارض بين هذا وحديث «من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تُقبل له صلاة أربعين ليلة» هذا على قول من يقول: هو كفر دون كفر. أمّا على قول بظاهر الحديث، فيسأل عن وجه الجمع بين الحديدين! .

وظاهر الحديث: أنه يكفر، متى اعتقاد صدقه بأى وجه كان. وكان غالب الكهان قبل النبوة إنما كانوا يأخذون عن الشياطين.

قوله: «فقد كفر بما أنزل على محمد» قال القرطبي: المراد بالمتزل: الكتاب والنسنة. انتهى.

وهل الكفر في هذا الموضع كفر دون كفر، فلا ينفل عن الملة، أم يتوقف فلا يقال: يخرج عن الملة ولا ما يخرج؟ وهذا أشهر الروايتين عن أحمد رحمة الله.

قال المصنف رحمة الله تعالى: ولابي يعلى - بسنده جيداً - عن ابن مسعود، مثله موقعاً<sup>(٣)</sup> .

ش: أبو يعلى: اسمه: أحمد بن على بن المثنى الموصلى، الإمام صاحب التصانيف [المسندة] وغيره، روى عن يحيى بن معين وأبى خيثمة، [١/١٠٢] وأبى بكر بن أبى شيبة، وخلق. وكان من الأئمة الحفاظ. مات سنة سبع وثلاثمائة.

(١) يضاف في جميع الأصول الخطية التي اطلعت عليها من كتاب التوحيد وشرحه.

(٢) أحمد في [المسندة] (٤٢٩/٢) والبيهقي في [السنن] (١٣٥/٨) والحاكم في [المستدرك] (٨/١)، وصححه ووافقه النعيم، وقال النعيم في [الكتاب] (١٢٣): إسناده صحيح.

(٣) أبو يعلى في [المسندة] رقم (٨٠٥٤)، قال المنذري في [الترغيب والتربيب] (٤/٣٦) رواه البراز وأبى يعلى، باسناد جيد موقعاً.

وهذا الأثر: رواه البزارُ أيضاً، ولفظه: من أتى كاهناً أو ساحراً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمدٍ ﷺ<sup>(١)</sup>.

وفيه: دليلٌ على كفر الكاهن والساحر؛ لأنهما يدعيان علم الغيب، وذلك كفر. والمصدق لهما يعتقد ذلك ويرضي به، وذلك كفر أيضاً.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن عمران بن حصين، مرفوعاً: «ليس منا من نظير أو تطير له، أو تكهن أو تُكَهِن له، أو سحر، أو سُحر له. ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمدٍ ﷺ». رواه البزار<sup>(٢)</sup> بأسنادٍ جيد.

ورواه الطبرانيُّ بأسناد حسن، من حديث ابن عباس، دون قوله: «ومن أتى كاهناً إلى آخره»<sup>(٣)</sup>.

ش: قول: «ليس منا» فيه: وعيدهُ شديد، يدلُّ على أنَّ هذه الأمور من الكبائر؛ وتقدم: أنَّ الكهانة والسحر كفر.

قوله: «من تطير» أي: فعل الطيرة، «أو تطير له» أي: قبل قولَ المتطير له وتابعه، وكذا معنى «أو تكهن أو تُكَهِن له» كالذى يأتي الكاهن ويصدقه ويتبعه، وكذلك من عمل الساحر له السحر.

فكلُّ من تلقَّى هذه الأمور عمن تعاطاها فقد برأ منه رسولُ الله ﷺ؛ لكونها: إماً شركٌ بالطيرة، أو كفرٌ بالكهانة والسحر. فمن رضي بذلك وتابع فهو كالفاعل؛ لقبوله الباطل واتباعه.

قوله: (رواية البزار). هو أحمدُ بن عمرو بن عبد الخالق، أبو بكر البزار البصري، صاحب (المُسند الكبير). وروى عن ابن بشار<sup>(٤)</sup>، وابن المثنى<sup>(٥)</sup>، وخلقٍ. مات سنة اثنين وستين ومائتين.

(١) البزار في «المُسند» رقم (٢٠٦٧) قال ابن حجر في «الفتح» (١٠ / ٢١٧): إسنادٌ جيد.

(٢) البزار في «المُسند» رقم (٣٠٤٤) قال المتندر في «الترغيب والترهيب» (٤ / ٣٣): إسنادٌ جيد.

(٣) الطبراني في «الأوسط» كما في «مجمع الروايات» (٥ / ١١٧) قال المتندر في «الترغيب والترهيب» (٤ / ٣٣): إسنادٌ حسن.

(٤) أبو بكر، محمد بن بشار بن عثمان العبدى، البصري، بُنْدار، (ثقة ت ٢٥٢ هـ) «التفريغ» (٤٦٩).

(٥) أبو موسى، محمد بن المثنى بن عبيد العترى، البصري، ثقة ثبت، وكان هو وبندار كفرسى رهان، وما تأدى في سنة واحدة. «التفريغ» (٥٠٥).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قال **البغوي**: العَرَافُ: الذي يدَعُى معرفة الأمور بمقدّماتٍ يستدلُّ بها على المسروق ومكانِ الضَّالَّةِ، ونحو ذلك<sup>(١)</sup>.

وقيل: هو الكاهن. والكافر: هو الذي يُخْبِرُ عن الغَيَّباتِ في الْمُسْتَقبلِ.  
وقيل: الذي يُخْبِرُ عَمَّا في الصَّمِيرِ.

وقال أبو العباس ابن تيمية: العَرَافُ: اسمٌ للكاهن والمنجم والرَّمَال ونحوهم، من يتكلّم في معرفة الأمور بهذه الطرق<sup>(٢)</sup>.

ش: **البغوي** - بفتحتين - هو الحُسْنَى بن مسعود بن الفراء الشافعى، صاحبُ التصانيف، وعالمٌ أهلٌ خُراسان. كان ثقةً فقيهاً زاهداً. مات في شوال سنة ست عشرة وخمسينات.

قوله: (العراف: الذي يدَعُى معرفة الأمور). ظاهره، أنَّ العَرَافَ: الذي يُخْبِرُ عن الواقع كالسرقة وسارقها، والضَّالَّةِ ومكانتها.

وقال شيخ الإسلام: إنَّ العَرَافَ: اسمٌ للكاهن والمنجم والرَّمَال / ونحوهم، [١٠٢/ب] كالحاذر الذي يدَعُى علمَ الغَيْبِ، أو يدَعُى الكشفَ!

وقال أيضاً: والمنجمُ يدخلُ في اسم العَرَافِ، وعند بعضهم هو في معناه.

وقال أيضاً: والمنجمُ يدخل في اسم الكاهن، عند الخطابي وغيره من العلماء، وحُكِي ذلك عن العرب.

وعند آخرين: هو من جنس الكاهن، وأسوأ حالاً منه، فيتحقق به من جهة المعنى<sup>(٣)</sup>.

وقال الإمامُ أحمد: العَرَافُ: طَرَفٌ من السحر. والساحرُ أخبث.

وقال أبو السعادات: العَرَافُ: المنجمُ، والحاذر<sup>(٤)</sup> الذي يدَعُى علم الغَيْبِ، وقد استأثر الله تعالى به<sup>(٥)</sup>.

(١) البغوي «شرح السنة» (١٨٢/١٢).

(٢) ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٧٣).

(٣) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٧٣، ١٩٣).

(٤) في النهاية: أو الحاذر.

(٥) ابن الأثير، «النهاية» (٣/٢١٨).

وقال ابنُ القيّم: من اشتهر بإحسان الزَّجْرِ عندهم سُمُّه عائِفًا، وعَرَافًا.

والمقصودُ من هذا: معرفة من يدعى معرفة علم شئ من المغيبات، فهو إماً داخلٌ في اسم الكاهن، وإماً مشاركٌ له في المعنى، فيتحقق به. وذلك أنَّ إصابة المخبر ببعض الأمور الغائبة، في بعض الأحيان يكون بالكشف. ومنه ما هو من الشياطين، ويكون: بالفال، والزَّجْرِ، والطَّيْرَةِ، والصرب بالحصى، والخط في الأرض، والتنجيم، والكهانة، والسحر، ونحو هذا من علوم الجاهلية.

ونعني بالجاهلية: كلَّ من ليس من أتباع الرُّسل عليهم السلام، كال فلاسفة والكُهَّان والمنجمين، وجاهلية العرب الذين كانوا قبل مبعث النبي ﷺ؛ فإنَّ هذه علوم القوم، ليس لهم علمٌ بما جاءت به الرسل عليهم السلام.

وكلُّ هذه الأمور يُسمَّى صاحبُها كاهنًا وعرافًا، أو في معناهما. فمن أتاهم فصدقُهم بما يقولون لتحقق الوعيد. وقد ورث هذه العلوم عنهم أقوامٌ، فادعوه بها علم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه، وادعوا أنهم أولياء، وأنَّ ذلك كرامة!!.

ولا ريب أنَّ من ادعى الولاية، واستدلَّ بإخباره ببعض المغيبات فهو من أولياء الشيطان، لا من أولياء الرحمن!؛ إذ الكرامةُ: أمرٌ يجريه الله على يد عبد المؤمن المتقي: إماً بدعاء، أو أعمال صالحة لا صُنُع للولى فيها، ولا قُدرة له عليها. بخلاف من يدعى أنَّ ولِيَ اللَّهِ، ويقول للناس: اعلموا أنِّي أعلمُ المغيبات؛ فإنَّ مثل [١/١٠٣] هذه/ الأمور قد تحصلُ بما ذكرنا من الأسباب، وإنْ كانت أسباباً محرمةً كاذبة في الغالب.

ولهذا قال ﷺ في وصف الكاهن: «فيكذبون معها مائةَ كذبة»<sup>(١)</sup> فيَّنَ آنَّهم يصدقون مرةً ويكذبون مائةً.

وهكذا حالُ من سلك سبيلاً الكُهَّان، من يدعى الولاية والعلم بما في ضمائر الناس، مع أنَّ نفس دعوه دليلٌ على كذبه؛ لأنَّ في دعوه الولاية تزكية النفس النهي عنها بقوله تعالى: **«فَلَا تَزَكُوا أَنفُسُكُمْ»**. [النجم: ٣٢] وليس هذا من شأن الأولياء، بل شأنُهم الإِزراءُ على نفوسهم وعيوبهم لها، وخوفُهم من ربِّهم. فكيف

(١) قطعةٌ من حديث، أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٢١٠، ٣٢٨٨، ٥٧٦٢، ٦٢١٣، ٧٥٦١) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢٨) من حديث عائشة.

يأتون الناس، يقولون: اعرفوا أنا أولياء، وأنا نعلم الغيب؟ وفي ضمن ذلك طلب  
النزلة في قلوب الخلق، واقتناص الدنيا بهذه الأمور.

وحسبك بحال الصحابة والتابعين، وهم سادات الأولياء رضى الله عنهم،  
أفكان عندهم من هذه الدعاوى والشطحات شيء؟ لا والله، بل كان أحدهم لا  
يملك نفسه من البكاء إذا قرأ القرآن، كالصديق رضى الله عنه<sup>(١)</sup>. وكان عمر  
يُسمع نشيجه من وراء الصفوف يبكي في صلاته<sup>(٢)</sup>، وكان يمر بالآية في ورده  
بالليل فيمرض منها ليالي يعودونه<sup>(٣)</sup>. وكان تميم الداري يتقلب في فراشه لا  
 يستطيع النوم إلا قليلاً، خوفاً من النار، ثم يقوم إلى صلاته!

ويكفيك في صفات الأولياء، ما ذكره الله تعالى من صفاتهم: في  
سورة الرعد، والؤمنين، والفرقان، والذاريات، والطور. فالمتصفون بتلك  
الصفات هم الأولياء الأصفياء، لا أهل الدعوى والكذب ومنازعة رب العالمين  
فيما اختص به من الكربلاء والعظمة وعلم الغيب، بل مجرد دعواه علم  
الغيب كفر.

فكيف يكون المدعى لذلك ولينا الله؟ وقد عظمَ الضررُ واشتدَ الخطبُ بهؤلاء  
المغترِّين الذي ورثوا هذه العلوم عن المشركين، ولبسوا بها على خفافيش القلوب.  
نسأل الله السلامة والعافية في الدنيا والآخرة.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقال ابن عباس - في قوم يكتبون أبا جاد،  
وينظرون في النجوم -: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق<sup>(٤)</sup>.

ش: هذا الأثر، رواه الطبراني<sup>٥</sup> / عن ابن عباس، مرفوعاً. وإسناده ضعيف، [١٠٣/ ب]

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٧١٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٤١٨).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» معلقاً (٢٠٦/٢) ووصله ابن أبي شيبة في «المصنف» (١/٣٥٥) قال ابن حجر في «التعليق» (٣٠٠/٢): هذا إسناد صحيح.

(٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٣/٢٦٩).

(٤) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١١/٢٦) وابن أبي شيبة في «المصنف» (٨/٦٠٢).

ولفظه: رُبَّ مُعْلِمٍ حروفَ أَبِي جَادَ دَارِسٍ فِي النَّجُومِ. لِيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ خَلَقٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ<sup>(١)</sup>.

ورواه حُمَيْدٌ بْنُ رَجَبٍ عَنْهُ، بِلِفْظِ: رُبَّ نَاظِرٍ فِي النَّجُومِ وَمُتَعَلِّمٍ حِرَفَ أَبِي جَادَ، لِيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ خَلَقٌ.

قوله: (ما أرى). يجوز فتح الهمزة، بمعنى لا أعلم. ويجوز ضمها، بمعنى: لا أطْنَ.

وكتابُهُ أَبِي جَادَ، وَتَعْلَمُهَا - لَمْ يَدْعُ بِهَا عِلْمَ الْغَيْبِ - هُوَ الَّذِي يُسَمَّى عِلْمُ الْحَرْفِ<sup>(٢)</sup>، وَهُوَ الَّذِي فِيهِ الرُّوعِيدُ. فَأَمَّا تَعْلَمُهَا لِلتَّهْجِي وَحِسَابِ الْجُمْلِ، فَلَا يَأْسُ بِهِ.

قوله: (وَيَنْظَرُونَ فِي النَّجُومِ)، أَى: وَيَعْتَقِدونَ أَنَّ لَهَا تَأْثِيرًا؛ كَمَا سِيَّاسَتِي فِي بَابِ التَّنْجِيَمِ.

وَفِيهِ مِنَ الْفَوَائِدِ: عَدْمُ الْأَغْتِرَارِ بِمَا يَؤْتَاهُ أَهْلُ الْبَاطِلِ مِنْ مَعَارِفِهِمْ وَعِلْمِهِمْ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَلَمَّا جَاءَهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدِهِمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ»<sup>ك</sup>. [غافر: ٨٣].

---

(١) الطبراني في «الكبير» رقم (١٠٩٨٠) قال الهيثمي في «مجمل الزوائد» (٥/١١٧): وفيه خالد بن يزيد العُمرى، وهو كتابٌ.

(٢) ينظر: طاش كبرى زاده، «افتتاح السعادة» (٢/٥٩١).

(٢٦)

## باب ما جاء في النشرة

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: بابُ ما جاء في النشرة.

ش: بضم النون؛ كما في (القاموس). قال أبو السعادات: **النشرة**: ضرب من العلاج والرقية، يُعالَج به من كان يُطْئِنُه أنَّ به مسًّا من الجن، سُمِّيت نشرة؛ لأنَّه يُنشر بها عنه ما خامرَه من الداء، أى: يُكشف ويزال.

قال الحسن: **النشرة** من السحر<sup>(١)</sup>. وقد نَشَرَت عنه تنشيرًا، ومنه الحديث «فلعل طبًّا أصابه» ثم نَشَرَه بـ«**قل أعوذ برب الناس**» أى: رقاة<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن الجوزي: **النشرة**: حلُّ السُّحر عن المسحور. ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرِفُ السحر<sup>(٣)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: عن جابر، أنَّ رسول الله ﷺ سُئل عن النشرة؟ فقال: «هي من عمل الشيطان» رواه أحمد بسنده جيد، وأبو داود<sup>(٤)</sup>. وقال: سُئلَ أحمدُ عنها؟ فقال: ابنُ مسعودٍ يكره هذا كله<sup>(٥)</sup>.

ش: هذا الحديث رواه أحمد، ورواه عنه أبو داود في (سننه). والفضلُ بن زياد في كتاب (المسائل)، عن عبد الرزاق، عن عقيل بن مُعْقِل، عن مُتَّبَّه، عن عمِّه

(١) أخرجه الخطابي في «معالم السنن» (٤/٢٠١). أى: عن السحر.

(٢) ابن الأثير، «النهاية» (٥٤/٥).

(٣) «غريب الحديث» لابن الجوزي (٤٠٨/٢).

(٤) أحمد في «المسند» (٣/٢٩٤) وأبو داود في «السنن» رقم (٣٨٦٨)، قال ابن حجر في «فتح الباري» (١٠/٢٢٣): إسناده حسن.

(٥) رواية جعفر عنه، كما في «الأداب الشرعية» لابن مقلع (٣/٧٧).

وَهُبْ بْنُ مَنْبِهِ، عَنْ جَابِرٍ، فَذِكْرُهُ، قَالَ ابْنُ مَفْلِحٍ: إِسْنَادُهُ جَيْدٌ<sup>(١)</sup>. وَحَسَنَ [٤٠١] الْحَافِظُ / إِسْنَادُهُ.

قَوْلُهُ: (سُئُلَ عَنِ النُّشْرَةِ)، الْأَلْفُ وَاللَّامُ فِي النُّشْرَةِ لِلْعَهْدِ. أَى: النُّشْرَةُ الْمَعْهُودَةُ، الَّتِي كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَصْنَعُونَهَا، هِيَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ.

قَوْلُهُ: (وَقَالَ: سُئُلَ أَحْمَدُ عَنْهَا؟ فَقَالَ: ابْنُ مُسْعُودٍ يَكْرَهُ هَذَا كَلَهُ)، أَرَادَ أَحْمَدُ رَحْمَهُ اللَّهُ: أَنَّ ابْنَ مُسْعُودٍ يَكْرَهُ النُّشْرَةَ الَّتِي هِيَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ؛ كَمَا يَكْرَهُ تَعْلِيقَ التَّمَاثِيلِ مُطْلَقاً.

قَالَ الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَلِلْبَخَارِيِّ، عَنْ قَتَادَةَ: قُلْتُ لِابْنِ الْمَسِيبِ: رَجُلٌ بِهِ طِبٌ أَوْ يُؤْخَذُ عَنِ امْرَأَتِهِ، أَيُّحَلُّ عَنْهُ أَوْ يُنْشَرُ؟ قَالَ: لَا بَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الْإِصْلَاحُ؛ فَأَمَّا مَا يَنْفَعُ فَلَمْ يُنْهِ عَنْهُ<sup>(٢)</sup>.

ش: قَوْلُهُ: (عَنْ قَتَادَةِ). هُوَ ابْنُ دَعَامَةَ - بَكْسِرُ الدَّالِ - السَّدُوسِيُّ، ثَقَةُ فَقِيهٍ، مِنْ أَحْفَظِ التَّابِعِينَ. قَالُوا: إِنَّهُ وَلَدُ أَكْمَهُ. ماتَ سَنَةً بَضَعِ عَشَرَةَ وَمَائَةً.

قَوْلُهُ: (رَجُلٌ بِهِ طِبٌ). بَكْسِرُ الطَّاءِ. أَى: سُحْرٌ، يُقَالُ لَهُ طِبُّ الرَّجُلِ - بِالْفَضْمِ - إِذَا سُحْرٌ، وَيُقَالُ: كَنَّا عَنِ السُّحْرِ بِالْطِبِّ؛ تَفَاؤلًا. كَمَا يُقَالُ لِلْدَّيْغِ: سَلِيمٌ.

وَقَالَ ابْنُ الْأَبْنَارِ<sup>(٣)</sup>: الطِّبُّ مِنَ الْأَضْدَادِ. يُقَالُ لِعَلاجِ الدَّاءِ: طِبٌ. وَالسُّحْرُ مِنَ الدَّاءِ، وَيُقَالُ لَهُ طِبٌ<sup>(٤)</sup>.

قَوْلُهُ: (يَؤْخَذُ) - بفتح الواو مهموز، وتشديد الحاء المعجمة وبعدها ذالٌ مُعجمة - أَى: يُحْبِسُ عَنِ امْرَأَتِهِ، وَلَا يَصِلُ إِلَيْهَا جَمَاعَهَا. وَالْأَخْذَةُ - بضم الهمزة - الْكَلَامُ الَّذِي يَقُولُهُ السَّاحِرُ.

قَوْلُهُ: (أَيْحَلُّ)، بضم الياء وفتح الحاء، مبني للمفعول.

(١) ابْنُ مَفْلِحٍ، «الْأَدَابُ الشَّرِيعَةُ» (٣/٧٣).

(٢) الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» تَعْلِيقًا (٢٢٢ / ١٠)، وَوَصَلَهُ ابْنُ جَرِيرِ الطَّبَرِيِّ فِي «الْتَّهَذِيبِ» كَمَا فِي «تَغْلِيقِ التَّعْلِيقِ» (٥ / ٤٩) بِإِسْنَادٍ صَحِيفٍ.

(٣) أَبُو بَكْرٍ، مُحَمَّدُ بْنُ الْقَاسِمِ بْنِ شَارِعٍ، الْمَقْرِيُّ، النَّحْوُى (ت: ٣٢٨هـ) «طَبَقَاتُ الْحَنَابَةِ» (٢/٦٩).

(٤) ابْنُ الْأَبْنَارِ «كِتَابُ الْأَضْدَادِ» (٢٣١).

قوله: (أو يُنشر) بتشديد المعجمة. قوله: (لا بأس به) يعني: أن النشرة لا بأس بها، لأنهم يريدون بها الإصلاح. أي: إزالة السحر، ولم يُنهِ عما يُراد به الإصلاح، وهذا من ابن المسبَّب يُحمل على نوع من النشرة، لا يُعلم أنه سحر. قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ويروى عن الحسن، أنه قال: لا يَحلُّ السحر إلا ساحر<sup>(١)</sup>.

ش: هذا الآخرُ، ذكره ابن الجوزي في (جامع المسانيد)<sup>(٢)</sup>. والحسن: هو ابن أبي الحسن، واسمه يسار - بالتحتية والمهملة - البصري الأنصارى، مولاهم. ثقةٌ فقيه، إمامٌ من خيار التابعين. مات سنة عشرٍ ومائة، وقد قارب التسعين.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قال ابن القيم: النشرة: حلُّ السحر عن المسحور، وهي نوعان:

أحدُهما: حلُّ سحر مثله، وهو الذي من عمل الشيطان. وعليه يُحمل قولُ الحسن، فيتقرَّب الناشرُ والمتشر إلى الشيطان بما يُحب، فيبطل عملُه عن المسحور. والثانى: النشرة بالرُّقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة، فهذا جائز<sup>(٣)</sup>.

ش: وما جاء / في صفة النشرة الجائزة: ما رواه ابن أبي حاتم، وأبو الشيخ، [٤٠/١ ب] عن ليث بن أبي سليم، قال: بلغنى أن هؤلاء الآيات شفاءً من السحر بإذن الله، - تقرأ في إناء فيه ماء، ثم يُصبُّ على رأس المسحور - الآية التي في يونس «فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جُنْتُ بِالسَّحْرِ إِنَّ اللَّهَ يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ \* وَيُحَقِّقُ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ». [يونس: ٨١ - ٨٢]، قوله: «فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَّلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ». [الأعراف: ١١٨] إلى آخر الآيات الأربع، وقوله: «إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حِيثُ أَتَى». [طه: ٦٩]<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التهذيب» كما في «فتح البارى» (١٠/٢٢٣).

(٢) نقله عنه ابن مفلح في «الأداب الشرعية» (٣/٧٧).

(٣) ينظر ابن القيم «زاد المعاد» (٤/١٢٤، ١٨١).

(٤) ابن أبي حاتم في «التفسير»، وأبو الشيخ، كما في «الدر المنثور» (٤/٣٨١).

وقال ابنُ بطالٍ: في (كتاب وهب بن منبه): أنْ يأخذ سبعَ ورقاتٍ من سدرٍ أخضر، فيدقه بين حجرين، ثم يضريه بالماء ويقرأ فيه آية الكرسي والقوافل<sup>(١)</sup>، ثم يحسو منه ثلاثة حسوات، ثم يغسل به، يذهب عنه كلُّ ما به، وهو جيدٌ للرجل إذا حُبس عن أهله<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: قولُ العلامة ابن القيم: (والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والدعوات والأدوية المباحة. فهذا جائز). يُشير إلى مثل هذا، وعليه يُحمل كلامُ من أجاز النشرة من العلماء.

[والحاصلُ: أنَّ ما كان منه بالسحر فيحرمُ، وما كان بالقرآن والدعوات والأدوية المباحة، فجائز]<sup>(٣)</sup>. والله أعلم.

(١) السور الثلاث الأخيرة، من القرآن الكريم. وسورة الكافرون.

(٢) نقله ابنُ حجر في «فتح الباري» (٢٢٣ / ١٠).

(٣) ما بينهما إضافة من (هـ) و(طـ).

(٢٧)

## باب ما جاء في التطير

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في التطير.

ش: أي: من النهي عنه والوعيد فيه، مصدر تطير يتطير [تطيراً]<sup>(١)</sup>، والطيرة - بكسر الطاء وفتح الياء، وقد تُسْكَنَ: اسم مصدر من تطير [طيرة]<sup>(٢)</sup>.

وأصله: التطير بالسوانح والبوارح، من الطير والظباء وغيرهما، وكان ذلك يصدّهم عن مقاصدهم. ففاه الشرع وأبطله، وأخبر أنه لا تأثير له في جلب نفع أو دفع ضر<sup>(٣)</sup>.

قال المدائني<sup>(٤)</sup>: سألت رؤبة بن العجاج: ما السانح؟ قال: ما ولاك ميامنه. قلت: وما البارح؟ قال: وما ولاك ميسره. والذى يجيء من أمامك فهو الناطح والنطيح، والذى يجيء من خلفك هو القاعد والعبيدا.

ولما كانت الطيرة من الشرك المُنافي لكمال التوحيد الواجب - لكونها من إلقاء الشيطان وتخويفه ووسوسته - ذكرها المصنف في (كتاب التوحيد)؛ تحذيراً مما يُنافي كمال التوحيد الواجب.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ / [١٠٥ / ١] وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُون﴾. [الأعراف: ١٣١].

(١) إضافة من (ض) و(ه).

(٢) إضافة ن (ض) و(ه) و(ط).

(٣) ينظر: ابن الأثير، «النهاية» (٣/١٥٢).

(٤) أبو الحسن، على بن محمد بن عبد الله بن أبي سيف الأخيباري، مؤرخ شَابَه حافظ، له كتاب البرجر وقال (ت ٢٢٥هـ) «اللباب» (٣/١٨٢).

ش: ذكر تعالى هذه الآية في سياق قوله تعالى: «فَإِذَا جاءَنَّهُمْ الْحَسَنَةُ قَالُوا نَّا  
هَذِهِ وَإِنْ تُصِيبُهُمْ سَيِّئَةٌ يُطَيِّرُوْا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ». [الأعراف: ١٣١].

المعنى: أنَّ آل فرعون إذا أصابتهم الحسنة، أي: الخصب والسعنة والعافية - كما فسرَه مجاهدٌ وغيره<sup>(١)</sup> - قالوا: لنا هذه، أي: نحن الجديرون والحقيقة به، ونحن أهله. وإنْ تُصِيبُهُمْ سَيِّئَةً، أي: بلاءً وقطنٍ، يُطَيِّرُوا بِمُوسَى وَمَنْ مَعَهُ، فيقولون: هذا بسبب موسى وأصحابه، أصحابنا بشؤمهم. فقال الله تعالى: «أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ».

قال ابنُ عباس: طائرهم: ما قضى عليهم وقدر لهم. وفي رواية: شُؤمهم عند الله ومن قبِيله. أي: إنما جاءهم الشُّؤم من قبله؛ بکفرهم وتکذیبهم بأیاته ورسله<sup>(٢)</sup>.

قوله: «وَلَكُنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» أي: أكثرهم جهالٌ لا يدرُون، ولو فهموا وعلموا أنَّه ليس فيما جاء به موسى عليه السلام إلا الخير والبركة والسعادة والفلاح لمن آمن به واتبعه.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قوله: «قَالُوا طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ أَنِّي ذُكْرُتُمْ بِلَّ  
أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ». [يس: ١٩].

ش: المعنى - والله أعلم - حظكم وما نابكم من شرٌّ معكم، بسبب أفعالكم وكفركم ومخالفتكم الناصحين، ليس هو من أجلنا ولا بسبينا، بل بغيكم وعداوتكم.

فطائرُ الباغي الظالم معه، مما وقع به من الشرور فهو سببُ الجالب له. وذلك بقضاء الله وقدره وحكمته وعدله؛ كما قال تعالى: «أَنْجَعْلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ». [القلم: ٣٥ - ٣٦].

ويحتمل أن يكون المعنى: طائركم معكم. أي: راجعٌ عليكم. فالتطييرُ الذي حصل لكم إنما يعود عليكم؛ وهذا من باب القصاص في الكلام، ونظيره قوله

(١) أخرجه ابن حجر الطبرى في «التفسير» رقم (١٤٩٨٣).

(٢) «تفسير البغوى» (١٩٠ / ٢).

عليه السلام: «إذا سَلَّمْتُ عَلَيْكُمْ أهْلَ الْكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيْكُمْ»<sup>(١)</sup> ذكره ابن القيم<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «أَئُنْ ذُكْرُتُمْ» أي: من أجل أنا ذكرناكم وأمرناكم بتوحيد الله قابلتمونا بهذا الكلام «بَلْ أَتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ» وقال قنادة: أئن ذكرناكم بالله تطيرتم بنا!<sup>(٣)</sup>

ومناسبة الآيتين للترجمة: أن التطير من عمل أهل الجاهلية والمرشكين، وقد ذمّهم الله به ومقتهم. وقد نهى رسول الله ﷺ عن التطير، وأخبر أنه شرك؛ كما [١٠٥/ب]

سيأتي في أحاديث الباب.

قال المصنف رحمه الله تعالى: عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «لا عَدُوٍ ولا طِيرٍ ولا هَامَةٍ ولا صَفَرٍ» أخر جاه<sup>(٤)</sup>. زاد مسلم: «ولا نَوَاءٍ، ولا غُولٍ»<sup>(٥)</sup>.

ش: قال أبو السعادات: العَدُوِيُّ: اسْمٌ مِنَ الْإِعْدَاءِ. كَالرَّعْوِيُّ. يُقالُ: أَعْدَاهُ الدَّاءُ، يُعْدِيهُ إِعْدَاءً: إِذَا أَصَابَهُ مِثْلًا مَا بِصَاحِبِ الدَّاءِ<sup>(٦)</sup>.

وفي رواية مسلم: أنَّ أبا هريرة، كان يُحَدِّثُ بِحَدِيثِ «لَا عَدُوٍ»، ويُحَدِّثُ عن النبي ﷺ أنه قال: «لَا يُورِدُ مُرِضٌ عَلَى مُصْحَّ». ثُمَّ إنَّ أبا هريرة اقتصر على حديث «لَا يُورِدُ مُرِضٌ عَلَى مُصْحَّ»

وأملى عن حديث «لَا عَدُوٍ» فراجعوه، وقالوا: سمعناك تُحدِّثُ، فأبى أن يعترف به.

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح » رقم (٦٢٥٨)، (١٩٢٦) ومسلم في «ال الصحيح » رقم (٢١٦٣) من حديث أنس بن مالك.

(٢) ابن القيم، «مفتاح دار السعادة» (٥٧٩).

(٣) أخرجه ابنُ جرير الطبرى في «التفسير» (١٥٨/٢٢).

(٤) البخاري في «ال الصحيح » رقم (٥٧٥٧) ومسلم في «ال الصحيح » رقم (٢٢٢٠).

(٥) من رواية أبي هريرة، ومن رواية جابر رقم (٢٢٢٢).

(٦) ابن الأثير، «النهایة» (٣/١٩٢).

قال أبو سلمة - الرواى عن أبي هريرة -: فلا أدرى أنسى أبو هريرة أو نسخ أحد القولين الآخر؟<sup>(١)</sup>.

وقد روى حديث «لا عدو» جماعة من الصحابة: أنس بن مالك<sup>(٢)</sup>، وجابر ابن عبد الله<sup>(٣)</sup>، والسائل بن يزيد<sup>(٤)</sup>، وابن عمر<sup>(٥)</sup> وغيرهم<sup>(٦)</sup>، وفي بعض روایات هذا الحديث «وَفِرَّ مِنَ الْمُجْذُومَ كَمَا تَفَرَّ مِنَ الْأَسْدِ»<sup>(٧)</sup>.

وقد اختلف العلماء في ذلك، وأحسن ما قيل فيه: قول البهقى - وتبعه ابن الصلاح، وابن القيم، وابن رجب، وابن مفلح، وغيرهم<sup>(٨)</sup>. أن قوله: «ولا عدو» على الوجه الذي يعتقده أهل الجاهلية، من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى، وأن هذه الأمور تُعد بطبعها. ولا فقد يجعل الله بمشيته مخالطة الصحيح من به شيء من الأمراض سبباً لحدوث ذلك؛ ولهذا قال: «وَفِرَّ مِنَ الْمُجْذُومَ كَمَا تَفَرَّ مِنَ الْأَسْدِ» وقال: «لَا يُوَرِّدُ مُرْضٌ عَلَى مُصْحَحٍ» وقال في الطاعون «من سمع به في أرض فلا يقدم عليه»<sup>(٩)</sup> وكل ذلك بتقدير الله تعالى<sup>(١٠)</sup>.

ولاحمد، والترمذى، عن ابن مسعود، مرفوعاً «لَا يُعْدِى شَيْءٌ شَيْئًا» - قالها ثلاثة - فقال أعرابى: يا رسول الله الثقبة من الجرب تكون بمشرفة البعير أو بذنبه فى الإبل العظيمة فتجرب كلها؟ فقال رسول الله صلوات الله عليه وسلم: «فَمَنْ أَجْرَبَ الْأَوْلَى لَا عَدُوٌّ

(١) مسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢١).

(٢) أخرجه البخارى في «ال صحيح» رقم (٥٧٥٦، ٥٧٧٦) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢٤).

(٣) أخرجه مسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢٢).

(٤) أخرجه مسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢٠).

(٥) أخرجه البخارى في «ال صحيح» رقم (٥٧٧٢) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢٢٥).

(٦) وأخرجه أحمد في «المستد» (١/٢٦٩، ٢٦٩/٣٢٨) من حديث ابن عباس، وأخرجه أيضًا من حديث عبد الله بن عمرو (٢/٢٢٢) ومن حديث سعد بن أبي وقاص (١٨/١٨) ومن حديث ابن مسعود (٤٤٠/١).

(٧) أخرجه البخارى في «ال صحيح» رقم (٥٧٠٧) تعليقاً، وقد وصله أحمد في «المستد» (٤٤٣/٢).

(٨) البهقى، في «السنن» (٧/٢١٦) وابن الصلاح، «علوم الحديث» (١٥٤) وابن القيم، «مفتاح دار السعادة» (٥٨٢) و«زاد العاد» (٤/١٤٨) وابن رجب، «لطائف المعارف» (٦٩) وابن مفلح، «الأداب الشرعية» (٣٦٣/٣).

(٩) أخرجه البخارى في «ال صحيح» رقم (٥٧٢٨) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٢١٨) من حديث أسماء.

(١٠) ينظر البغوى، «شرح السنن» (١٢/١٦٩).

ولا طيرة ولا هامة ولا صفر، خلق الله كلّ نفسٍ وكتب حياتها ومصاباتها / [١٠٦ / ١].  
ورزقها<sup>(١)</sup>.

فأخبر عليه السلام: أنَّ ذلك كله بقضاء الله وقدره، والعبدُ مأمورٌ باتقاء أسباب الشر إذا كان في عافية. فكما أنه يُؤمر أن لا يُلقي نفسه في الماء وفي النار، مما جرت العادةُ أنه يُهلك أو يضر. فكذلك اجتناب مقاربة المريض كالمجذوم، والقدوم على بلد الطاعون؛ فإن هذه كلها أسبابٌ للمرض والتلف، فالله سبحانه هو خالقُ الأسباب ومسبّاتها، لا خالق غيره ولا مقدر غيره.

وأما إذا قوى التوكل على الله، والإيمان بقضاء الله وقدره - فقويت النفسُ على مُباشرة بعض هذه الأسباب، اعتماداً على الله، ورجاءً منه لا يحصل به ضرر. ففي هذه الحال تجُوزُ مباشرة ذلك، لا سيما إذا كانت مصلحةً عامةً أو خاصةً.

وعلى هذا يُحمل الحديث الذي رواه أبو داود، والترمذى: أنَّ النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخذَ بيد مجذوم فادخلها معه في القصعة، ثم قال «كُلْ بِسْمِ اللَّهِ، ثُقَّ بِاللَّهِ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ»<sup>(٢)</sup> وقد أخذ به الإمامُ أحمد. وروى ذلك عن عمر<sup>(٣)</sup>، وابنه<sup>(٤)</sup>، وسلمان<sup>(٥)</sup> رضي الله عنهم.

ونظير ذلك: ما رُوي عن خالد بن الوليد من أكل السم<sup>(٦)</sup>، ومنه: مشى سعد ابن أبي وقاص<sup>(٧)</sup>، وأبي مسلم الخوارناني على متن البحر. قاله ابن رجب رحمة الله<sup>(٨)</sup>.

(١) أحمد في «المسندة» (٤٤٠ / ١) والترمذى في «الجامع» رقم (٢١٤٤).

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٣٩٢٥) والترمذى في «الجامع» رقم (١٨١٨) وقال: هذا حديثٌ غريبٌ، من حديث جابر، وقال ابنُ القيم في «زاد المعاد» (٤ / ١٥٣): لا يثبت ولا يصح.

(٣) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١٠ / ٤٠٥، ١١ / ٢٠٥) البغوي في «شرح السنة» (١٢ / ١٧٢): وهو عندي أشبه وأصح.

(٤) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨ / ٣١٧).

(٥) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٨ / ٣١٧).

(٦) أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» رقم (١٥٥٧٧) وأبو بعلة في «المسندة» رقم (٧١٨٦) وأخرجه أحمد في «فضائل الصحابة» رقم (١٤٨١، ١٤٨٢) بإسناد متصل.

(٧) أخرجه أبو نعيم في «الدلالات» رقم (٥٢٢).

(٨) ابن رجب، «لطائف المعارف» (٦٩).

قوله: «ولا طيرة» قال ابن القيّم: يحتمل أن يكون نفيًا أو نهيًا، أي: لا تطيروا، ولكن قوله في الحديث «ولا عدو ولا صقر ولا هامة» يدل على أن المراد النفي، وإبطال هذه الأمور التي كانت الجاهلية تعانيها. والنفي في هذا أبلغ من النهي؛ لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره، والنهي إنما يدل على المنع منه.

وفي (صحيح مسلم)، عن معاوية بن الحكم: أنه قال لرسول الله ﷺ: ومنا أنس يتطيرون، قال: «ذلك شيء يجده أحدكم في نفسه فلا يصدّنكم»<sup>(١)</sup> فأخبر أن تأديبه وتشاؤمه بالطيرة إنما هو في نفسه وعقيدته، لا في المتطير به. فوهمه وخوفه وإشراكه هو الذي يُطيره ويصدّه، لا ما رأه وسمعه.

[٦/٦] فأوضح ﷺ لأمته الأمر، وبين لهم فساد الطيرة/ ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل لهم عليها علامه، ولا فيها دلالة، ولا تنصبها سبيلاً لما يخافونه ويحذرونه، ولنظمن قلوبهم، وتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى التي أرسل بها رسle، وأنزل بها كتبه، وخلق لأجلها السموات والأرض، وعمر الدارين الجنة والنار بسبب التوحيد. فقطع ﷺ على الشرك من قلوبهم؛ لئلا يبقى فيها علقة منها، ولا يتلبّسوا بعمل من أعمال [أهل]<sup>(٢)</sup> النار البتة.

فمن استمسك بعروة التوحيد الوثقى، واعتصم بحبله المتين، وتوكل على الله، قطع هاجس الطيرة من قبل استقرارها، وبادر خواطرها من قبل استمكانها.

قال عكرمة: كنا جلوسًا عند ابن عباس، فمر طائر يصيح، فقال رجل من القوم: خير خير، فقال ابن عباس: لا خير ولا شر<sup>(٣)</sup>. فبادره بالإنكار عليه، لئلا يعتقد تأثيره في الخير والشر.

وخرج طاووس مع صاحب له في سفر، فصاح غراب، فقال الرجل: خير، فقال طاووس: وأي خير عند هذا؟ لله لا تصحبني<sup>(٤)</sup>. انتهى ملخصاً<sup>(٥)</sup>.

(١) قطعة من حديث طويل، عند مسلم في «ال الصحيح» رقم (٥٣٧).

(٢) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٣) أخرجه الطبرى، كما في «فتح البارى» (٢١٥/١٠).

(٤) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٤٠٦/١٠).

(٥) ابن القيّم «مفتاح دار السعادة» (٥٨٢).

وقد جاءت أحاديثٌ ظن بعضُ الناس أنها تدلُّ على جواز الطيرة؛ كقوله عليه السلام :  
«الشُّؤمُ في ثلاثةٍ: في المرأة، والدابة، والدار»<sup>(١)</sup> ونحو هذا.

قال ابنُ القِيَم رحمه الله: إخبارُ عليه السلام بالشُّؤم في هذه الثلاثة ليس فيه إثباتٌ  
الطيرة التي نفاهَا الله، وإنما غايَتُه أنَّ الله سبحانه قد يخلقُ منها أعيانًا مشؤومة على  
من قاربها وسكنها، وأعياناً مباركة لا يلحقُ من قاربها منها شُؤمٌ ولا شر.

وهذا كما يُعطى سبحانه الوالدين ولدًا مُباركًا بريان الخير على وجهه، ويُعطي  
غيرَهُما ولدًا مشؤومًا بريان الشَّرَّ على وجهه، وكذلك ما يُعطاه العبدُ من ولادة أو  
غيرها، فكذلك الدارُ والمرأة والفرس.

والله سبحانه خالقُ الخير والشرِّ والسعود والنحوس، فيخلقُ بعضَ هذه الأعيان  
سعودًا مُباركة، ويقضى بسعادة من قاربها وحصولِ اليمين والبركة له. ويخلقُ  
بعضها نحوساً يتنهَّس بها من قاربها.

وكلُّ ذلك بقضاء الله وقدره، كما خلق سائرَ الأسباب وربطها بمسبياتها المضادة  
وال مختلفة. كما خلق المسك وغيره من الأرواح الطيبة ولذَّ بها من قاربها من  
الناس، وخلق ضدها وجعلها سبباً لألم من قاربها/ من الناس.

[١٠٧/١]

والفرقُ بين هذين النوعين مُدركٌ بالحس، فكذلك في الديار والنساء والخيل،  
فهذا لونُ الطيرةُ الشركية لونٌ انتهى<sup>(٢)</sup>.

قوله: «ولَا هامةٌ بتحقيق الميم، على الصحيح». قال الفراء<sup>(٣)</sup>: الهامةُ: طيرٌ  
من طيور الليل. كأنَّه يعني البومة.

قال ابنُ الأعرابي<sup>(٤)</sup>: كانوا يتشاءمون بها إذا وقعت على بيت أحدِهم، يقول:  
نَعَتْ إِلَيْ نفسي أو أحدًا من أهل داري، فجاء الحديثُ بتنفي ذلك وإبطاله.

(١) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٢٢٥)، ومسلم في «الصحيح» رقم (٢٨٥٨) من حديث ابن عمر.

(٢) ابن القِيَم «مفتاح دار السعادة» (٦٠).

(٣) أبو زكريا، يحيى بن زياد بن عبد الله الأسدي، مولاهُم، حافظ نحوى، لغوى مفسر (ت ٢٠٧هـ) «تذكرة الحفاظ» (٣٧٢).

(٤) أبو عبد الله، محمد بن زياد بن الأعرابي الهاشمي، مولاهُم، لغوى مؤرخ نسبة (ت ٢٣١هـ) «تاريخ ابن كثير» (٣٠٧).

قوله: «ولا صفر» بفتح الفاء. روى أبو عبيدة في (غريب الحديث)، عن رؤبة، أنه قال: هي حية تكون في البطن تصيب الماشية والناس، وهي أعدى من الجرب عند العرب<sup>(١)</sup>.

وعلى هذا: فالمراد بنيه: ما كانوا يعتقدونه من العدو. ومن قال بهذا سفيان ابن عيينة، والإمام أحمد، والبخاري، وأبي جرير.

وقال آخرون: المراد به: شهر صفر، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسي، وكانوا يحلون المحرم ويحرمون صفر مكانه، وهو قول مالك<sup>(٢)</sup>.

وروى أبو داود، عن محمد بن راشد، عمن سمعه يقول: إن أهل الجاهلية يتشاركون بصفر، ويقولون: إنه شهر مشؤوم، فابتطل النبي ﷺ ذلك<sup>(٣)</sup>.

قال ابن رجب: ولعل هذا القول أشبه الأقوال، والتشاؤم بصفر هو من جنس الطير المنهي عنها، وكذلك التشاؤم بيوم من الأيام، كيوم الأربعاء، وتشاؤم أهل الجاهلية بشوال في النكاح فيه خاصة<sup>(٤)</sup>.

قوله: «ولا نوء» النوء: واحد الأنواء، وسيأتي الكلام عليه في بابه إن شاء الله تعالى.

قوله: «ولا غُول» هو بالضم، اسمه. وجمعه أغوالٌ وغيلان. وهو المراد هنا.

قال أبو السعادات: الغول: واحد الغيلان، وهو جنسٌ من الجن والشياطين. كانت العرب ترعم أنَّ الغول في الفلاة تتراءى للناس، تتلون تلوناً [في صور]<sup>(٥)</sup> شتى، وتغولهم: أي: تضلُّهم عن الطريق وتهلكُهم، فنفاه النبي ﷺ وأبطله<sup>(٦)</sup>.

فيكون المعنى بقوله: «لا غُول» أنها لا تستطيع أن تُصلِّ أحداً مع ذكر الله والتوكُل عليه. ويشهد له الحديث الآخر «لا غُول ولكن السعال»<sup>(٧)</sup>

(١) أبو عبيدة، «غريب الحديث» (٢٥/١).

(٢) آخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٣٩١٤).

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٣٩١٥).

(٤) ابن رجب «لطائف المعارف» (٧٤).

(٥) ساقط من الأصل.

(٦) ابن الأثير، «النهاية» (٣٩٦/٣).

(٧) آخرجه الخطابي في «غريب الحديث» (٤٦٣/١)، وروى معاذ عن عمر، آخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١٦٢/٥).

[السعالي]<sup>(١)</sup>: سَحْرَةُ الْجِنِّ. أَيْ: وَلَكُنَّ فِي الْجِنِّ سَحْرَةً لَهُمْ تَلْبِيسٌ وَتَخْيِيلٌ.  
وَمِنْهُ: الْحَدِيثُ «إِذَا تَغَوَّلَتِ الْغَيْلَانُ فَبَادِرُوهَا بِالْأَذَانِ»<sup>(٢)</sup> أَيْ: ادْفَعُوا شَرَّهَا بِذَكْرِ  
الله. وَهَذَا يَدْلِلُ عَلَى أَنَّهُ لَمْ / يُرِدْ بِنَفْيِهَا عَدَمَهَا.  
[١٠/ب]

وَمِنْهُ: حَدِيثُ أَبِي أَيُوبَ: كَانَ لِي تَمَرٌ فِي سَهْوَةٍ، فَكَانَتِ الْغَوْلُ تَجْبِيَ  
فَتَأْخُذُ<sup>(٣)</sup>.<sup>(٤)</sup>

قال المصنف رحمه الله تعالى: ولهمما، عن أنسٍ، قال: قال رسول الله ﷺ:  
«لَا عَدُوَّيْ وَلَا طِيرَةٌ، وَيُعِجِّبُنِي الْفَأْلُ» قالوا: وما الفأ؟ قال: «الكلمةُ  
الطيبة»<sup>(٥)</sup>.

ش: قوله: «وَيُعِجِّبُنِي الْفَأْلُ» قال أبو السعادات: الفأ - مهموز - فيما يَسِرُ  
ويُسُوءُ، والطيرةُ لا تكون إلا فيما يُسُوءُ، وربما استعملت فيما يَسِرُ. يقال: تفألت  
بكذا وتفاولت، على التخفيف والقلب. ولقد أولع الناسُ بترك الهمزة تخفيفاً،  
وإنما أحبَّ الفأَ، لأن الناس إذا أملأوا فائدة الله، ورجوا عائدته عند كلِّ سببٍ  
ضعيف أو قوى فهم على خير، وإذا قطعوا أملهم ورجاءهم من الله تعالى كان  
ذلك من الشر.

وإنما الطيرةُ: فإن فيها سُوءَ الظن بالله وتوقعَ البلاء، والتفاؤل: أن يكون رجلٌ  
مريض فيسمع آخر يقول: ياسالم، أو يكون طالبُ ضالة فيسمع آخر يقول:  
يا واجد، فيقع في ظنه أنه يبرأ من مرضه ويجد ضلالته؛ ومنه الحديث، قيل:  
يا رسول الله، ما الفأ؟ قال: «الكلمةُ الطيبة»<sup>(٦)</sup>.

(١) إضافةً من «النهاية».

(٢) قطعة من حديث: أخرجه أحمد في «المسند» رقم (٢٢١٩)، وابن بطي في «المسند» رقم (٢٢١٩)  
من حديث جابر، وله شاهدٌ من حديث سعد بن أبي وقاص، وأخرجه عبد الرزاق في «المصنف»  
(١٦٣/٥). وله شاهدٌ آخر من حديث ابن هريرة، وأخرجه ابن خزيمة في «الصحيح» رقم (٢٥٤٩)،  
وأصله في «صحيح مسلم» رقم (١٩٢٦) دون اللفظ المذكور.

(٣) قطعة من حديث: أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٨٨٣) وقال: هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ، وأحمد في  
«المسند» (٤٢٣/٥).

(٤) ابن الأثير، «النهاية» (٣٩٦/٣).

(٥) البخارى في «الصحيح» رقم (٥٧٧٦)، ومسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٤).

(٦) ابن الأثير، «النهاية» (٤٠٥/٣).

قوله: قالوا: وما الفال؟ قال: «الكلمة الطيبة» بينَ يَمْلِئُهُ أَنَّ الْفَالَ يُعْجِبُهُ، فدلَّ على أَنَّهُ لِيُسَمِّيَ الطَّيْرَةَ الْمُنْهَى عَنْهَا.

قال ابنُ القيم: ليس في الإعجاب بالفال ومحبته شيءٌ من الشرك، بل ذلك إثباتٌ عن مقتضى الطبيعة، وموجب الفطرة الإنسانية، التي تميلُ إلى ما يوافقها ويلائتها؛ كما أخبرهم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه حبُّ إليه النساءُ والطيب<sup>(١)</sup>، وكان يحبُّ الحلواء والعسل<sup>(٢)</sup>، ويحبُّ حسن الصوت بالقرآن والأذان ويستمع إليه<sup>(٣)</sup>، ويحبُّ معالي الأخلاق ومكارم الشيم<sup>(٤)</sup>.

وبالجملة: يحبُ كلَّ كمالٍ وخيرٍ، وما يُفضي إليهما. والله سبحانه قد جعل في غرائز الناس الإعجاب بسماعِ الاسمِ الحسن، ومحبته وميل نفوسهم إليه، وكذلك جعل فيها الارتياح، والاستبشار والسرور باسم الفلاح والسلام والتنجاح والتمهنة، والبشرى والفوز والظفر ونحو ذلك. فإذا قرعت هذه الأسماءُ الأسماءَ استبشرت بها النفس، وانشرح لها الصدر، وقوى بها القلب. وإذا سمعت أصداءها أو جب لها ضدَّ هذه الحال، فأحزنها ذلك / وأثار لها خوفاً وطيرةً وانكماساً وانقباضاً عمَّا قصدت له وعزمت عليه، فأورث لها ضرراً في الدنيا ونقصاً في الإيمان ومقارفة الشرك<sup>(٥)</sup>.

وقال الخلبي<sup>(٦)</sup>: وإنما كان صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُعجبه الفال؛ لأنَّ التشاوُم سُوءٌ ظنٌّ بالله تعالى بغير سببٍ محققٍ، والتفاؤل حُسنٌ ظنٌّ به، والمؤمن مأمورٌ بحسنِ الظنِ بالله تعالى على كلِّ حال<sup>(٧)</sup>.

قال المصطفى رحمة الله تعالى: ولأبي داود - بسنده صحيح - عن عقبة بن عامر، قال: ذكرت الطيرة عند رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال: «أحسنتُها الفالُ، ولا ترد مسلماً،

(١) أخرجه النسائي في «المجتبى» (٦١/٧) واحمد في «المسد» (١٢٨/٣)، (١٩٩)، (٢٨٥) من حديث أنس.

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٤٣١) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٤٧٤) من حديث عائشة.

(٣) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٠٤٩) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٨٠٠) عن ابن مسعود.

(٤) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٨٦١) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٤٧٤) من حديث أبي ذر.

(٥) ابن القيم «فتح دار السعادة» (٥٩٢).

(٦) أبو عبد الله، الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم المروزي حافظ، من فقهاء الشافعية (ت ٤٠٣ هـ). «ذكرة الحافظ» (١٠٣٠/٣).

(٧) الخلبي «النهاج في شعب الإيمان» (٢٥/٢).

فإذا رأى أحدكم ما يكره، فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع  
السيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (عن عقبة بن عامر) هكذا وقع في نسخ (التوحيد)، وصوابه:  
عن عروة بن عامر<sup>(٢)</sup>. كذا أخرجه أحمد، وأبو داود، وغيرهما. وهو مكتوب  
اختلاف في نسبة، فقال أحمد: عن عروة بن عامر القرشي<sup>(٣)</sup>. وقال غيره:  
الجهنمي. وخالف في صحته، فقال الباوردي: له صحة. وذكره ابن حبان في  
ثقة التابعين. وقال المزني: لا صحة له تصح<sup>(٤)</sup>.

قوله: فقال: «أحسنها الفال» قد تقدم أنَّه ﷺ كان يُعجبه الفال.

وروى الترمذى وصححه، عن أنس: أنَّ النبِي ﷺ كان إذا خرج حاجته،  
يحبُّ أن يسمع: يا نجح، ياراشد<sup>(٥)</sup>.

وروى أبو داود، عن بُريدة: أنَّ النبِي ﷺ كان لا يتغَيِّرُ من شيء، وكان إذا  
بعث عاملًا سأله عن اسمه، فإذا أُعجبه فرح به، وإن كره اسمه رُثى كراهية ذلك  
في وجهه<sup>(٦)</sup>. وإسناده حسن. وهذا فيه استعمال الفال.

قال ابن القيم: أخبر ﷺ أنَّ الفال من الطيرة، وهو خيرها. فابطل الطيرة،  
وأخبر أنَّ الفال منها ولكنه خير منها. ففصل بين الفال والطيرة؛ لما بينهما من  
الامتياز والتضاد، ونفع أحدهما، ومضر آخر، ونظير هذا: منعه من الرُّقى  
بالشرك، وإذا في الرقية إذا لم يكن فيها شرك، لما فيها من المنفعة الحالية من  
المفسدة<sup>(٧)</sup>.

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٣٧١٩)، قال التورى في «رياض الصالحين» (٦٣٩): رواه أبو داود بأساند

صحيح.

(٢) يبدو أن الغلط في ذلك قديم؛ فقد أخرجه ابن السنى من رواية عقبة، وهكذا نقله التورى في «الأذكار»  
(٢٧٤).

(٣) ليس في «مسند أحمد» المطبوع شيءٌ من حديث عروة بن عامر.

(٤) المزني، «تهنيب الكمال» (١٠/٢٦).

(٥) الترمذى في «الجامع» رقم (١٦١٦).

(٦) أبو داود في «السنن» رقم (٣٩٢٠)، قال ابن حجر في «فتح البارى» (١٠/٢١٥): أخرجه أبو داود بسناد  
حسن.

(٧) ابن القيم، «مفتاح دار السعادة» (٥٩٣).

قوله: «وَلَا ترْدُ مُسْلِمًا» قال الطبي. تعرِيضٌ بِأَنَّ الْكَافِرَ بِخَلَافَةِ

[١٠٨] قوله: «اللَّهُمَّ لَا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ وَلَا يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ / أَيْ: لَا تَأْتِي الطِّيرَةُ بِالْحَسَنَاتِ وَلَا تَدْفَعُ الْمُكَرَّهَاتِ، بَلْ أَنْتَ وَحْدَكَ لَا شَرِيكَ لَكَ الَّذِي تَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ، وَتَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ.

ففيه: نفي تعلق القلب بغير الله في جلب نفع أو دفع ضر، وهذا هو التوحيد. وهو دعاء مناسب لمن وقع في قلبه شيء من الطيرة، وتصريح بأنها لا تجلب نفعا ولا تدفع ضرا، ويُعد من اعتقادها سفيها مشركا.

قوله: «وَلَا حُولَّ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ» استعانة بالله تعالى على فعل التوكيل، وعدم الالتفات إلى الطيرة التي قد تكون سبباً لوقوع المكروه عقوبة لفاعلها. وذلك الدعاء إنما يصدر عن حقيقة التوكيل، الذي هو أقوى الأسباب في جلب الخيرات ودفع المكرهات.

والحول والتحول: الانتقال من حال إلا حال، والقوءة على ذلك بالله وحده.

ففيه: التبرى من الحول والقوة والمشيئة بدون حول الله وقوته ومشيته، وهذا هو التوحيد في الربوبية، وهو الدليل على توحيد الإلهية الذي هو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة، وهو توحيد القصد والإرادة. وقد تقدم بيان ذلك بحمد الله.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وعن ابن مسعود، مرفوعاً: «الطيرة شرك، والطيرة شرك» وما من إلا! ولكن الله يُذهبُ بالتوكل. رواه أبو داود، والترمذى، وصححه<sup>(١)</sup>، وجعل آخره من قول ابن مسعود.

ش: ورواه ابن ماجة، وابن حبان<sup>(٢)</sup>. ولفظ أبي داود «الطيرة شرك، والطيرة شرك، الطيرة شرك» ثلاثة.

وهذا صريح في تحريم الطيرة، وأنها من الشرك؛ لما فيها من تعلق القلب على غير الله تعالى.

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٣٩١٠) والترمذى في «الجامع» رقم (١٦١٤).

(٢) ابن ماجة في «السنن» رقم (٣٥٣٨) وابن حبان في «الصحيح» (٦٤٢/٧).

قال ابن حمدان<sup>(١)</sup>: تُكره الطيرة، وكذا قال غيره من أصحاب أحمد.

قال ابن مفلح: والأولى القطع بتحريمهما؛ لأنها شرك، وكيف يكون الشرك مكروها الكراهة الاصطلاحية؟!<sup>(٢)</sup>.

قال في (شرح السنن): وإنما جعل الطيرة من الشرك؛ لأنهم كانوا يعتقدون أنَّ الطيرة تجلب لهم نفعاً أو تدفع عنهم ضرًا إذا عملوا بموجبه، فكأنهم أشركوا مع الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

قوله: (وما منا إلا) قال أبو القاسم الأصبهاني<sup>(٤)</sup>، والمنذري: في الحديث إضماراً، والتقدير: وما منا إلا وقد وقع في قلبه شيءٌ من ذلك. انتهى<sup>(٥)</sup>.

وقال الخلخالي: حَذَفَ الْمُسْتَنِىٌّ؛ لِمَا يَتْضَمَّنُهُ مِنَ الْحَالَةِ الْمُكْرُوَهَةِ. وهذا من [١٠٩/١].  
أدب الكلام.

قوله: (ولكن الله يُدْهِي بالتوكل). أي: لكنَّا توكلنا على الله في جلب النفع أو دفع الضر، أذهب الله عنا بتوكلنا عليه وحده.

قوله: (وجعل آخره من قول ابن مسعود)، قال ابن القيم: وهو الصواب؛ فإنَّ الطيرة نوعٌ من الشرك<sup>(٦)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: ولا حمد، من حديث ابن عمرو: «من ردَّه الطيرةُ عن حاجته فقد أشرك». قالوا: فما كفارةُ ذلك؟ قال: «أنْ تقول: اللهم لا خيرَ إلا خيرُك، ولا طيرَ إلا طيرُك، ولا إلهَ غيرُك»<sup>(٧)</sup>.

(١) أبو عبد الله، أحمد بن حمدان بن شبيب بن حمدان التمري، فقيه أصولي (ت ٦٩٥هـ) «تاريخ ابن رجب»

.(٣٣١/٢).

(٢) ابن مفلح «الأداب الشرعية» (٣٦٢/٣).

(٣) «معالم السنن» للخطابي (٤/١٣٤).

(٤) إسماعيل بن محمد بن الفضل بن على القرشى، الأصبهانى، حافظ مفسر لنوى (ت ٥٣٥هـ) «شنرات الذهب» (٤/١٠٥).

(٥) المنذري، «الترغيب والترهيب» (٤/٦٤).

(٦) ابن القيم «مفتاح السعادة» (٥٨١).

(٧) أحمد في «المسند» (٢/٢٢٠).

ش: هذا الحديث رواه أحمد، والطبراني، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، وفي إسناده ابن لهيعة، وبقية رجاله ثقات<sup>(١)</sup>.

قوله: (من حديث ابن عمرو). هو عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمي، أبو محمد - وقيل: أبو عبد الرحمن - أحد السابقين المكثرين من الصحابة، وأحد العبادلة الفقهاء. مات في ذى الحجة، ليالي الحرة<sup>(٢)</sup> - على الأصح - بالطائف.

قوله: «من ردّه الطيرة عن حاجته فقد أشرك» وذلك أنَّ الطيرة هي التشاوُمُ بالشيء المزئ أو المسموع. فإذا ردَّ شئ من ذلك عن حاجته التي عزم عليها - كإرادة السفر ونحوه - فمنعه مما أراده وسعى فيه ما رأى وسمع تشاوِماً، فقد دخل في الشرك؛ كما تقدم. فلم يُخلص توكله على الله بالتفاتة إلى ماسواه، فيكون للشيطان منه نصيب.

قوله: (فما كفارة ذلك؟ إلى آخره). فإذا قال ذلك، وأعرض عمماً وقع في قلبه ولم يلتفت إليه: كفر الله عنه ما وقع في قلبه ابتداء؛ لزواله عن قلبه بهذا الدعاء المتضمن للاعتماد على الله وحده، والإعراض عمّا سواه.

وتضمن الحديث: أنَّ الطيرة لا تضرُّ من كرهها ومضى في طريقه، وأمّا من لم يُخلص توكله على الله، واسترسل مع الشيطان في ذلك، فقد يُعاقب بالوقوع فيما يكره؛ لأنَّه إعراضٌ عن واجب الإيمان بالله، وأنَّ الخير كله بيده. فهو الذي يجلبه لعبدِه بمشيخته وإرادته، وهو الذي يدفع عنه الضر وحده بقدرته ولطفه وإحسانه. فلا خير إلا منه، وهو الذي يدفع الشرَّ عن عبده، فما أصابه من ذلك فبذنبه؛ كما قال تعالى: «ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك».

[النساء: ٧٩]

(١) كما قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥/٥٠٠) وله شاهدٌ من حديث بُريدة، أخرجه الطبراني في «الدعاء» رقم (١٢٧٠).

(٢) [ينظر تاريخ الطبرى] (٤٩١/٥)، وابن تيمية، «منهج السنة النبوية» (٤/٥٧٥).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قوله، من حديث الفضل بن عباس: «إنما الطيرةُ ما أمضاك أو ردك»<sup>(١)</sup>.

ش: هذا الحديثُ: عند الإمام أحمد، من حديث الفضل بن عباس، قال: خرجتُ مع رسول الله/ ﷺ يوماً، فبَرَحَ ظبيُّ، فمال في شقّه فاحتضنتهُ، فقلتُ: [١٠٩/ ب] يا رسول الله، تطيرت، فقالت: «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك».

وفي إسناده انقطاع<sup>(٢)</sup>، أي: بين مسلمة راويه، وبين الفضل. وهو الفضل بن العباس بن عبد المطلب، ابن عم النبي ﷺ. قال ابن معين: قُتل يوم اليرموك<sup>(٣)</sup>. وقال غيره: [قتل يوم مَرْجُ الصَّفَرِ<sup>(٤)</sup>] سنة ثلاثة عشرة، وهو ابن اثنين وعشرين سنة. وقال أبو داود: قُتل بدمشق، كان عليه درع النبي ﷺ<sup>(٥)</sup>.

قوله: «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك» هذا حدُ الطيرة المنهي عنها، لأنها: ما يحمل الإنسان على المضي فيما أراده، ويمنعه من المضي فيه كذلك. وأما الفالُ الذي كان يُحبه النبي ﷺ: فيه نوعُ بشاره، فيُسرُّ به العبدُ ولا يعتمد عليه؛ بخلاف ما يُمضي أو يرده؛ فإنَّ للقلب عليه نوعٌ اعتماد، فافهم الفرق، والله أعلم.

(١) أحمد في «المسندي» (١/ ٢١٣) من حديث أبي أمامة.

(٢) كما قال ابن مفلح في «الأداب الشرعية» (٣٦١/ ٣).

(٣) الطبرى (٣٩٤/ ٣).

(٤) المَرْجُ: الأرض الواسعة فيها بُنْتُ كثیر، والصَّفَرُ بُلْدَنٌ في ضواحي دمشق. «معجم البلدان» (١٠١/ ٥).

(٥) قال ابنُ كثیر في «البداية والنهاية» (٧/ ٣٤): والصَّعِيْجُ آنه تأخر إلى سنة ثمانى عشرة.



(٢٨)

## باب ما جاء في التنجيم

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: بابُ ما جاء في التنجيم.  
ش: قال شيخُ الإسلام: التنجيم: هو الاستدلالُ بالأحوال الفلكية، على  
الحوادث الأرضية<sup>(١)</sup>.

وقال الخطابي: علمُ النجوم المنهى عنه: ما يدعى به أهلُ التنجيم، من علم  
الكواكب والحوادث التي ستقع في مستقبل الزمان، كأوقات هبوب الرياح ومجيء  
المطر، وتغيرُ الأسعار، وما في معناها من الأمور التي يزعمون أنها تدرك معرفتها  
بسير الكواكب في مجاريها، واجتماعها واقترافها يدعون أن لها تأثيراً في  
السفليات. وهذا منهم تحكمٌ على الغيب، وتعاط لعلم قد استأثر الله به، لا يعلم  
الغيب سواه<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قال البخاريُّ في (صحيحه): قال قتادة: خلق  
الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجوماً للشياطين، وعلاماتٍ يهتدى بها.  
 فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ، وأصاغ نصيبيه، وتتكلّف ما لا علم له به.  
إنه<sup>(٣)</sup>.

ش: هذا الأثرُ علّقه البخاريُّ في (صحيحه)، وأخرجه عبد الرزاق، وعبد بن  
حميد<sup>(٤)</sup>، وابن جرير، وابن المذذر، وغيرهم<sup>(٥)</sup>.

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٩٢/٣٥).

(٢) الخطابي «معالم السنن» (٤/٢٣).

(٣) البخاري في «ال الصحيح» (٦/٢٩٥).

(٤) عبد الرزاق في «التفسير» كما في «الدر المشرور» (٣/٣٢٨).

(٥) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١/٩١، ٢٩/٢).

وأخرجه الخطيب<sup>١</sup> في (كتاب النجوم)، عن قتادة، ولفظه، قال: إنما جعل الله هذه النجوم لثلاث خصال: جعلها زينة للسماء، وجعلها يهتدى بها، وجعلها رجوماً للشياطين. فمن تعاطى فيها غير ذلك فقد قال برأيه، وأخطأ حظه، [١٠/٢] وأضعاف/ نصيبيه، وتتكلف ما لا علم له به. وإنَّ ناساً جهله بأمر الله، قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة: من أعرض بنجم كذا وكذا، كان كذا وكذا، ومن سافر بنجم كذا وكذا، كان كذا كذا. ولعمري ما من نجم إلا يولد به الأحمر والأسود، والطويل القصير، والحسن والدميم، وما علِمْ هذه النجوم وهذه الدابة وهذا الطائر بشيء من هذا الغيب. ولو أنَّ أحداً علم الغيب لعلمه آدمُ الذي خلقه الله بيده، وأسجد له ملائكته، وعلمه أسماء كل شيء. انتهى<sup>(١)</sup>.

وتتأمل ما أنكره هذا الإمام، مما حدث من هذه المترفات في عصر التابعين. وما زال الشر يزداد في كل عصر بعدهم، حتى بلغ الغاية في هذه الأعصار، وعمت به البلوى في جميع الأمصار، فمقل ومستكثر. وعز في الناس من ينكره، وعظمت المصيبة في الدين. فإنَّا لله وإنا إليه راجعون.

قوله: (خلق الله هذه النجوم لثلاث). قال الله تعالى: «ولقد زينا السماء الدنيا بصابيح وجعلناها رجوماً للشياطين». [الملك: ٥] وقال تعالى: «وعلامات وبالنجم هُم يهتدون». [النحل: ١٦].

وفيه: إشارة إلى أنَّ النجوم في السماء الدنيا؛ كما روى ابن مردويه، عن ابن مسعود رضى الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ «أما السماء الدنيا: فإنَّ الله خلقها من دخان، وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً، وزينها بصابيح، وجعلها رجوماً للشياطين، وحفظها من كل شيطان رجيم»<sup>(٢)</sup>.

قوله: (وعلامات). أي: دلالات على الجهات. يهتدى بها، أي: يهتدى بها الناس في ذلك؛ كما قال تعالى: «وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر». [الأنعام: ٩٧] أي: ليعرفوا بها جهة قصدتهم، وليس المراد أنه يهتدى بها في علم الغيب، كما يعتقد المترفون.

(١) الخطيب البغدادي في كتاب «القول في النجوم» كما في «الدر المثور» (٣٢٨/٣).

(٢) ينظر «الدر المثور» (٣٢٨/٣).

وقد تقدمَ بطلانُه وأنَّه لا حقيقةَ له؛ كما قال قتادة: فمن تأول فيها غير ذلك -  
أي: زعم فيها غيرَ ما ذكر الله في كتابه من هذه الثلاث - فقد أخطأ، حيث زعم  
 شيئاً ما أنزل الله به من سلطان، وأضعاع نصيبيَّة من كلٍّ خير؛ لأنَّه أشغل نفسه بما  
يضره ولا ينفعه<sup>(١)</sup>.

فإن قيل: المنجمُ قد يصدق!! قيل: صدقُه كصدق الكاهن، يصدقُ في الكلمةِ  
ويكذبُ في مائة. وصدقُه ليس عن علم، بل قد يوافق قدرًا فيكون فتنَةً في حقِّ  
من صدقَه.

وعن ابن عباس/ رضي الله عنهم - في قولِه تعالى: «وَالْقَى فِي الْأَرْضِ [١١٠/ب]  
رواسِيْ أَنْ تَعِدَ بِكُمْ وَأَنْهَاراً وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهتَدُونَ \* وَعِلَامَاتٍ».  
[النحل: ١٥ - ١٦].

فقوله: «وَعِلَامَاتٍ» معطوفٌ على ما تقدمَ، مما ذكره في الأرض، ثم  
استأنفَ، فقال: «وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهتَدُونَ» ذكره ابنُ جرير، عن ابن عباس  
بمعناه<sup>(٢)</sup>.

وقد جاءت الأحاديثُ عن النبي ﷺ بابطال علم التنجيم؛ كقوله: «من اقتبس  
شُعبةَ من النجوم فقد اقتبس شعبةَ من السحر. زاد ما زاد»<sup>(٣)</sup>.  
وعن رجاء بن حيوة<sup>(٤)</sup>، أنَّ النبي ﷺ قال: «ما أخافُ على أمتي:  
التصديقَ بالنجوم، والتکذيبُ بالقدر، وحيفَ الأئمة». رواه عبدُ بن  
حُميد<sup>(٥)</sup>.

(١) قال ابن تيمية، في «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٩٣): والاستقراء يدل على أنَّ أهلَ النجوم لا يفلحون لا في الدنيا ولا في الآخرة.

(٢) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٤/٩١).

(٣) سبق تخریجه.

(٤) أبو المقادم، الكنديُّ الفلسطينيُّ، ثقةٌ قويٌّ (ت ١١٢هـ) «تقريب» (٢٠٨).

(٥) عبدُ بن حميد في «التفسير» كما في «الدر المشور» (٨/٣١)، وآخرجه أيضًا، من طريق عبد الله بن محيريز

به، كما في «المصدر السابق».

وعن أبي محجن، مرفوعاً «أخافُ على أمتى ثلاثة: حيفَ الأئمة، وإيماناً بالنجوم، وتكذيباً بالقدر» رواه ابنُ عساكر، وحسنة السيوطي<sup>(١)</sup>.

وعن أنس، مرفوعاً «أخافُ على أمتى بعدي خَصْلَتِينَ: تكذيباً بالقدر وإيماناً بالنجوم». رواه أبو يعلى، وابنُ عَدَى، والخطيب في (كتاب النجوم)<sup>(٢)</sup>، وحسنة السيوطي أيضاً.

والآحاديثُ في ذم التنجيم والتحذير منه كثيرة.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وكره قتادةٌ تعلمَ منازلَ القمر، ولم يُرخصَ ابنُ عبيدة فيه. ذكره حرب<sup>(٣)</sup> عنهما. ورخص في تعلمِ المنازلِ أَحمدُ، وإسحاق<sup>(٤)</sup>.

ش: قال الخطابي: أما علمُ النجوم الذي يدرك من طريق المشاهدة والخبر، الذي يُعرف به الرواى، وتُعلم به جهةُ القبلة: فإنه غيرُ داخلٍ فيما نهى عنه؛ وذلك أنَّ معرفة رصدِ الظل، ليس شيئاً بأكثر من أنَّ الظل مادام متناقضاً، فالشمسُ بعدُ صاعدة نحو وسط السماء من الأفق الشرقي، وإذا أخذَ في الزيادة فالشمسُ هابطة من وسط السماء نحو الأفق الغربي. وهذا علمٌ يصحُّ إدراكه بالمشاهدة، إلا أنَّ أهل هذه الصناعة قد دبروها بما اتخذوا له من الآلات التي يستغنى الناظرُ فيها عن مراعاة مُدته ومرصادته.

وأما ما يُستدلُّ به من النجوم على جهةِ القبلة: فإنها كواكبٌ رصدُها أهلُ الخبرة بها من الأئمة، الذين لا نشكُ في عنانِيَتهم بأمر الدين ومعرفتهم بها، وصدقهم فيما أخبروا به عنها. مثل أن يشاهدها بحضور الكعبة، ويُشاهدها على حال الغيبة عنها. فكان إدراكم الدلالة منها بالمعاينة، وإدراكتنا ذلك بقولِ خبرهم إذ كانوا

(١) ابن عساكر في «التاريخ» كما في «الكترة» (٦/١٥) وله شاهدٌ من حديث أبي أمامة، أخرجه الطبراني كما في «مجمع الرواية» (٧/٣٠). وقال: وفيه ليث بن أبي سليم، وهو لين، وبقية رجاله وثقوها.

(٢) أبو يعلى في «المسند» رقم (٤١٣٥) وابن عدى في «ال الكامل» (٤/١٣٥٠) والخطيب البغدادي في كتاب «القول في النجوم» كما في «الدر المشور» (٣/٣٣٠).

(٣) أبو محمد، حرب بن اسماعيل بن خلف الكرماني، فقيه محدث، من تلاميذ أَحمد، له عنه مسائل «طبقات الحتابة» (١/١٤٥).

(٤) أبو محمد، إسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنظلي، ثقة حافظ مجتهد، قرآن أَحمد (ت ٢٣٨هـ) «التفريغ» (٩٩). ونقله عنهم، ابن رجب في «فضل علم السلف» (٣١، ٣٢).

عندنا غير متهمين في دينهم، ولا مقصرين في معرفتهم / انتهى<sup>(١)</sup>.  
وروى ابن المزار، عن مجاهد: أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل منازلَ  
القمر<sup>(٢)</sup>.

وروى عن إبراهيم: أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل من التحوم ما يهتمي  
به<sup>(٣)</sup>.

قال ابنُ رجب: والمأذون في تعلمه [علم]<sup>(٤)</sup> التسier لا علم التأثير؛ فإنه باطلٌ  
محرم، قليله وكثيرة. وأما علم التسier، فيتعلم منه ما يحتاج إليه للاهتداء ومعرفة  
القبلة والطرق. جائزٌ عند الجمهور. انتهى<sup>(٥)</sup>.

قوله: (ذكره حرب عنهما). هو الإمام الحافظ، حربُ بن إسماعيل، وأبو  
محمد الكرمانى، الفقيه، من جلة أصحاب الإمام أحمد. روى عن أحمد،  
وإسحاق، وابن المدينى، وابن معين، وغيرهم. وله (كتابُ المسائل) التي سُئلَتْ  
عنها الإمام أحمد وغيره، مات سنة ثمانين ومائتين.

وأما إسحاق: فهو ابن إبراهيم بن مخلد، أبو يعقوب الخططى النيسابورى،  
الإمام المعروف بابن راهويه. روى عن ابن المبارك، وأبيأسامة، وابن عيينة  
وطبقتهم. قال أحمد: إسحاق عندنا إمامٌ من أئمة المسلمين. روى عنه أحمد،  
والبخارى، ومسلم، وأبو داود وغيرهم، وروى هو أيضاً عن أحمد. مات سنة  
تسعم وثلاثين ومائتين.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن أبي موسى، قال: قال رسول الله ﷺ:  
«ثلاثةٌ لا يدخلون الجنة: مُدمنُ الْخَمْرِ، وقاطعُ الرَّحْمِ، ومُصَدِّقٌ بِالسُّحْرِ». رواه  
أحمد، وابن حبان في (صححه)<sup>(٦)</sup>.

(١) الخطابي «معالم السنن» (٤/ ٢٢٠).

(٢) وأخرج الخطيب البغدادي كما في « الدر المثور » (٣/ ٣٢٩).

(٣) أخرجه ابن أبي شيبة في «الصف» رقم (٥٦٩٩) وأبو نعيم في «الحلية» (٤/ ٢٢٥).

(٤) إضافة من (غض).

(٥) «فضل علم السلف على علم الخلف» لابن رجب (٣٤).

(٦) أحمد في «المسند» (٤/ ٣٩٩) وابن حبان في «الصحابي» (٧/ ٣٦٦).

ش: هذا الحديث رواه أيضا الطبراني، والحاكم، وقال: صحيح. وأقره الذهبي<sup>(١)</sup>. وتمامه: «ومن مات وهو مدمن الخمر سقاه الله من نهر الغوطة: نهر يجري من فروج المومسات، يؤذى أهل النار ريح فروجهن».

قوله: عن (أبي موسى). هو عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار - فتح الهملة وتشديد الضاد - أبو موسى الأشعري، صحابي جليل، مات سنة خمسين.

قوله: «ثلاثة لا يدخلون الجنة» هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها، وقالوا: أمرُوها كما جاءت، ومن تأولها فهو على خطر من القول على الله بلا علم.

وأحسن ما يقال: إنَّ كُلَّ عمل دون الشرك والكفر المخرج عن ملة الإسلام فإنَّ [١١١/ب] يرجع إلى مشيئة الله، فإن عذبه به فقد استوجب العذاب /، وإن غفر له ففضله وعفوه ورحمته.

قوله: «مدمن الخمر» أي: المداوم على شربها.

قوله: «وقاطع الرحم» يعني القرابة؛ كما قال تعالى: «فَهَلْ عَسِيْتُمْ إِنْ تَوَلَّتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقْطِعُوا أَرْحَامَكُمْ». [محمد: ٢٢] الآية.

قوله: «ومصدق بالسحر» أي: مطلقاً، ومنه التنجيم؛ لما تقدم من الحديث، وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة.

قال الذهبي في (الكبائر): ويدخل فيه تعلم السيئيا وعملها، وعقد المرء عن زوجته، ومحبة الزوج لامرأته وبغضها وبغضه، وأشباه ذلك بكلمات مجهلة. قال: وكثير من الكبائر - بل عامتها إلا الأقل - يجهل خلق من الأمة تحريمها، وما بلغه الضرر فيه، ولا الوعيد عليه. انتهى<sup>(٢)</sup>.

(١) الطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٥/٧٤) والحاكم في «المستدرك» (٤/١٤٦) وله شاهد من حديث أبي سعيد: أخرجه أحمد في «المسندة» (٣/١٤٢، ٨٣).

(٢) النهبي، «الكبائر» (٤٥، ٤٦).

(٢٩)

## باب

### ما جاء في الاستسقاء بالأنواء.

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء.  
ش: أي: من الوعيد، والمراد: نسبة السقيا ومجيء المطر إلى الأنواء. - جمع  
نوء وهي منازل القمر.

قال أبو السعادات: وهي ثمان وعشرون متزلاة، ينزل القمر كل ليلة متزلاة منها.  
ومنه قوله تعالى: «والقمر قدرناه منازل». [بس: ٣٩].

يسقط في الغرب كل ثلات عشرة ليلة متزلاة مع طلوع الفجر، وتطلع أخرى  
مقابلتها ذلك الوقت من المشرق، فتنقضي جميعها مع انتهاء السنة. وكانت  
العرب ترعم أن مع سقوط المتزلة وطلوع رقيبها يكون مطر، وينسبونه إليها،  
ويقولون: مطرنا بنوء كذا. وإنما سمي نوءا؛ لأنه إذا سقط الساقط منها ناء الطالع  
بالمشرق، أي: نهض وطلع<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: «وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ  
تُكَذِّبُونَ». [الواقعة: ٨٢].

ش: روى الإمام أحمد، والترمذى - وحسنه - وابن جرير، وابن أبي حاتم،  
والضياء في (المختار)، عن علي رضى الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ:  
«وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ» يقول: شكركم «أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ» يقولون: مطرنا بنوء كذا  
وكذا، بنجم كذا كذا<sup>(٢)</sup> وهذا أولى ما فسرت به الآية.

(١) ابن الأثير، «النهاية» (٥/١٢٢).

(٢) أحمد في «السنن» (١/٨٩، ١٠٨، ١٣١) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٢٩١) وابن جرير الطبرى في  
«التفسير» (٢٧/٢٠٨)، وابن أبي حاتم في «التفسير» والضياء في «المختار» كما في « الدر المثور » (٨/٢٩).

وروى ذلك: عن علي، وابن عباس، وقتادة، والضحاك، وعطاء الخراساني، وغيرهم<sup>(١)</sup>، وهو قول جمهور المفسرين، وبه يظهر وجہ استدلال المصنف بالأیة.  
قال ابنُ القيم: أی: وتجعلون حظکم من هذا الرزق الذى به حياتکم:  
[١١٢] التکذیب به، يعني / القرآن<sup>(٢)</sup>.

[قال الحسن: تجعلون حظکم ونصیبکم من القرآن]<sup>(٣)</sup> أنکم تکذّبون<sup>(٤)</sup>. قال:  
وخر عبد لا يكون حظه من القرآن إلا التکذیب.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن أبي مالک الأشعري، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أربعٌ في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن: الفخر بالأسباب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة». وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيمة وعليها سريرًا من قطوان، ودرع من جرب» رواه مسلم<sup>(٥)</sup>.  
ش: أبو مالک، اسمه: الحارث بن الحارث الشامي. صاحبٌ، تفرد عنه بالرواية أبو سلام. وفي الصحابة أبو مالک الأشعري، اثنان غير هذا<sup>(٦)</sup>.

قوله: «أربعٌ في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن» مستعملها هذه الأمة: إما مع العلم بتحريمهها، أو مع الجهل بذلك، مع كونها من أعمال أهل الجahلية المذمومة المکروه المحرّمة.

والمراد بالجاهلية هنا: ما قبل المبعث؛ سُمِّوا بذلك لفروط جهلهم، وكلٌ ما يخالف ما جاء به رسول الله ﷺ فهو جاهلية. فقد خالفهم رسول الله ﷺ في كثيرٍ من أمورهم أو أكثرها، وذلك يُدرك بتدبر القرآن ومعرفة السنة.

قال شیخ الإسلام: أخبر أنَّ بعض أمر الجاهلية لا يتركُه الناس كُلُّهم، ذمًا لمن لم يتركه، وهذا يقتضي أنَّ كُلَّ ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذمومٌ في

(١) ينظر «تفسير الطبرى» (٢٠٨/٢٧).

(٢) ابن القيم، «البيان في أقسام القرآن» (٤١٨/١).

(٣) ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر.

(٤) أخرجه عبد بن حميد، كما في «الدر المثور» (٣٠/٨).

(٥) سلم في «الصحيح» رقم (٩٣٤).

(٦) ينظر «الاستئناف في الكتب» لابن عبد البر (٢٢٠/١).

دين الإسلام، وإن لم يكن في إضافة هؤلاء المنكرات إلى الجاهلية ذم لها. ومعلوم أن إضافتها للجاهلية خرج مخرج الدم؛ وهذا كقوله تعالى: «وَلَا تَبَرُّ جَنَّةَ تَبَرُّجِ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى» . [الاحزاب: ٣٣].

[فَإِنَّ فِي ذَلِكَ ذَمًا لِلتَّبَرُّجِ، وَذَمًا لِحَالِ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى] <sup>(١)</sup> وذلك يقتضي المنع من مشابهتهم في الجملة <sup>(٢)</sup>.

قوله: «الْفَخْرُ بِالْأَحْسَابِ» أي: التعاظم على الناس بالأباء وما ترهم، وذلك جهل عظيم، إذ لا كرم إلا بالتفوى؛ كما قال تعالى: «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتَمْ كُمْ» . [الحجورات: ١٣] وقال تعالى: «وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أُولَادُكُمْ بِالَّتِي تَقْرَبُونَ عَنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مِنْ آمِنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الْضَّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغَرُورِ فَاتِّحُوا لَهُمْ آمِنُونَ» . [سيا: ٣٧].

ولأبي داود، عن أبي هريرة، مرفوعاً: «إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عَيْبَةَ الْجَاهِلِيَّةِ» <sup>(٣)</sup> ، وفخرها بالأباء. إنما هو مؤمن تقى، أو فاجر شقى. الناس بني آدم، وأدم خلق من تراب، ليدعنَّ رجال فخرهم باقروا - إنما هم فحم من فحم جهنم - أو ليكونُنَّ أهونَ على الله من الجعلان» <sup>(٤)</sup> / الحديث <sup>(٥)</sup>. [١١٢/ ب]

قوله: «وَالطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ» أي: الوقع فيها، بالعيوب والتقصُّص.

(١) ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر.

(٢) ابن تيمية «افتضاء الصراط المستقيم» (١/ ٢٠٥).

(٣) العيبة: الكبر والنخوة. الحطابي «غريب الحديث» (١/ ٢٩٠).

(٤) أبو داود في «السنن» رقم (٥١١٦)، (٢/ ١٠) قال الحافظ ابن تيمية في «افتضاء الصراط المستقيم» (١/ ٢١٦)،

(٥) رواه أبو داود وغيره، وهو صحيح.

(٦) وهذا لا يعني قطعاً إسقاط ما للعرب من خصوصية، قال ابن تيمية رحمة الله تعالى: الذي عليه أهل السنة والجماعة: اعتقاد أن جنس العرب أفضل من جنس العجم؛ والشعوبية الذين لا يفضلون العرب على من سواهم إنما يفعلون ذلك عن نوع نفاق!!.

ومن أجل ذلك كانت الكفادة في النسب شرطاً من شروط صحة النكاح، ولا تختص بفرد معين بل لجميع الأولياء قريهم ويعيلهم من وجد ومن لم يوجد بعد على أن الذي يجب على المسلم إذا نظر في الفضائل، أو تكلم فيها: أن يسلك سبيل العاقل الدين، الذي غرضه أن يعرف الخير ويتحرأ جهده. ليس غرضه الفخر على أحد ولا التعمق من أحد. ينظر: ابن تيمية «افتضاء الصراط المستقيم» (١/ ٣٧٠، ٣٧٢، ٣٨١، ٣٨٥، ٣٩٥، ٤٠١) و«مجموع الفتاوى» (١٥/ ٣٣١).

ولما عَيَّرَ أبو ذر رضى الله عنه رجلاً بأمِّهِ، قال النبي ﷺ: «أعيرته بأمهِ، إنك أمرٌ فيك جاهلية» متفق عليه<sup>(١)</sup>.

فدلل على أنَّ الطعن في الأنساب من عمل الجاهلية، وأنَّ المسلم قد يكون فيه شيءٌ من هذه الحال المسمى بـجاهلية ويهودية ونصرانية، ولا يوجب ذلك كفره ولا فسقه. قاله شيخ الإسلام<sup>(٢)</sup>.

قوله: «والاستسقاء بالنجوم» أي: نسبة المطر إلى النوء، وهو سقوط النجم؛ كما أخرج الإمامُ أحمدُ، وأبيُنْ جريرٍ، عن جابر السوائيِّ، قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي ثَلَاثًا: اسْتِسْقَاءً بِالنَّجْمِ، وَحَيْفَ السَّلَطَانِ، وَتَكْذِيبًا بِالْقَدْرِ»<sup>(٣)</sup>.

فإذا قال قائلُهم: مُطْرُنا بنجُوم كذا أو بنوء كذا، فلا يخلو: إما أنْ يعتقد أنَّ له تأثيراً في نزول المطر، فهذا شركٌ وكفر. وهو الذي يعتقده أهلُ الجاهلية، كاعتقادهم أنَّ دعاء الميت والغائب يجلبُ لهم نفعاً، أو يدفع عنهم ضراً، أو أنَّه يشفع بدعائهم إياه، وهذا هو الشركُ الذي بعث الله رسوله ﷺ بالنهي عنه وقتل من فعله؛ كما قال تعالى: «وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لَهُ» [الأنفال: ٣٩] والفتنةُ الشرك.

وإما أنْ يقول: مُطْرُنا بنوء كذا مثلاً، لكن مع اعتقاده أنَّ المؤثر هو الله وحده، لكنه أجرى العادةَ بوجود المطر عند سقوط ذلك النجم.

والصحيح: أنه يحرم نسبة ذلك إلى النجم، ولو على طريق المجاز، فقد صرَّح ابنُ مُفلح في (الفروع)، بأنه يحرم قول: مُطْرُنا بنوء كذا<sup>(٤)</sup>. وجزم في (الإنصاف) بتحريمِه، ولم يذكر خلافاً<sup>(٥)</sup>.

وذلك لأنَّ القائلَ لـذلك نسبَ ما هو من فعل الله تعالى - الذي لا يقدر عليه

(١) البخاري في «ال الصحيح » رقم (٣٠، ٢٥٤٥، ٦٠٥٠) ومسلم في «ال صحيح » رقم (١٦٦١).

(٢) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٢٢٠).

(٣) أحمد في «المسند» (٨٩/٩٠، ٨٩/٩٠) وأبي جرير الطبرى كما في «الدر المثور» (٨/٣٠). وللحديث شواهدٌ مضت في الباب السابق.

(٤) ابن مفلح، «الفروع» (٢/١٦٣).

(٥) المرداوى، «الإنصاف» (٢/٤٦١).

غيره - إلى خلقٍ مُسخَّرٍ، لا ينفع ولا يضر ولا قُدرة له على شيء. فيكون ذلك شركاً أصغر، والله أعلم.

قوله: «والنِيَاحَةُ» أي: رفعُ الصوت بالندب على الميت؛ لأنها تسخطُ لقضاء الله، وذلك يُنافي الصبر الواجب، وهي من الكبائر، لشدة الوعيد والعقوبة.

قوله: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتَبَّعْ / قَبْلَ مَوْتِهَا» فيه: تنبية على أن التوبة تكفر الذنب [١/١١٣] وإن عظُمَ، هذا مجمع عليه في الجملة. وتکفر أيضاً بالحسنات الماحية والمصائب، ودعاء المسلمين بعضهم لبعض، وبالشفاعة بإذن الله وغفو الله عن شاء من لا يُشرك بالله شيئاً.

وفي الحديث، عن ابن عمر، مرفوعاً «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْبَلُ تُوبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يُغَرِّغِرْ» رواه أحمد، والترمذى، وابن ماجة، وابن حبان<sup>(١)</sup>.

قوله: «تُقام يوم القيمة وعليها سربالٌ من قطران ودرعٌ من جرب» قال القرطبي: السربال، واحد السراويل، وهي الثياب والقمص، يعني أنهم يُلطخن بالقطران، فيكون لهن كالقمص، حتى يكون اشتعال النار بأجسادهن أعظم، ورأى هم أنفسهم وألموا بسبب التجرب أشد.

وروى عن ابن عباس: أن القطران هو النحاس المذاب<sup>(٢)</sup>.

قال الصنف رحمة الله تعالى: ولهمما، عن زيد بن خالد، قال: صلَّى لنا رسول الله ﷺ صلاة الصبح بالحدبية، على إثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس، فقال: «هل تدرُون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأمّا من قال: مُطربنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب. وأمّا من قال: مُطربنا بئوء كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب»<sup>(٣)</sup>.

(١) أحمد في «المسندة» (١٤٣، ١٣٢/٢) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٥٣١) وقال: هذا حديث حسن غريب، وابن ماجة في «السنن» رقم (٤٤٥٣) وابن حبان في «الصحيحة» (١٢/٢).

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٣/٢٥٧).

(٣) البخارى في «الصحيحة» رقم (٨٤٦، ٨٤٨، ٤١٤٧، ١٠٢٨) ومسلم في «الصحيحة» رقم (٧١).

ش: ريدُ بن خالد الجُهْنِي، صحابيٌّ مشهور، مات سنة ثمانٍ وستين، وقيل: غير ذلك، وله خمسٌ وثمانون سنة.

قوله: (صَلَّى لَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ) أى: بنا، فاللامُ يعني الباء. قال الحافظ: وفيه إطلاقُ ذلك مجازاً. وإنما الصلةُ لله<sup>(١)</sup>.

قوله: (الْحُدُبَيْة) بالهمزة وتحقيقِ يائها، وتتنقل.

قوله: (على إثر) بكسر الهمزة وسكون المثلثة على المشهور، وهو ما يعقبُ الشيءِ.

قوله: (سماء). أى: مطر؛ لأنَّه ينزل من السحاب، والسماءُ يطلق على كلِّ ما ارتفع.

قوله: (فلما اتَّرَفَ). أى: من صلاته، أى: التفت إلى المؤمنين؛ كما يدلُّ عليه قوله: (أقبل على الناس). ويُحتمل أنه أراد السلام.

قوله: «هل تدرُّون» لفظُ استفهام، ومعناه التنبيه.

وفي النسائي «أَلَمْ تسمعوا ما قال رَبُّكُمُ اللَّيْلَةِ؟»<sup>(٢)</sup> وهذا من الأحاديث القدِيسة.

وفيه: إلقاء العالم المسألة على أصحابه، ليختبرهم.

[١١٣/ب] قوله: (قالوا الله ورسوله أعلم). فيه حُسن الأدب / للمسؤول إذا سُئلَ عما لا يعلم: أن يكلِّلَ العلم إلى عالمه. وذلك يجب.

قوله: «أَصْبَحَ مِنْ عَبْدِي» الإضافةُ هنا للعموم؛ بدليل التقسيم إلى مؤمن وكافر، كقوله تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ»<sup>(٢)</sup>. [النغاب: ٢].

قوله: «مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ» إذا اعتقادَ أنَّ للنَّوْءَ تأثيراً في إزالة المطر، فهذا كفر؛ لأنَّه شركٌ في الربوبية، والشركُ كافر. وإنْ لم يعتقد ذلك، فهو من الشرك الأصغر؛ لكونه نسب نعمة الله إلى غيره، ولأنَّ الله لم يجعل النَّوْءَ سبباً لإزالة

(١) ابن حجر، «فتح الباري»، ٥٢٣/٢.

(٢) النسائي في «المجني»، ١٦٥/٣).

المطر فيه، وإنما هو فضلٌ من الله ورحمة. يحبسه إذا شاء، ويُنزله إذا شاء.  
ودللً هذا الحديث: أنه لا يجوز لأحدٍ أن يُضفي أفعالَ الله إلى غيره، ولو على  
سبيل المجاز.

وأيضاً، الباءُ تختتم معانِي، وكلها لا تصدق بهذا اللفظ، فليست للسيبة ولا  
للأستعانة؛ لما عرفتَ من أنَّ هذا باطل. ولا تصدقُ أيضاً على أنها للمصاحبة؛ لأنَّ  
المطر قد يجيءُ في هذا الوقت وقد لا يجيءُ فيه. وإنما يجيءُ المطرُ في الوقت الذي  
أراد الله مجيهه فيه، برحمته وحكمته وفضله. فكلُّ معنى تُحمل عليه الباءُ في هذا  
اللفظ المنهى عنه فاسدٌ.

فيظهر على هذا: تحريمُ هذه اللفظة مطلقاً؛ لفساد المعنى. وقد تقدمَ القطعُ  
بتحريمه في كلام صاحب (الفروع) والإنصاف).  
قال المصنف: وفي التقطن للإيمان في هذا الموضع<sup>(1)</sup>. يشيرُ إلى أنه  
الإخلاص.

قوله: «فاما من قال: مُطْرَنَا بفضل الله ورحمته» فالفضلُ والرحمة صفتان لله،  
ومذهبُ أهل السنة والجماعة: أنَّ ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله من  
صفات الذات: كالحياة، والعلم. وصفات الأفعال؛ كالرحمة التي يرحم بها  
عباده، كلها صفاتٌ لله قائمة بذاته، ليست قائمة بغيره، فتضطرَّ لهذا؛ فقد غلط فيه  
طوائف.

وفي هذا الحديث: أنَّ نعم الله لا يجوز أن تُضاف إلا إليه وحده، وهو الذي  
يُحمد عليها، وهذه حالُ أهل التوحيد  
قوله: «واما من قال: مُطْرَنَا بنوء كذا وكذا» إلى آخره، قد تقدم ما يتعلّقُ  
بذلك.

قال المصنف: وفيه: التقطن للكفر في هذا الموضع<sup>(2)</sup>.  
يُشير: أن نسبة النعمة إلى غير الله كفر؛ ولهذا قطع بعضُ العلماء بتحريمه،

(1) المسألة السادسة.

(2) المسألة السابعة.

[١١٤/١] وإن لم يعتقد تأثير النوء في إنزال المطر. فيكون من كفر النعم؛ لعدم نسبتها إلى الذي أنعم بها ونسبتها إلى غيره، كما سألتني في قوله تعالى: **﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يَنْكِرُونَهَا﴾**. [النحل: ٨٣].

قال القرطبي في شرح حديث زيد بن خالد: وكانت العرب إذا طلع نجمٌ من المشرق وسقط آخرٌ من المغرب فحدث عند ذلك مطرٌ أو ريح، فمنهم من ينسبه إلى الطالع، ومنهم من ينسبه إلى الغارب؛ نسبةً لإيجاد واحتراز، ويطلقون ذلك القول المذكور في الحديث. فنهى الشارعُ من إطلاق ذلك؛ لثلا يعتقد أحدٌ اعتقادهم، ولا يشتبه بهم في نطقهم. انتهى.

قوله: فمنهم من ينسبه نسبةً لإيجاد. يدلُّ على أنَّ بعضهم لا يعتقد ذلك؛ كما قال تعالى: **﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لِيَقُولُنَّ اللَّه﴾**. [العنكبوت: ٦٣]. فدلَّ على أنَّ منهم من يعرف ويقرُّ بأنَّ الله هو الذي أوجد المطر، و[قد]<sup>(١)</sup> يعتقد هؤلاء أنَّ للنوء فيه شيئاً من التأثير.

والقرطبيُّ في شرحه لم يصرّح أنَّ العرب كلَّهم يعتقدون ذلك المعتقد الذي ذكره، فلا اعتراض عليه بالأية؛ للاحتمال المذكور.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: ولهما، من حديث ابن عباس، معناه. وفيه: قال بعضُهم: لقد صدق نَوْءُ كذا وكذا، فأنزل الله هذه الآيات: **﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَا عِنْدَ النُّجُومِ \* وَإِنَّهُ لِقَسْمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لِقُرْآنٍ كَرِيمٍ \* فِي كِتَابٍ مَكْتُوبٍ \* لَا يَمْسِهِ إِلَّا الْمَطْهُورُونَ \* تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* أَفَهُدا الْحَدِيثُ أَنْتُمْ مُذْهَنُونَ \* وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾**<sup>(٢)</sup>. [الواقعة: ٧٥ - ٨٢].

ش: وبلفظه، عن ابن عباس، قال: مطر الناسُ على عهد النبي ﷺ، فقال النبي ﷺ: «أصبح من الناس شاكِرٌ، ومنهم كافر». قالوا: هذه رحمةُ الله، وقال بعضُهم: لقد صدق نَوْءُ كذا وكذا. قال: فنزلت هذه الآية: **﴿فَلَا أُقْسِمُ بِمَا عِنْدَ النُّجُومِ﴾**.

(١) إضافةً من (ض) و(هـ) و(ط).

(٢) هو من حديث ابن عباس، عند مسلم في «ال الصحيح» رقم (٧٣) وأخرجه من حديث أبي هريرة رقم (٧٢).

هذا قسمٌ من الله عز وجل، يقسمُ بما شاء من خلقه على ما شاء، وجوابُ  
القسم «إنه لِقُرْآنٌ كَرِيمٌ» فتكونُ: لا صلةً لتأكيد النفي، فتقديرُ الكلام: ليس  
الأمرُ كما زعمتم في القرآن أنه سحرٌ، أو كهانة، بل هو قرآنٌ كريم.

قال ابنُ جرير: قال بعضُ أهل العربية: معنى قوله «فَلَا أُفْسِمُكُمْ» فليس الأمر  
كما تقولون، ثم استونف القسم بعد، فقيل: أقسامٌ<sup>(١)</sup>.

وموقع النجوم، قال ابنُ عباس: يعني نجوم القرآن، فإنه نزل جملةً ليلة القدر  
من السماء العُلّيا إلى السماء الدنيا، ثم نزل مُفرقاً في السنين بعد. ثم قرأ ابنُ  
عباس هذه الآية<sup>(٢)</sup>.

ومواقعها: نزولُها شيئاً بعد شيءٍ. وقال مجاهد: موقع النجوم: مطالعها  
ومساقطها<sup>(٣)</sup>. واحتاره ابنُ جرير / . [١١٤/ب]

وعلى هذا: ف تكون المناسبةُ بين المقسم به والمقسم عليه - وهو القرآن - من  
وجوه:

أحدُها: أنَّ النجوم جعلها الله يُهتدى بها في ظلمات البر والبحر، وأيات القرآن  
يُهتدى بها في ظلمات الغم والجهل. فتلك هدايةٌ في الظلمات الحسية، والقرآن  
هدايةٌ في الظلمات المعنوية، فجمع بين الهدایتين.

مع ما في النجوم من الزينة الظاهرة، وفي القرآن من الزينة الباطنة، ومع  
ما في النجوم من الرجموم للشياطين، وفي القرآن من رجموم شياطين الإنس  
والجن.

والنجوم آياتُ المشهودة العيانية، والقرآن آياتُه المتلوةُ السمعية؛ مع ما في  
موقعها عند الغروب من العبرة والدلالة على آياته القرآنية، وموقعها عند النزول.  
ذكره ابنُ القيم<sup>(٤)</sup>.

(١) ابن جرير، «جامع البيان» (٢٠٣/٢٧).

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٠٣/٢٧).

(٣) في جميع النسخ: ومشارقها. والمثبت من «التفسير» (٢٠٤/٢٧).

(٤) ابن القيم، «التبیان في أقسام القرآن» (٣٩٣/١).

وقوله: **«وَإِنَّهُ لِقَسْمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ»** قال ابن كثير: أى: وإنَّ هذا القسم الذى أقسمتُ به لقسم عظيم، لو تعلمنون عظمته لعظمتم المقسم به عليه<sup>(١)</sup>.

وقوله: **«إِنَّهُ لِقُرْآنٌ كَرِيمٌ»** هذا هو القسم عليه، وهو القرآن، أى: وإنَّ وحى الله وتنزيله وكلامه، لا كما يقول الكفار: إنه سحر أو كهانة، أو شعر. بل هو قرآنٌ كريم: أى: عظيمٌ كثير الخير، لأنَّه كلام الله.

قال ابن القييم: فوصفه بما يقتضى حُسْنه، وكثرة خيره ومنافعه وجلالته؛ فإنَّ الكريم هو البهىُّ الكثير الخير العظيم النفع، وهو من كل شيءٍ أحسنه وأفضله.

والله سبحانه وتعالى وصف نفسه بالكرم. ووصف به كلامه، ووصف به عرشه، ووصف به ما كثُرَ خيره وحسن منظره من النبات وغيره؛ ولذلك فسر السلفُ، الكريم: بالحسن؛ قال الأزهري: الكريم اسم جامع لما يُحمد، والله تعالى كريمٌ جميل الفعال. وإنَّه لقرآنٌ كريمٌ يُحمد؛ لما فيه من الهدى والبيان والعلم والحكمة<sup>(٢)</sup>.

وقوله: **«فِي كِتَابٍ مَكْتُوبٌ»** أى: معظمُه في كتابٍ محفوظٍ موقَرٍ. قاله ابنُ كثير<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن القييم: اختلف المفسرون في هذا، فقيل: هو اللوح المحفوظ. ولا صحيحة أنَّ الكتاب الذي بآيدي الملائكة، وهو المذكور في قوله: **«فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ \* مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ \* بِأَيْدِيِّ سَفَرَةٍ \* كِرَامٍ بَرَرَةٍ»**. [عبس: ١٣ - ١٦].

ويدلُّ على أنَّه الكتاب الذي بآيدي الملائكة؛ قوله: **«لَا يَمْسِسُهُ إِلَّا مُطَهَّرُونَ»** وهذا يدلُّ على أنه بآيديهم يمسُونه<sup>(٤)</sup>.

(١) «تفسير ابن كثير» (٢١/٨).

(٢) ابن القييم، «التبیان في أقسام القرآن» (٤٠٠ / ١).

(٣) «تفسير ابن كثير» (٢١/٨).

(٤) ابن القييم «التبیان في أقسام القرآن» (٤٠٢ / ١).

قوله: «لا يمسه إلا المطهرون» قال/ ابن عباس: «لا يمسه إلا المطهرون» [١١٥/١].  
قال: الكتابُ الذي في السماء. وفي رواية «لا يمسه إلا المطهرون» يعني  
الملائكة<sup>(١)</sup>.

وقال قتادة: لا يمسه عند الله إلا المطهرون. فأماماً في الدنيا: فإنه يمسه المحوسيُّ  
النحس والمناقفُ الرجس<sup>(٢)</sup>. واختار هذا القول كثيرون. منهم ابن القِيم، ورجحه.  
وقال ابن زيد<sup>(٣)</sup>: رعمت قريشُ أنَّ هذا القرآن تنزلت به الشياطين، فأخبر الله  
تعالى أنَّه لا يمسه إلا المطهرون؛ كما قال تعالى: «وما نَزَّلْنَا بِهِ الشَّيَاطِينُ وَمَا  
يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يُسْتَطِيعُونَ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمْ يَرْأُوْا» [الشعراء: ٢١٠ - ٢١٢].  
قال ابنُ كثير: هذا قولُ جيد، وهو لا يخرج عن القول قبله<sup>(٤)</sup>. وقال البخاريُّ  
في (صحيحة)<sup>(٥)</sup> - في هذه الآية - لا يجد طعمة إلا من آمن به.

قال ابنُ القِيم: هذا من إشارة الآية وتبيتها، وهو أنه لا يتلذذ به، وبقراءته،  
وفهمه، وتدبره، إلا من يشهد أنه كلامُ الله تكلم به حقاً، وأنزله على رسوله  
وحيناً. لا ينال معانيه إلا من لم يكن في قلبه منه حرج، بوجه من الوجه<sup>(٦)</sup>.  
وقال آخرون: «لا يمسه إلا المطهرون» أي: من الجناة والمحَدث. قالوا:  
ولفظُ الآية خبرٌ، ومعناه الطلب.

وقالوا: المرادُ بالقرآن ها هنا المصحف؛ واحتجوا على ذلك بما رواه مالك في  
(الموطا)، عن عبد الله بن محمد بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم: إنَّ في  
الكتاب الذي كتبه رسولُ الله ﷺ لعمرو بن حزم: «أنَ لا يمس القرآن إلا  
ظاهر»<sup>(٧)</sup>.

(١) أخرجه الطبرى في «التفسير» ٢٠٥/٢٧.

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» ٢٠٦/٢٧.

(٣) أبو الشعفاء، جابر بن زيد الأزدي البصري، مشهور بكنيته، ثقةٌ قويٌّ (ت ١٩٣هـ) «تقريب» ١٣٦.

(٤) «تفسير ابن كثير» ٨/٢٢.

(٥) مكذا في جميع النسخ، ولم أجده في مظانه منه، ونسبة ابنُ كثير في «التفسير» ٨/٢٢ إلى الفراء.

(٦) ابن القِيم، «البيان» ١٠/٤١.

(٧) مالك في «الموطا» كتاب الصلاة باب الصلاة رقم (٣١٧) مرسلاً، وأخرجه من حدث ابن عمر، الطبراني  
في «الكبير» رقم (١٢٢١٧) و«الصغرى» رقم (١١٦٢) والدارقطنى في «السنن» (١/١٢١) قال ابن حجر في  
«التلخيص الحير» (١/١٣١): إسناده لا ي PAS به.

وقوله: «**تَنْزِيلٌ مِّنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ**» قال ابنُ كثير: أى: هذا القرآنُ مُنْزَلٌ منَ اللهِ ربِّ الْعَالَمِينَ، وليس كما يقولون: إنه سحرٌ وكهانةٌ أو شعرٌ، بل هو الحقُّ الذي لا مُريةٌ فيه، وليس وراءه حُقُّ نافعٍ<sup>(١)</sup>. وفي هذه الآية: أَنَّه كلامُ اللهِ تكلَّمُ به.

قال ابنُ القِيَمِ: ونظيره «**وَلَكُنْ حَقُّ الْقَوْلُ مِنِّي**». [السجدة: ١٣] «**فَلَمْ يَنْزَلْهُ رُوحُ الْقَدْسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ**». [النحل: ١٠٢] هو إثباتٌ علو الله تعالى على خلقه؛ فإنَّ التَّزُولَ والتنزيلَ الذي تعلَّمه العقولُ، وترعرع الفطرُ هو وصولُ الشيءِ من أعلى إلى أسفل. ولا يرد عليه قوله: «**وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ**». [الزمر: ٦] لأنَّ الذي أنزلها فوقَ سمواته، فأنزلها لنا بأمره.

قال ابنُ القِيَمِ: وذكر التنزيلَ مُضافاً إلى ربوبيته للعالمين المستلزمة لملائكة لهم وتصرفه فيهم، وحكمه عليهم، وإحسانه وإنعامه عليهم، وأنَّ من هذا شأنه مع [١١٥/ب] الخلق، كيف يليق به مع ربوبيته/ التامة أن يتركهم سُدَىً، ويدعهم هملاً، ويخلقهم عبشاً. لا يأمرهم ولا ينهiam، ولا يُشَيِّبُهم ولا يُعاقبهم؟ فمن أقرَّ بأنه ربُ العالمين، أقرَّ بأنَّ القرآنَ تنزيلاً على رسوله، واستدلَّ بكونه ربَّ العالمين على ثبوت رسالة رسوله وصحَّة ما جاء به. وهذا الاستدلالُ أقوى وأشرفُ من الاستدلال بالمعجزات والخوارق، وإنْ كانت دلالتها أقربَ إلى أذهان عموم الناس، وتلك إنما تكون خواص العُقُلاء<sup>(٢)</sup>.

قوله: «**أَنْبَهَا الْحَدِيثُ أَنْتُمْ مُذَهِّنُونَ**» قال مجاهد: أى: تريدون أنْ تُمالوهم فيه، وتركنا إليهم<sup>(٣)</sup>.

قال ابنُ القِيَمِ: ثمَّ ويَخْهُم سُبحانه على وضعهم الادهان في غير موضعها، وأنهم يُداهنو فيما حقه أن يُصدع به ويُفرق به، ويُغضَّ عليه بالتوажд، وتشنُّ عليه الخناصر، وتعقد عليه القلوبُ والأفتداء، ويُحارب ويُسالم لأجله، ولا يلتوى عنه يمنة ولا يسراً، ولا يكون للقلب التفاتٌ إلى غيره، ولا محاكمة إلا إليه، ولا مخاصمة إلا به، ولا اهتمامٌ في طرق المطالب العالية إلا بنوره، ولا شفاء إلا به.

(١) «**تَفْسِيرِ ابنِ كَثِيرٍ**» (٣٢/٨).

(٢) ابنُ القِيَمِ، «**التَّبَيَّانُ فِي أَقْسَامِ الْقُرْآنِ**» (٤١٢/١).

(٣) أخرجه ابنُ جرير الطبرى في «**التَّفْسِيرِ**» (٢٠٧/٢٧).

فهو روحُ الوجود، وحياة العالم، ومدارُ السعادة، وفائدة، الفلاح، وطريقُ النجاة، وسبيلُ الرشاد، ونور البصائر.

فكيف تطلب المداهنة بما هذا شأنه، ولم ينزل للمداهنة، وإنما نزل بالحق ولل الحق، والمداهنة إنما تكون في باطلٍ قوى لا تُمكِّن إزالته، أو في حق ضعيف لا تُمكِّن إقامته، فيحتاج المداهنة إلى أن يترك بعضَ الحق ويلتزم بعض الباطل. فأماماً

الحقُ الذي قام به كلُّ حق، فكيف يُداهنه به<sup>(١)</sup>؟

وقوله : «وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ» تقدَّم الكلامُ عليها أول الباب، والله سبحانه وتعالى أعلم.

(١) ابن القيم، «التبیان فی أقسام القرآن»، (٤١٦/١).



(٢٠)

## باب

قول الله تعالى:

**﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾**

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: **﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾**. [البقرة: ١٦٥].

ش: لما كانت محبتُه سبحانه هي أصلُ دين الإسلام الذي يدور عليه قطبُ رحاه، فبكمالها يكمل، وبنقصها ينقص توحيد الإنسان [نبأ المصنف على ذلك بهذه الترجمة]<sup>(١)</sup>.

قوله: باب قول الله تعالى: **﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا﴾**. الآية. قال في (شرح المنازل): أخبر تعالى أنَّ من أحبَّ من دون الله شيئاً كما يُحبُّ الله تعالى، فهو من اتخذَ من دون الله أنداداً. فهذا ندٌ في المحبة، لا في الخلق والربوبية؛ فإنَّ أحداً من أهل الأرض لا يُثبت هذا الند. بخلاف ند [١١٦/١] المحبة، فإنَّ أكثر أهل الأرض قد اتخذوا من دون الله أنداداً في الحب والتعظيم.

ثم قال تعالى: **﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّهِ﴾** وفي تقدير الآية قوله: أحدهما: والذين آمنوا أشدُّ حباً لله من أصحاب الأنداد لأندادهم وألهتهم، التي يُحبونها ويعظّمونها. من دون الله.

وروى ابنُ جرير، عن مجاهد، في قوله تعالى: **﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾**: مُباهةً ومضاهاةً للحق بالأنداد **﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِّهِ﴾** من الكفار لا وثانهم<sup>(٢)</sup>.

(١) إضافة من (ط).

(٢) ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٢٤٠٨)، (٢٤٠٧).

ثم روى: عن ابن زيد، قال: هؤلاء المشركون أندادهم آلهتهم التي عبدوا مع الله، يحبونهم كما يُحب الدين آمنوا الله، والذين آمنوا أشد حباً الله من حبّهم آلهتهم. انتهى<sup>(١)</sup>.

والثاني: والذين آمنوا أشد حباً الله، من المشركين بالأنداد الله؛ فإن محبة المؤمنين خالصة، ومحبة أصحاب الأنداد قد ذهبت أندادهم بقسط منها، والمحبة الخالصة أشد من المشتركة. والقولان مرتبان على القولين في قوله تعالى: ﴿يُحِبُّونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ﴾؛ فإن فيها قولين أيضاً:

أحدُهما: يحبونهم كما يحبون الله. فيكون قد أثبت لهم محبة الله، ولكنها محبة شرّكوا فيها مع الله تعالى أندادهم. والثاني: أن المعنى: يحبون أندادهم كما يُحب المؤمنون الله، ثم بين تعالى أن محبة المؤمنين لله أشد من محبة أصحاب الأنداد لأندادهم.

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى يُرجع القول الأول، ويقول: إنما ذُموا بأن شرّكوا بين الله وبين أندادهم في المحبة، ولم يخلصوها لله كمحبة المؤمنين له.

وهذه التسوية المذكورة في قوله تعالى حكاية عنهم، وهم في النار، أنهم يقولون لآلهتهم وأندادهم وهي محضرة معهم في العذاب: ﴿تَاهَ إِن كُنَّا لَنَا ضَلَالٌ مُّبِينٌ \* إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾. [الشعراء: ٩٧ - ٩٨].

ومعلوم أنهم لم يُسوّهم برب العالمين في الخلق والربوبية، وإنما سوّهم به في المحبة والتعظيم.

وهذا أيضاً هو العدل المذكور في قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلْمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ﴾. [الأنعام: ٤١]. أي: يعدلون به غيره في العبادة، التي هي المحبة والتعظيم.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّيْكُمُ اللَّهُ﴾. [آل عمران: ٣١] [١١٦/ب] وهذه تسمى آية المحنـة. قال بعض السلف: أدعى قوم محبة الله، فأنزل الله عز

(١) «المصدر السابق» رقم (٢٤١٠).

وَجَلْ آيَةُ الْمَحْنَةِ «قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْبِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّكُمُ اللَّهُ» إِشارةً إِلَى دَلِيلِ  
الْمَحْبَةِ، وَثِمَرَتِهَا وَفَائِدَتِهَا. فَدَلِيلُهَا وَعَلَامَتُهَا: اتِّبَاعُ الرَّسُولَ ﷺ، وَفَائِدَتِهَا وَثِمَرَتِهَا:  
مَحْبَةُ الرَّسِّلِ لَكُمْ، فَمَا لَمْ تُحَصِّلْ الْمَتَابِعَةَ فَلَا مَحْبَةَ لَهُ حَاصِلَةٌ، وَمَحْبَتُهُ لَكُمْ  
مُسْتَقِيَّةٌ.

وَقَالَ تَعَالَى: «إِنَّمَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرَنَّدُ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ  
يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذْلَّةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَّةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا  
يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمٍ» . [الْمَائِدَةَ: ٥٤] وَذَكَرَ لَهُمْ أَرْبَعَ عَلَامَاتٍ:  
أَحَدُهَا: أَنَّهُمْ أَذْلَّةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ، قِيلَ مَعْنَاهُ: أَرْقَاءُ رُحْمَاءٍ مُشْفَقِينَ عَلَيْهِمْ،  
عَاطِفِينَ عَلَيْهِمْ. فَلَمَّا ضَمَّنَ أَذْلَّةً هَذَا الْمَعْنَى عَدَاهُ بَادَّهُ عَلَى، قَالَ عَطَاءُ رَحْمَهُ اللَّهُ:  
لِلْمُؤْمِنِينَ كَالْوَلْدَ لِوَالِدِهِ، وَالْعَبْدُ لِسَيِّدِهِ .

وَعَلَى الْكَافِرِينَ كَالْأَسْدِ عَلَى فَرِيسَتِهِ «أَشَدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ»<sup>(١)</sup>.  
[الْفَتْحُ: ٢٩].

الْعَلَامَةُ الْثَالِثَةُ: الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَعَالَى، بِالنَّفْسِ وَالْيَدِ وَاللِّسَانِ وَالْمَالِ.  
وَذَلِكَ يُحَقِّقُ دُعَوِيَّ الْمَحْبَةِ.

الْعَلَامَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُمْ لَا تَأْخُذُهُمْ فِي اللَّهِ لَوْمَةُ لَائِمٍ. وَهَذَا عَلَامَةٌ صَحِّةُ الْمَحْبَةِ.  
فَكُلُّ مَحِبٍ أَخْذَهُ الْلَّوْمُ عَلَى مَحْبُوبِهِ فَلَيْسَ بِمَحِبٍ عَلَى الْحَقِيقَةِ .

وَقَالَ تَعَالَى: «أَوْلَئِكَ الَّذِينَ يَذْهَبُونَ يَتَفَاغُرُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ  
وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ» . [الْإِسْرَاءَ: ٥٧]، فَذَكَرَ الْمَقَامَاتُ الْثَلَاثَةَ: الْحُبُّ.  
وَهُوَ ابْتِغَاءُ الْقُرْبَ إِلَيْهِ، وَالتَّوْسِلُ إِلَيْهِ بِالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ. وَالرَّجَاءُ وَالْخُوفُ يَدْلِيُّ  
عَلَى أَنَّ ابْتِغَاءَ الْوَسِيلَةِ أَمْرٌ زَانَدَ عَلَى رَجَاءِ الرَّحْمَةِ وَخَوْفِ الْعَذَابِ.

وَمِنَ الْمَعْلُومِ قَطْعًا أَنَّهُ لَا يَتَنَافَسُ إِلَّا فِي قُرْبٍ مِنْ يَحْبُبُ قَرِبَهُ، وَحَبُّ قَرِبَهُ تَبِعُ  
لَمَحْبَةُ ذَاتِهِ، بَلْ مَحْبَةُ ذَاتِهِ أَوْجَبَتْ مَحْبَةَ الْقُرْبِ مِنْهُ.

وَعِنْ الْجَهَمَيْهِ وَالْمَعْطَلَةِ: مَا مِنْ ذَلِكَ كُلُّهُ شَيْءٌ؛ فَإِنَّهُ عِنْهُمْ لَا تَقْرُبُ ذَاتُهُ مِنْ

(١) هَذِهِ هِيَ الْعَلَامَةُ الثَّالِثَةُ.

شيء، ولا يقرب من ذاته شيء، ولا يحبُّ لذاته ولا يُحبُّ. فانكروا حياة القلوب، ونعميم الأرواح، وببهجة الفوس، وقرة العيون، وأعلى نعيم الدنيا والآخرة. ولذلك ضربت قلوبهم بالقسوة، وضرب دونهم ودون الله حجابٌ على معرفته ومحبته. فلا يعرفونه ولا يحبونه، ولا يذكرونه إلا عند تعطيل أسمائه [١/١١٧] وصفاته. فذكرهم أعظم آثامهم وأوزارهم، بل يُعاقبون من يذكره بأسمائه/ وصفاته ونعوت جلاله، ويرمونهم بالأدواء التي هم أحق بها وأهلها.

وحسب ذي البصيرة وحياة القلب، ما يرى على كلامهم من القسوة والمقت والتغافر عن محبة الله تعالى ومعرفته وتوحيده. والله المستعان<sup>(١)</sup>.

وقال رحمة الله أيضاً: لا تُحدِّد المحبة بحدٍّ أوضح منها، فالحدود لا تزيدها إلا خفاء.

فحَدُّها وجودُها، ولا توصف المحبة بوصف أظهرَ من المحبة. وإنما يتكلَّم الناسُ في أسبابها، وموجباتها، وعلاماتها، وشواهدِها، وثمراتها، وأحكامها.

وأجمع ما قيل في ذلك، ما ذكره أبو بكر الكنَّاني<sup>(٢)</sup> رحمة الله، عن الجنيد<sup>(٣)</sup>:

قال أبو بكر: جرت مسألة في المحبة بمكة - أعزها الله - في أيام الموسم، فتكلَّم الشيوخُ فيها، وكان الجنيد أصغرهم سناً، فقالوا: هات ما عندك يا عراقي، فأطرق رأسه، ودمعت عيناه، ثم قال: عبدٌ ذاهبٌ عن نفسه، متصلٌ بذكر ربه، قائمٌ بآداء حقوقه، ناظرٌ إليه بقلبه. أحرق قلبه نورُ هيئته، وصفا شريه من كأس مودته، وانكشف له الجبار<sup>(٤)</sup> من أستار غيه. فإنْ تكلَّم فبالله، وإنْ نطق فعن الله، وإنْ تحرك فبامر الله، وإنْ سكن فمع الله: فهو بالله والله ومع الله. فبكى الشيوخُ، وقالوا: ما على هذا مزيد، جبرك الله يا تاج العارفين!

وذكر رحمة الله: أنَّ الأسباب الحالبة للمحبة عشرةٌ: أحدها: قراءة القرآن بالتدبر والتغفف لمعانيه، وما أريد به.

(١) ابن القيم، «مدارج السالكين»، (٣/٢٠ - ٢٣).

(٢) محمد بن علي بن جعفر، زاهد مُنسٰك. (ت ٣٢٢هـ) «تاريخ بغداد»، (٣/٧٤).

(٣) أبو القاسم بن محمد بن الجنيد البغدادي، فقيه محدث زاهد، «وفيات الأعيان»، (١/٣٧٣).

(٤) في جميع النسخ: الحياة. والمتبت من «مدارج السالكين». وهي كلمة فيها نظر!!

الثاني: التقرب إلى الله بالتوافق بعد الفرائض.

الثالث: دوام ذكره على كل حال باللسان والقلب، والعمل والحال، فنصيحة من المحبة على قدر هذا.

الرابع: إثمار محاباته على محابيك عند غلبات الهوى.

الخامس: مطالعة القلب لأسماه وصفاته، ومشاهدتها وتقليلها في رياض هذه المعرفة وميادينها.

السادس: مشاهدة بره وإحسانه، ونعمه الظاهرة والباطنة.

السابع: - وهو أعجبها - انكسار القلب بين يديه.

الثامن: الخلوة وقت النزول الإلهي، وتلاوة كتابه ثم ختم ذلك بالاستغفار والتوبة.

التاسع: مجالسة الحسين الصادقين، والتقاط أطابع كلماتهم، ولا تكلم إلا إذا ترجحت مصلحة الكلام، وعلمت أنَّ فيه مزيداً حالك / ومنفعة لغيرك. [١١٧/ب]

العاشر: مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل.

فمن هذه الأسباب العشرة: وصل المحبون إلى منازل المحبة، ودخلوا على الحبيب<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: «**قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعِشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةً تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنَ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ**». [التوبه: ٢٤].

ش: أمر الله نبيه ﷺ أن يتوعَّد من أحب أهله وماله وعشيرته، وتجارته ومسكنه، فائزها أو بعضها على فعل ما أوجبه الله عليه من الأعمال، التي يُحبُّها الله تعالى ويرضاها، كالهجرة والجهاد ونحو ذلك.

قال العمامي ابن كثير: أي: إن كانت هذه الأشياء **«أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا»** أي: انتظروا ماذا يحلُّ بكم من عقابه. روى الإمام

(١) ابن القيم، «مدارج السالكين»، ٩/٣، ١٦ - ١٨.

أحمد، وأبو داود - واللفظ له - من حديث أبي عبد الرحمن الخراساني<sup>(١)</sup>، عن عطاء الخراساني، عن نافع، عن ابن عمر، قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إذا تباعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر، ورضيتم بالزرع، وتركتم الجهاد، سلط الله عليكم ذلا لا ينزعه حتى تراجعوا دينكم»<sup>(٢)</sup>.

فلا بدًّ من إيشار ما يحبه الله من عبده وأراده، على ما يحبه العبد ويريده، فيجب ما يحبه الله، ويبغض ما يبغضه الله، ويُوالى فيه ويعادي فيه، ويتابع رسوله ﷺ؛ كما تقدم في آية المحنّة، ونظرتها.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن أنس: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناسِ أجمعين» آخر جاه<sup>(٤)</sup>.

ش: أي: البخاري، ومسلم. قوله: «لا يؤمن أحدكم» أي: الإيمان الواجب، والمراد كماله، حتى يكون الرسول أحب إلى العبد من ولده ووالده والناسِ أجمعين. بل ولا يحصل هذا الكمال إلا بأن يكون الرسول أحب إلى من نفسه؛ كما في الحديث: أنَّ عمر قال: لانت يا رسول الله أحب إلى من كل شيء إلا نفسي، فقال: «والذي نفسي بيده»، حتى أكون أحب إليك من نفسك» فقال له عمر: فإنك الآن أحب إلى من نفسي، فقال: «الآن يا عمر». رواه البخاري<sup>(٥)</sup>.

[١١٨] فمن قال: إنَّ المنفي هو الكمال، فإنَّ أراد الكمال الواجب/ الذي يُدْمِنُ تاركهُ ويعرض للعقوبة، فقد صدَّق. وإنَّ أراد أنَّ المنفي الكمال المستحب، فهذا لم يقع قطُّ في كلام الله ورسوله ﷺ. قاله شيخ الإسلام<sup>(٦)</sup>.

فمن أدعى محبة النبي ﷺ بدون متابعة، وتقديم قوله على قول غيره فقد

(١) إسحاق بن أبي الأنصاري، نزيل مصر، فيه ضعف «تقريب» (١٠٠).

(٢) أحمد في «المسند» (٢/٢٨)، (٤٢)، (٨٤) وأبو داود في «السنن» رقم (٣٤٦٢)، قال ابن تيمية في «إقامة الدليل» (٤٥) وهذا إنداً حسان، أحدثها بشد الآخر ويقويه.

(٣) «تفسير ابن كثير» (٤/٦٧).

(٤) البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٥) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٤٤).

(٥) البخاري في «ال صحيح» رقم (٦٦٣٢).

(٦) ابن تيمية، «الكلام على حقيقة الإسلام» (٦٦).

كَذَبٌ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطْعَنَا ثُمَّ يَتَوَلَّ فِرِيقٌ مِّنْهُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ﴾. [النور: ٤٧].

فَنَفَى الْإِيمَانَ عَنْ تَوْلَى عَنْ طَاعَةِ الرَّسُولِ ﷺ، لَكِنَّ كُلَّ مُسْلِمٍ يَكُونُ مُحْبًا بِقَدْرِ مَا مَعَهُ مِنِ الْإِسْلَامِ، وَكُلُّ مُسْلِمٍ لَا يَدُرُّ أَنْ يَكُونَ مُؤْمِنًا وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مُؤْمِنًا الْإِيمَانُ الْمُطْلَقُ؛ لَأَنَّ ذَلِكَ لَا يَحْصُلُ إِلَّا لِخُواصِ الْمُؤْمِنِينَ.

قال شيخُ الْإِسْلَامِ: وَعَامَةُ النَّاسِ إِذَا أَسْلَمُوا بَعْدَ كُفْرٍ، أَوْ وَلَدُوا عَلَى الْإِسْلَامِ وَالتَّزَمُوا شَرَائِعَهُ، وَكَانُوا مِنْ أَهْلِ الطَّاعَةِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، فَهُمْ مُسْلِمُونَ وَمَعَهُمْ إِيمَانٌ مُّجْمَلٌ. لَكِنَّ دُخُولَ حَقِيقَةِ الْإِيمَانِ إِلَى قُلُوبِهِمْ يَحْصُلُ شَيْئًا فَشَيْئًا، إِنْ أَعْطَاهُمْ اللَّهُ ذَلِكَ، وَإِلَّا فَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ لَا يَصْلُونَ إِلَى الْيَقِينِ، وَلَا إِلَى الْجِهَادِ. وَلَوْ شَكَكُوا لِشَكْوَةِ، وَلَوْ أَمْرَوْا بِالْجِهَادِ لَمْ جَاهُدُوا؛ إِذَا لَمْ يَسْتَعِدُوهُمْ مِّنْ عِلْمِ الْيَقِينِ مَا يَدْرِأُ الرِّيبُ، وَلَا عِنْهُمْ مِّنْ قُوَّةِ الْحُبُّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مَا يُقْدِمُونَهُ عَلَى الْأَهْلِ وَالْمَالِ. فَهُؤُلَاءِ إِنْ عُرِفُوا مِنَ الْمُحْتَنَةِ، وَمَاتُوا دَخْلُوا الْجَنَّةَ، وَإِنْ ابْتُلُوا بِمَا يُدْخِلُ عَلَيْهِمْ شَبَهَاتٍ تُوجِبُ رِبَيْتَهُمْ، فَإِنْ لَمْ يُنْعَمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ بِمَا يُزِيلُ الرِّيبُ، وَلَا صَارُوا مُرْتَابِينَ، وَأَنْتَلُوا إِلَى نَوْعٍ مِّنَ النَّفَاقِ. اتَّهَى<sup>(١)</sup>.

وَفِي الْحَدِيثِ: أَنَّ الْأَعْمَالَ مِنِ الْإِيمَانِ؛ لَأَنَّ الْمُحْبَةَ عَمَلُ الْقَلْبِ.

وَفِيهِ: أَنَّ مُحْبَةَ الرَّسُولِ ﷺ وَاجِبةٌ، تَابِعَةٌ لِمُحْبَةِ اللَّهِ لَازِمَةٌ لَهَا؛ فَإِنَّهَا مُحْبَةُ اللَّهِ وَلَا جَلَهُ، تَزِيدُ بِزِيادةِ مُحْبَةِ اللَّهِ فِي قَلْبِ الْمُؤْمِنِ وَتَنْقُصُ بِنَقْصِهَا. وَكُلُّ مِنْ كَانَ مُحْبًا لِلَّهِ فَإِنَّمَا يُحِبُّ فِي اللَّهِ وَلَا جَلَهُ، كَمَا يُحِبُّ الْإِيمَانَ وَالْعَمَلَ الصَّالِحَ. وَهَذِهِ الْمُحْبَةُ لِيُسَرِّ فِيهَا شَيْءٌ مِّنْ شَوَّابِ الشَّرَكِ، كَالْاعْتِمَادِ عَلَيْهِ وَرِجَائِهِ فِي حَصُولِ مَرْغُوبٍ مِّنْهُ أَوْ دُفْعِ مَرْهُوبٍ. وَمَا كَانَ فِيهَا ذَلِكَ، فَمُحْبَةٌ مَعَ اللَّهِ؛ لَمَّا فِيهَا مِنْ [١١٨/ب] التَّعْلُقُ عَلَى غَيْرِهِ، وَالرَّغْبَةُ إِلَيْهِ مِنْ دُونِ اللَّهِ.

فِيهَا يَحْصُلُ التَّعْلِيقُ بَيْنَ الْمُحْبَةِ فِي اللَّهِ وَلَا جَلَهُ - الَّتِي هِيَ مِنْ كَمَالِ التَّوْحِيدِ - وَبَيْنَ الْمُحْبَةِ مَعَ اللَّهِ الَّتِي هِيَ مُحْبَةُ الْأَنْدَادِ مِنْ دُونِ اللَّهِ؛ لَمَّا يَتَعْلَقُ بِقُلُوبِ الْمُشْرِكِينَ مِنِ الْإِلَهِيَّةِ، الَّتِي لَا تَجُوزُ إِلَّا لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ.

(١) ابن تيمية، «الكلام على حقيقة الإسلام»، ٢٨١.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولهمَا عنه، قال: قال رسول الله ﷺ «ثلاثٌ منْ كُنَّ فِيهِ وَجْدٌ حَلَوَةُ الإِيمَانُ: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا. وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرءُ لَا يُحِبُّ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفَّرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ»<sup>(١)</sup>.

وفي رواية: «لا يجد أحدٌ حلاوة الإيمان حتى» إلى آخره<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (ولهمَا عنه). أى: البخاري، ومسلم، عن أنس.

قوله: «ثلاثٌ» أى: ثلاتٌ خصال.

قوله: «منْ كُنَّ فِيهِ» أى: وجدت فيه تامة.

قوله: «وَجَدَ بِهِنَ حَلَوَةُ الإِيمَانُ» الحلاوةُ هنا: هي التي يُعبَّرُ عنها بالذوق؛ لما يحصل به من لذة القلب، ونعمته وسروره وغذائه، وهو شيءٌ محسوس يجده أهل الإيمان في قلوبهم.

قال السيوطيُّ في (التوسيع): وجد حلاوة الإيمان. فيه: استعارةٌ تخيليةٌ. شبه رغبة المؤمن في الإيمان بشيءٍ حلو، وأثبت له لازم ذلك الشيء، وأضافه إليه.

وقال النووي: معنى حلاوة الإيمان: استلذاذ الطاعات وتحمُّل المشاق، وإيثار ذلك على أغراض الدنيا، ومحبة العبد لله بفعل طاعته وترك مخالفته، وكذلك الرسول ﷺ<sup>(٣)</sup>.

قال يحيى بن معاذ<sup>(٤)</sup>: حقيقةُ الحب في الله: أَنْ لا يزيد بالبر، ولا ينقص باللطفاء.

قوله: «أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا» يعني بالسُّوى: ما يُحبُّ الإنسانُ بطبيعة، كمحبة الولد والمال والأزواج ونحوها، فتكون: أَحَبَّ هُنَا عَلَى بَابِهَا.

(١) البخاري في «الصحيح» رقم (١٦، ٢١، ١٩٤١) ومسلم في «الصحيح» رقم (٤٣).

(٢) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٦٠٤١).

(٣) النووي، «النهایة» (٢/١٣).

(٤) أبو زكريا الرازي، الوعاظ الزاهد. (ت ٢٥٨ هـ) «تاريخ بغداد» (٢٠٨/١٤).

[وقال الخطابي: والمراد بالمحبة هنا: حُبُّ الاختيار لا حُبُّ الطبع. كذا قال!] <sup>(١)</sup>.

وأماً المحبةُ الشركيةُ - التي قد تقدَّمَ بيانُها - فقليلُها وكثيرُها يُنافي محبةَ الله ورسوله. وفي بعض الأحاديث «أحبوا الله بكلِّ قلوبِكم» <sup>(٢)</sup>.

فمن علامات محبة الله ورسوله: أنْ يُحِبَّ ما يُحبِّه الله ويكره ما يكره الله، ويؤثِّر مرضاته على ما سواه، ويُسْعى في ما يُرضيه ما استطاع، [ويُبعد عما حرمَه ويكرهه أشد الكراهة]، ويُتابع رسولَه ويمثل أمره ويترك نهيه؛ كما قال تعالى: «مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ». [النساء: ٨٠].

فمن آثر أمرَ غيره على أمره، وخالف ما نهى عنه، فذلك عَلَمٌ على عدم محبة الله ورسوله؛ فإنَّ محبة الرسول من لوازمه محبة الله. فمن أحبَّ الله وأطاعه أحبَّ الرسولَ وأطاعه، ومن لا فلا؛ كما في آية المحنَة ونظائرها، والله المستعان.

قال شيخُ الإسلام: أخبرَ النَّبِيُّ ﷺ أنَّ هذه الثلاثة من كُنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان؛ لأنَّ وجودَ الحلاوة للشَّيء يتبعُ المحبة له. فمن أحبَ شيئاً واشتراه، إذا [١١٩/١] حصل له مرادُه، فإنه يجدَ الحلاوة واللذة والسرور بذلك، واللهُ أَمْرٌ يحصل عقَبَ إدراكِ الملائم الذي هو المحبوب والمُشتَهى.

قال: فحلاوةُ الإيمان المتضمنة للذلة والفرح، تتبعُ كمال محبة العبد لله. وذلك بثلاثة أمور: تكميل هذه المحبة، وتغريغها، ودفعُ ضدها. فتكميلُها: أن يكون الله ورسوله أحبُ إليه مما سواهما؛ [فإنَّ محبة الله ورسوله لا يكتفى فيها بأصل الحب، بل لابد أن يكون الله ورسوله أحبُ إليه مما سواهما] <sup>(٣)</sup>.

قلتُ: ومحبةُ الله تعالى تستلزمُ محبةَ طاعته، فإنه يحب من عبده أن يطعه والمحب يحب ما يحبه محبوبه ولا بد.

ومن لوازِم محبة الله أيضاً: محبة أهل طاعته، كمحبة أنبيائه ورسله والصالحين

(١) ساقط من الأصل.

(٢) قطعةٌ من حديث مُرسَل، أخرجه البيهقي في «الدلائل» (٥٢٥/٢) وذكره ابن اسحاق كما في «السيرة» لابن هشام (١٤٦/٢) عن أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف.

(٣) ما بينهما ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر. ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٠/٢٠٥).

من عباده. فمحبة ما يحبه الله، ومن يُحبه الله من كمال الإيمان؛ كما في حديث ابن عباس الآتي:

قال: وتفرغها: أن يُحب المرأة لا يُحبه إلا لله، قال: ودفع ضدها: أن يكره ضدَّ الإيمان، كما يكره أن يُقذف في النار. انتهى<sup>(١)</sup>.

قوله: «أَحَبَ إِلَيْهِ مَا سَوَاهُمَا» فيه جمع ضمير الرب سبحانه وتعالى وضمير رسوله ﷺ، وفيه قولان.

أحدُهما: أنه ثني الضمير هنا، إيماءً إلى أنَّ المعتبر هو المجموع المركب من المحبَّتين. لا كل واحدة، فإنها وحدها لاغية. وأمر بالإفراد في حديث الخطيب<sup>(٢)</sup>، إشعاراً بأنَّ كلَّ واحد من العصيانيين مستقلٌ باستلزم الغواية؛ إذ العطفُ في تقدير التكثير، والأصلُ استقلال كلٍّ من المعطوفين في الحكم.

الثاني: حملُ حديث الخطيب على الأدب والأولى، وهذا على الجواز.

وجوابُ ثالث: وهو أنَّ هذا ورد على الأصل، وحديثُ الخطيب ناقلٌ فيكون أرجح.

قوله: «كما يكره أن يُقذف في النار» أي: يستوي عنده الأمران. وفيه: ردٌ على الغلاة الذين يتوهمون أنَّ صدور الذنب من العبد نقصٌ في حقه مطلقاً، وإن تاب منه.

والصوابُ: أنه إن لم يتبع كان نقصاً، وإن تاب فلا؛ ولهذا كان المهاجرون [١١٩/ب] والأنصار أفضَّل هذه الأمة، مع كونهم في الأصل كفاراً، فهدأهم الله إلى / الإسلام. والإسلام يمحو ما قبله وكذلك الهجرة، كما صرَّح الحديث بذلك<sup>(٣)</sup>.

قوله: وفي رواية «لا يجد أحدٌ» هذه الرواية أخرجها البخاريُّ في الأدب من (صحيحه). ولفظه «لا يجد أحدٌ حلاوة الإيمان حتى يحبَّ المرأة لا يحبُّ إلا لله، وحتى أن يُقذف في النار أحبُّ إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ

(١) ابن تيمية، «المصدر السابق» (٢٠٦/١٠).

(٢) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٨٧٠).

(٣) أخرجه أحمد في «المسند» (٤/١٩٩، ٤/٢٠٤، ٤/٢٠٥) والطبراني كما في «امجم الزوائد» (٩/٣٥١) وقال ورجالهما ثقات. واليهى في «السنن» (٩/١٢٣)، «الدلالات» (٤/٣٤٣) من حديث عمرو بن العاص.

أنقذه الله منه، وحتى أن يكون الله ورسوله أحبَّ إِلَيْهِ مَا سواهُمَا». وقد تقدَّمَ أَنَّ المحبةَ هنا: عبارةٌ عما يجده المؤمنُ من اللذة والبهجة والسرور، والإِجلال والهيبة، ولو ازْمَعَ ذلك، قال الشاعر:

أهابك إجلالاً. وما بَكِ قدرةٌ عَلَىٰ، ولكن ملءُ عينِ حَيْهَا<sup>(١)</sup>

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن ابن عباس، قال: من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تُنال ولاءُ الله بذلك. ولن يجده عبدٌ طعم الإيمان وإن كثُرت صلاته وصومه، حتى يكون كذلك. وقد صارت عامَّة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يُجدي على أهله شيئاً. رواه ابن جرير<sup>(٢)</sup>.

ش: وأخرج ابن أبي شيبة، وابن أبي حاتم، الجملة الأولى منه فقط<sup>(٣)</sup>.

قوله: (من أحب في الله) أي: أحبَّ أهلَ الإيمان بالله وطاعته؛ من أجل ذلك.

قوله: (وأبغض في الله): أي: أبغض من كفر بالله وأشرك به، وفسقَ عن طاعته؛ لأجل ما فعلوه ما يُسخط الله، وإن كانوا أقرب الناس إليه، كما قال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قومًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مِنْ حَادَّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ﴾. الآية. [المجادلة: ٢٢].

قوله: (ووالى في الله) هذا والذى قبله، من لوازم محبةِ العبد لله تعالى. فمن أحبَّ الله أحبَّ فيه، ووالى أولياءه، وعادى أهلَ معصيته وأبغضهم، وجاحدَ أعداءه ونصرَ أنصاره. وكلما قويت محبةُ العبد لله في قلبه قويت هذه الأعمالُ المرتبة عليها، وبكمالها يكملُ توحيدُ العبد، ويكون ضعفُها على قدر ضعفِ محبة العبد لربه؛ فمقلٌّ، ومستكثر، ومحروم!

قوله: (فإنما/ تُنال ولاءُ الله بذلك) أي: تواليه لعبدِه. وولايَة: بفتح الواو [١٢٠/١]. لا غير، أي: الأخوة والمحبة والتَّنْصُرَة، وبالكسر الإمارة، والمرادُ هنا الأول.

(١) من كلام مجذون ليلي «الديوان» (٧١).

(٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتابه «الأخوان» رقم (٢٢) وابن المبارك في «كتاب الزهد» رقم (٣٥٣).

(٣) ابن أبي شيبة في «المسند» وابن أبي حاتم في «التفسير»، كما في «الدر المثور» (٨٧/٨).

ولاحمد، والطبراني، عن النبي ﷺ قال: «لا يجدُ العبد صريحَ الإيمان حتى يُحبَّ الله ويبغضَ الله. فإذا أحبَّ الله وأبغضَ الله، فقد استحقَ الولَاية لله»<sup>(١)</sup>.

وفي حديث آخر «أوثق عُرْيَةِ الإيمان الحبُّ في الله والبغض في الله عز وجل». رواه الطبراني<sup>(٢)</sup>.

قوله: (ولن يجد عبدٌ طعم الإيمان) إلى آخره. أي: لا يحصل له ذوقُ الإيمان ولذاته وسروه وإن كثُرت صلاته وصومه، حتى يكون كذلك، أي: حتى يُحبَّ في الله، ويبغض في الله، ويعادي في الله، ويتوالى في الله.

وفي حديث أبي أمامة، مرفوعاً «من أحبَّ الله وأبغضَ الله وأعطى الله ومنع الله، فقد استكملَ الإيمان». رواه أبو داود<sup>(٣)</sup>.

قوله: (وقد صارت عامةً مُواخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يُجدي على أهله شيئاً) أي: لا ينفعهم بل يضرهم؛ كما قال تعالى: «الأخلاء يومئذ بغضهم لبعضٍ عدوٌ إلا المتقين». [الزخرف: ٦٧].

فإذا كانت البلوى قد عمَّت بهذا في زمن ابن عباس في خير القرون، فما زاد الأمرُ بعد ذلك إلا شدة. حتى وقعت الموالة: على الشرك، والبدع، والفسق، والعصيان. وقد وقع ما أخبر به ﷺ، بقوله: «بدأ الإسلامُ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ»<sup>(٤)</sup>.

وقد كان الصحابةُ رضي الله عنهم في عهد نبيهم ﷺ، وعهد أبي بكر وعمر [يؤثر بعضُهم بعضاً على نفسه، محبةً في الله وتقرباً إليه]<sup>(٥)</sup>؛ كما قال تعالى: «وَيُؤثِّرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ». [الحشر: ٩].

(١) أحمد في «المسند» (٤٣٠/٣) والطبراني كما في «مجمع الزوائد» (٨٩/١) وقال: وفيه رشدين، وهو ضعيف. كلامها من حديث عمرو بن الجموح وعمرو بن الحميد.

(٢) الطبراني في «الكبير» (٢٧٢/١) و«الصغرى» رقم (٦٢٤)، وانظر بقية التخريج في كتاب «أوثق عُرْيَةِ الإيمان» للعلامة سليمان بن عبد الله (٢٧).

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٤٦٨١).

(٤) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (١٤٥) من حديث أبي هريرة.

(٥) ما بينهما ساقطٌ من الأصل.

وعن ابن عمر، قال: لقد رأيْتُ على عهد رسول الله ﷺ، وما من أحدٍ يرى  
أنه أحقٌ بدينه ودرهمه من أخيه المسلم. رواه ابنُ ماجة<sup>(١)</sup>

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقال ابنُ عباس، في قوله تعالى: «وَتَقَطَّعَتْ  
بِهِمُ الْأَسْبَابُ». [البقرة: ١٦٦] قال: المودة.

ش: هذا الآخر رواه عبدُ بن حميد، وابنُ جرير، وابنُ المنذر، وابن أبي حاتم،  
والحاكمُ وصححه<sup>(٢)</sup>.

قوله: (قال: المودة)، أي: التي / كانت في الدنيا، خانتهم أحوج ما كانوا [١٢٠/ب]  
إليها، وتبرأ بعضُهم من بعضٍ؛ كما قال تعالى: «وَقَالَ إِنَّمَا تَخْذِلُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ  
أَوْنَانًا مَوَدَّةً بَيْنَكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ  
بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ». [العنكبوت: ٢٥]

قال العلامة ابنُ القِيم - في قوله تعالى: «إِذْ تَبَرَّا الَّذِينَ اتَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا  
وَرَأَوْا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ». [البقرة: ١٦٧ - ١٦٦].

فهو لاء المتبوعون كانوا على الهدى، وأتباعهم ادعوا أنهم على طريقهم  
ومنهاجهم وهو مخالفون لهم سالكون غير طريقهم. ويزعمون أن محبتهم لهم  
تنفعهم مع مخالفتهم، فيتبررون منهم يوم القيمة؛ فإنهم اتخذوهم أولياء من  
دون الله.

وهذا حالٌ كلٌ من اتخاذ من دون الله ولية وليحة وأولياء، يوالى لهم ويُعادى لهم،  
ويرضى لهم، ويغضب لهم. فإنَّ أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيمة حسراتٍ  
عليه مع كثرتها وشدة تعبه فيها ونصبه؛ إذ لم يجرد موالاته ومعاداته، ومحبته  
وبغضه، وانتصاره وإيشارته لله ورسوله. فأبطل الله عز وجل ذلك العمل كلَّه،  
وقطع تلك الأسباب.

(١) لم أجده في الطبوعة من السنن، وأخرجه أحمد في «المسنن» (٨٤/٢) والطبراني في «الكبير» رقم

(٢٨٥/١٠)، (١٣٥٨٥، ١٣٥٨٣)، (٣١٨/٣)، (١٣١٣/١) قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/٢٨٥): رواه الطبراني

بسانيد، وبضمها حسن.

(٢) ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٢٤٢٣)، كما في «الدر المشرور» (٤٠٢/١).

فینقطع يوم القيمة كل سبب ووصلة ووسيلة ومودة كانت لغير الله، ولا يبقى إلا السبب الواسطى بين العبد وربه. وهو خطأ من الهجرة إليه وإلى رسوله، وتجرید عبادته وحده ولوارمها: من الحب والبغض، والعطاء والمنع، والموالة والمعاداة، والتقرير والإبعاد، وتجريد متابعة رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تجريدًا محضاً، بريئاً من شوائب الالتفات إلى غيره، فضلاً عن الشرك بيته وبين غيره، فضلاً عن تقديم قول غيره عليه.

فهذا السبب هو الذي لا ينقطع بصاحبه، وهذه هي النسبة التي بين العبد وبين ربه، وهي نسبة العبودية [المحضرة]<sup>(١)</sup>. وهي أختيته التي يجعل ما يجعل وإليها مرجعه، ولا تتحقق إلا بتجريد متابعة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم؛ إذ هذه العبودية إنما جاءت على المستفهم، وما عرفت إلا بهم، ولا سيل إليها إلا [١٢١] بمتابعتهم/.

وقد قال تعالى: «وَقَدْمَا إِلَى مَا عَمَلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلَنَا هَبَاءً مُثُورًا». [الفرقان: ٢٣]. فهذه هي الأعمال التي كانت في الدنيا على غير سنة رسليه وطريقتهم، ولغير وجهه، يجعلها الله هباءً مثوراً، لا ينتفع منها صاحبها بشيء أصلًا. وهذا من أعظم الحسرات على العبد يوم القيمة، أن يرى سعيه ضائعاً، وقد سعد أهل السعي النافع بسعيعهم. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

(١) إضافة من (ض) و(ه) و(ط).

(٢) ابن القيم، «التبريكية» ٥٧.

(٣١)

## باب

**قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَكْرُكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوُفُ أُولَئِكَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾**

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: **﴿إِنَّمَا ذَكْرُكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوُفُ أُولَئِكَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾**. [آل عمران: ١٧٥].  
 ش: الخوف من أفضل مقامات الدين [وأجلها]<sup>(١)</sup>، وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى.

قال الله تعالى: **﴿وَيَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ﴾**. [النحل: ٢٨] وقال: **﴿وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّاتَانِ﴾**. [الرحمن: ٤٦] وقال تعالى: **﴿وَهُمْ مِنْ خَشِبَتِهِ مُشْفِقُونَ﴾**. [الأنبياء: ٢٨] وقال تعالى: **﴿وَلَيَأْيَ فَارَهُبُونَ﴾**<sup>(٢)</sup>. [البقرة: ٤٠] وقال تعالى: **﴿فَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ﴾**. [المائدة: ٤٤]، وأمثال هذه الآيات في القرآن كثير.

والخوف من حيث هو، ثلاثة أقسام:

أحدُها: خوف السر، وهو أن يخاف من غير الله، من وثن أو طاغوت أن يُصييه بما يكره؛ كما قال تعالى عن قوم هود، إنهم قالوا له: **﴿إِنْ تَقُولُ إِلَّا اعْتَرَكَ بَعْضُ الَّهَتَنَا بِسُوءِهِ قَالَ إِنِّي أَشْهُدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِّي بَرِيٌّ مَا تُشْرِكُونَ \* مِنْ دُونِهِ فَكَبِدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنْظَرُونَ﴾**. [هود: ٥٤ - ٥٥] وقال تعالى: **﴿وَيَخُوْفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ﴾**. [الزمر: ٣٦] وهذا هو الواقع من عباد القبور ونحوها من

(١) إضافة من (ض) و(م) و(ط).

(٢) ليست في الأصل.

الأوثان، يخافونها ويخوّفون بها أهل التوحيد إذا أنكروا عبادتها وأمروا بإخلاص العبادة لله، وهذا ينافي التوحيد.

الثاني: أن يترك الإنسان ما يجب عليه، خوفاً من بعض الناس. فهذا مُحرّم، وهو نوعٌ من الشرك بالله المُنافي لكمال التوحيد، وهذا هو سبب نزول هذه الآية، كما قال تعالى: «الَّذِينَ قَالُوا لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادُوهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهَ وَنَعَمْ الْوَكِيلُ» \* فانقلبوا بِنَعْمَةِ اللَّهِ وَفَضْلِهِ لَمْ يَمْسِسُهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَأَنَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ \* إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَئِكَهُمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ». [آل عمران: ١٧٣ - ١٧٥].

وفي الحديث «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَ الْمُنْكَرَ أَنْ لَا تُغَيِّرَهُ؟ فَيَقُولُ: رَبُّنَا خَشِيتُ النَّاسَ فَيَقُولُ: إِيَّاكَ كُنْتَ أَحَقُّ أَنْ تَخْشِيَ»<sup>(١)</sup>.

[١٢١/ب] الثالث: الخوفُ الطبيعي، وهو الخوف من عدو أو سُبُّ / أو غير ذلك، فهذا لا يُدْمِم؛ كما قال تعالى في قصة موسى عليه السلام: «فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبَ». [القصص: ٢١].

ومعنى قوله تعالى: «إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أُولَئِكَهُمْ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» وهذا نهيٌ من الله تعالى للمؤمنين أن يخافوا غيره، وأمرٌ لهم أن يقتربوا خوفهم على الله تعالى، فلا يخافون إلا إيه.

وهذا هو الإخلاصُ الذي أمر الله به عباده، ورضيه منهم. فإذا أخلصوا له الخوف، وجميع العبادة: أعطاهم ما يرجون، وأمنهم من مخاوف الدنيا والآخرة؛ قال تعالى: «أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُ وَيُخَوِّفُكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ يُضْلِلَ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ». [الزمر: ٣٦].

قال العلامةُ ابنُ القيمِ: ومن كيد عدو الله: أن يخوّفَ المؤمنينَ من جُنُدهِ وأوليائهم؛ لثلا يُجاهدوهم، ولا يأمرُوهم بِمَعْرُوفٍ، ولا ينهوهم عن مُنْكَرٍ. وأخبرَ تعالى أنَّ هذا من كيد الشيطان وتخويفه، ونهاناً أن نخافه.

(١) أخرجهُ أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٢/٢٧، ٢٩، ٧٧) وَالْمُتَمَدِّي فِي «الْمُسْنَدِ» رقم (٧٣٩) وَابْنُ حَمَانَ فِي «الصَّعِيبِ» (٩/٢٨٧) وَابْنُ نُعَيْمٍ فِي «الْأَخْبَارِ اصْبَهَانَ» (٢/٢٢٠) مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدٍ.

قال: والمعنى عند جميع المفسرين: يخوفكم بأوليائه. قال قنادة: يعظمهم في صدوركم. فكلما قوى إيمان العبد زال من قلبه خوف أولياء الشيطان، وكلما ضعف إيمانه قوى خوفه منهم. فدللت هذه الآية على أن إخلاص الخوف من شروط كمال الإيمان<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: «إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشِ إِلَّا اللَّهُ فَعْسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهَتَّدِينَ». [التوبه: ١٨].

ش: أخبر تعالى أن مساجد الله لا يعمراها إلا أهل الإيمان بالله واليوم الآخر، الذين آمنوا بقلوبهم، وعملوا بجوار حهم، وأخلصوا له الخشية دون من سواه.

فثبت لهم عمارة المساجد بعد أن نفاه عن المشركين؛ لأن عمارة المساجد بالطاعة والعمل الصالح، والمشاركة وإن عمل فعله: «كَسَرَابٌ بِقِيعَةٍ يَحْسِبُهُ الظَّمآنُ ماءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا». [النور: ٣٩] أو «كَرَمَادٌ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ». [ابراهيم: ١٨] وما كان كذلك فالعدم خير منه. فلا تكون المساجد عامة إلا بالإيمان الذي مُعظمه التوحيد، مع العمل الصالح الخالص من شوائب الشرك والبدع. وذلك كله داخل في مسمى الإيمان المطلق، عند أهل السنة والجماعة.

قوله: «وَلَمْ يَخْشِ إِلَّا اللَّهُ» قال ابن عطية: يريد خشية التعظيم والعبادة [١٢٢/١]. والطاعة، ولا محالة أن الإنسان يخشى المحاذير الدنيوية. وينبغى أن يخشى في ذلك كله قضاء الله وتصريفه<sup>(٢)</sup>.

قال ابن القيم رحمة الله تعالى: الخوف عبودية القلب، فلا يصلح إلا لله، كالذل والإيتاء والمحبة والتوكيل والرجاء، وغيرها من عبودية القلب<sup>(٣)</sup>.

قوله: «فَعْسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهَتَّدِينَ» قال ابن أبي طلحة، عن ابن

(١) ابن القيم، «إغاثة المهدان» (١/١٣٠).

(٢) ابن عطية «المحرر الوجيز» (٨/٤٤).

(٣) ينظر ابن القيم، «طريق الهجرتين» (٢٦٢).

عباس رضي الله عنهمما: يقول: إنَّ أولئك هم المُهتدون؛ وكلُّ **«عسى»** في القرآن فهى واجبة<sup>(١)</sup>.

وفى الحديث «إذا رأيتم الرجلَ يعتاد المساجد فاشهدوا له بالإيمان» قال الله تعالى: **«إنَّمَا يَعْمَرُ مساجدَ اللهِ مِنْ آمِنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ»**. رواه أحمد، والترمذى، والحاكم<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: قوله: **«وَمَنِ النَّاسُ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعِذَابِ اللَّهِ»**. [الأية العنكبوت: ١٠].

ش: قال ابنُ كثير: يقول تعالى مُخبراً عن صفات قوم من المُكذِّبين الذي يدعون الإيمان بالستهم، ولم يثبت في قلوبهم: إنهم إذا جاءتهم محنٌ وفتنة في الدنيا، اعتقادوا أنها من نعمة الله بهم، فارتدوا عن الإسلام. قال ابنُ عباس: يعني: فتنته، أن يرتد عن دينه إذا أُوذى في الله<sup>(٣)</sup>.

وقال ابنُ القِيم: الناسُ إذا أُرسَلَ إِلَيْهِمُ الرَّسُلُ بَيْنَ اثْرَيْنِ: إِمَّا أَنْ يَقُولُ أَحَدُهُمْ: آمَنَّا. وَإِمَّا أَنْ لَا يَقُولُ ذَلِكَ، بل يَسْتَمِرُ عَلَى السِّنَنِ وَالْكُفَّرِ. فَمَنْ قَالَ: آمَنَّا، امْتَحِنْهُ رَبِّهِ وَابْتَلُهُ وَفِتْنَهُ. وَالْفِتْنَةُ: الْابْتِلَاءُ وَالْأَخْتِبَارُ، لِيَتَبَيَّنَ الصَّادِقُ مِنَ الْكَاذِبِ. وَمَنْ لَمْ يَقُلْ: آمَنَّا. فَلَا يَحْسَبَ أَنَّهُ يُعْجِزُ اللَّهَ وَيَفْوَتْهُ وَيُسْبِّهُ.

فمن آمن بالرسل وأطاعهم عادة أعداؤهم وأذوه، فابتلى بما يؤلمه. ومن لم يؤمن بهم ولم يطعهم، عُوقب في الدنيا والآخرة، وحصل له ما يؤلمه، وكان هذا الألم أعظم وأدوم من ألم أتباعهم.

فلا بد من حصول الألم لكل نفسٍ آمنت، أو رغبت عن الإيمان. لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداءً، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة.

والعرض عن الإيمان تحصل له اللذة ابتداءً، ثم يصير في الألم الدائم.

(١) أخرجه ابن جرير في **«التفسير»** رقم (١٦٥٥٥).

(٢) أحمد في **«المسندة»** (٣، ٦٨، ٧٦) والترمذى في **«الجامع»** رقم (٣٠٩٣) وقال: هذا حديث حسن، والحاكم في **«المستدرك»** (١/٢، ٢١٢/٢)، (٢٣٢/٢).

(٣) **«تفسير ابن كثير»** (٦/٢٧٥).

والإِنْسَانُ لابد أنْ يعيش مع النَّاسِ، والنَّاسُ لَهُمْ إِرَادَاتٌ وَتَصُورَاتٌ. فَيَطْلُبُونَ مِنْهُ أَنْ يَوْافِقُهُمْ عَلَيْهَا، وَإِنْ لَمْ يَوْافِقُهُمْ آذُوهُ وَعَذَّبُوهُ، وَإِنْ وَافَقُهُمْ حَصَلَ لَهُ الْعَذَابُ / تَارَةً مِنْهُمْ وَتَارَةً مِنْ غَيْرِهِمْ.

[١٢٢/ ب]

كَمْ عِنْدَهُ دِينٌ وَتُقْنَى حَلٌّ بَيْنَ قَوْمٍ فُجَّارٍ ظَلْمَةٌ، وَلَا يَتَمَكَّنُونَ مِنْ فَجُورِهِمْ وَظَلْمِهِمْ إِلَّا بِمَوْافِقَتِهِمْ نَحْنُ أَوْ سَكُوتِهِمْ عَنْهُمْ. فَإِنْ وَافَقُهُمْ أَوْ سَكَتُوا عَنْهُمْ سَلْمٌ مِنْ شَرِّهِمْ فِي الْأَبْدَاءِ، ثُمَّ يَتَسَلَّطُونَ عَلَيْهِ بِالْإِهَانَةِ وَالْأَذَى أَصْعَافَ مَا كَانَ يَخَافُهُمْ ابْتِدَاءً لَوْ أَنْكَرُ عَلَيْهِمْ وَخَالَفُهُمْ، وَإِنْ سَلِيمٌ مِنْهُمْ فَلَا بُدُّ أَنْ يُهَانَ وَيُعَاقَبَ عَلَى يَدِ غَيْرِهِمْ.

فَالْحَزْمُ كُلُّ الْحَزْمِ فِي الْأَخْذِ بِمَا قَالَتْ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا لِمَعَارِيْةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ «مِنْ أَرْضِ اللَّهِ بُسْطَحُ النَّاسُ كَفَاهُ اللَّهُ مَؤْنَةُ النَّاسِ، وَمِنْ أَرْضِ النَّاسِ بُسْطَحُ اللَّهِ لَمْ يُغُنِّوا عَنْهُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا»<sup>(١)</sup>.

فَمِنْ هَدَاءِ اللَّهِ وَأَهْمَمِهِ رُشْدُهُ، وَوَقَاهُ شَرَّ نَفْسِهِ، امْتَنَعَ مِنَ الْمُوْافَقَةِ عَلَى فَعْلِ الْمُحْرَمِ، وَصَبَرَ عَلَى عَدَوْتِهِمْ، ثُمَّ تَكُونُ لَهُ الْعَاقِبَةُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ؛ كَمَا كَانَتْ لِلرَّسُولِ وَأَتَابَعُهُمْ.

ثُمَّ أَخْبَرَ عَنْ حَالِ الدَّاخِلِ فِي الإِيمَانِ بِلَا بَصِيرَةَ، وَأَنَّهُ إِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فَتْنَةُ النَّاسِ لَهُ، وَهِيَ أَذَاهُمْ وَنَيلُهُمْ إِيَاهُ بِالْمُكْرُوهِ، وَهُوَ الْأَلْمُ الَّذِي لابدُ أَنْ يَنالَ الرَّسُولُ وَأَتَابَعُهُمْ مِنْ خَالَفِهِمْ، جَعَلَ ذَلِكَ - فِي فَرَارِهِ مِنْهُ وَتَرَكَ السَّبَبَ الَّذِي يَنالُهُ بِهِ - كَعْذَابَ اللَّهِ الَّذِي فَرَّ مِنْهُ الْمُؤْمِنُونَ بِالْإِيمَانِ.

فَالْمُؤْمِنُونَ لِكَمَالِ بَصِيرَتِهِمْ، فَرُوِوا مِنَ الْمُعْذَابِ اللَّهِ إِلَى الإِيمَانِ، وَتَحْمَلُوا مَا فِيهِ مِنَ الْأَلْمِ الزَّائِلِ الْفَلَاقِيِّ عَنْ قُرْبٍ.

وَهُذَا مِنْ ضَعْفِ بَصِيرَتِهِ، فَرُوِّيَ مِنَ الْمُعْذَابِ الرَّسُولُ إِلَى مُوْافِقَتِهِمْ وَمُتَابِعَتِهِمْ. فَفَرَّ مِنَ الْمُعْذَابِهِمْ إِلَى الْمُعْذَابِ اللَّهِ، فَجَعَلَ الْأَلْمَ فَتْنَةَ النَّاسِ - فِي الفَرَارِ مِنْهُ - بِمِنْزَلَةِ عَذَابِ اللَّهِ. وَغُبُّ كُلِّ الْغُبْنِ؛ إِذَا سَتَجَارَ مِنَ الرَّمَضَانِ بِالنَّارِ، وَفَرَّ مِنَ الْمُ

(١) أَخْرَجَهُ مُوقِفًا: التَّرْمِلِيُّ فِي «الْجَامِعِ» (١٣٣/ ٧)، وَاحْمَدُ فِي «الْزَهْدِ» وَأَبْيُو دَادُو فِي «الْزَهْدِ» رَقْمُ (٣٢٢)، وَالْبَيْهِقِيُّ فِي «الْزَهْدِ» رَقْمُ (٨٨٦)، وَالْقَاضِيُّ وَكِيعُ فِي «الْأَخْبَارِ» (٣٨/ ١) يَأْسِنَدُ صَحِيحًا، عَنْ عَائِشَةَ.

ساعة إلى ألم الأبد، وإذا نصر الله جنده وأولياءه، قال: إنني كنتُ معكم، والله أعلم بما انطوى عليه صدره من النفاق. انتهى<sup>(١)</sup>.

وفي الآية: رد على المرجنة والكرامية، ووجهه: أنه لم ينفع هؤلاء قولهم: آمنا بالله. مع عدم صبرهم على أذى من عادهم في الله، فلا ينفع القول والتصديق بدون العمل، فلا يصدق الإيمان الشرعي على الإنسان إلا بجتماع الثلاثة: التصديق بالقلب وعمله، والقول باللسان، والعمل بالأركان. وهذا قول أهل السنة والجماعة، سلفاً وخلفاً. والله سبحانه أعلم.

[١/١٢٣] [٢] وفيه: الخوف من مداهنة/ الخلق، والمقصوم من عصمه الله<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: عن أبي سعيد مرفوعاً: «إن من ضعف اليقين: أن ترضي الناس بسخط الله، وأن تحمدهم على رزق الله، وأن تذمهم على ما لم يؤتكم الله، إن رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره».

ش: هذا الحديث رواه أبو نعيم في (الخلية)، والبيهقي<sup>(٣)</sup>. وأعلمه بمحمد بن مروان السدي، وقال ضعيف<sup>(٤)</sup>. وفي إسناده أيضاً: عطيه العوفي، ذكره الذهبي في (الضعفاء)<sup>(٥)</sup>. وموسى بن بلال، قال الأزدي: ساقط<sup>(٦)</sup>.

وتمام الحديث: «إن الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين، وجعل لهم والحزن في الشك والسخط».

<sup>(٧)</sup> والحديث وإن كان في إسناده من ذكر، فمعناه صحيح<sup>(٧)</sup>.

قوله: «إن من ضعف اليقين» [الضعف: يُضم ويحرك، ضد القوة، ضعف كرم ونصر، ضعفاً، وضعفة، ضعانية، فهو ضعيف وضعف وضعفان، والجمع: ضعاف وضعفاء وضعفة وضعفني وضعفاني.

(١) ابن القيم، «إغاثة اللهفان» ٢/١٨٩.

(٢) ما بينهما ساقط من (ط).

(٣) أبو نعيم في «الخلية» ٥/٤١، ٤١/١٠، ١٠٦/١، والبيهقي في «شعب الإيمان» رقم ٢٠٣.

(٤) قال ابن حجر في «التقريب»، ٦/٥٥: متهم بالكذب، من الثامة.

(٥) الذهبي «المغني» ٢/٤٣٦، وقال في «التقريب» ٣٩٣: صدوق يخطئ كثيراً، وكان شيئاً مدللاً.

(٦) وينظر: الذهبي، «ميزان الاعتدال» ٤/٢٠١.

(٧) ما بينهما ساقط من (ض) و(ه) و(ط).

أو الضعف - بالفتح - في الرأي، وبالضم في البدن، فهي ضعيفة وضعوف<sup>(١)</sup>. واليقين: المراد به الإيمان كله؛ كما قال ابن مسعود: اليقين الإيمان كله، والصبر نصف الإيمان. رواه الطبراني بسند صحيح، [وأبو نعيم في (الخلية)، والبيهقي في (الزهد) من حديثه مرفوعاً<sup>(٢)</sup>].

قال<sup>(٣)</sup>: ويدخل في ذلك تحقيق الإيمان بالقدر السابق؛ كما في حديث ابن عباس مرفوعاً «فإن استطعت أن تعمل بالرضى في اليقين فافعل، فإن لم تستطع فإنَّ في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً»<sup>(٤)</sup> وفي رواية: قلت: يا رسول الله كيف أصنع باليقين؟ قال: «أن تعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك»<sup>(٥)</sup>[٦].

قوله: «أنْ تُرضي الناس بسخط الله» أي: تؤثر رضاهم على رضى الله، لأن توافقهم على ترك ما أمر الله به، وفعل ما نهى عنه؛ استجلاباً لرضاهم.

وهذا يُنافي قوَّةَ اليقين، وكمال الإيمان في إثارة ما يُرضي الله على ما تهواه النفوس، والصبر على مخالفة هواها؛ كما قال تعالى: «الذين يبلغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله وكفى بالله حسبياً». [الأحزاب: ٣٩].

[وذلك إذا لم يقم بقلبه من إعظام الله وإجلاله وهبته، ما يمنعه من استجلاب رضى المخلوق بما يجلب له سخطَ خالقه وربه ومليكه، الذي يتصرفُ في القلوب ويفرج الكروب، ويغفر الذنوب.

وبهذا الاعتبار يدخل في نوع من الشرك؛ لأنَّ آثر رضى المخلوق على رضى الله، وتقرب إليه بما يسخط الله. ولا يسلم من هذا إلا من سلمَ الله، ووقفَه

(١) في الأصل: قال في المصباح: الفسف بفتح الصاد، لغة نمير. وبضمها، لغة قريش. خلاف القوْة والصحة.

(٢) الطبراني في «الكبير» رقم (٨٥٤٤) وأبو نعيم في «الخلية» (٥/٣٤) والبيهقي في «الزهد» (٢٨/١)، قال ابن حجر في «الفتح» (٤٨/١) آثر وصلة الطبراني بسند صحيح، ولا يثبت رفعه.

(٣) أي صاحب «تيسير العزيز الحميد» (٤٩).

(٤) أخرجه أبو نعيم في «الخلية» (٣١٤/١) والحاكم في «المستدرك» (٥٤١/٣).

(٥) أخرجه الأجرى في «الشرعية» (١٩٨) قال ابن رجب في «الجامع» (١٨٤): إسناده ضعيف.

(٦) ما بينهما إضافة من (من) و(هـ) و(ط).

لمعرفته، ومعرفة ما يجوز على الله من إثبات صفاته على ما يليق بجلاله، وتنزيهه تعالى عن كل ما يُنافي كماله، معرفة توحيده في ربوبيته وإلهيته، وبالله التوفيق<sup>(١)</sup>.

قوله: **وَأَنْ تَحْمِدُهُمْ عَلَى رِزْقِ اللَّهِ**، أي: على ما وصل إليك على أيديهم، لأن تضيئه إليهم وتحمدهم عليه؛ فإن المفضل في الحقيقة هو الله وحده، الذي قدره لك وأوصله إليك، وإذا أراد أمراً قيضاً له أسباباً.

ولا يُنافي هذا حديث «من لا يشكر الناس لا يشكر الله»<sup>(٢)</sup>؛ لأن شكرهم إنما هو في الدعاء لهم، لكون الله ساقه على أيديهم، فتدعوا لهم أو تكاففهم؛ لحديث «من صنع إليكم معروفاً فكافتوه، فإن لم تجدوا ما تكاففونه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كفافتوه»<sup>(٣)</sup> فإضافة الصناعة إليهم لكونهم صاروا سبباً في إيصال المعروف إليك، والذي قدره وساقه هو الله وحده.

[١٢٣/ب] قوله: **وَأَنْ تَذَمَّهُمْ عَلَى مَا لَمْ يُؤْتُكُ اللَّهُ** لأنَّه لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم، فلو قدر لك لساقته المقادير إليك. فمن علِمَ أنَّ المفترد بالعطاء والمنع هو الله وحده، وأنَّه الذي يرزق العبد بسببٍ وبلا سببٍ، ومن حيث لا يحتسب، لم يمدح مخلوقاً على رزق، ولم يذمه على منع، ويفوض أمره إلى الله، ويعتمد عليه في أمور دينه ودنياه.

وقد قررَ هذا المعنى بقوله في الحديث «إِنَّ رِزْقَ اللَّهِ لَا يَجْرُهُ حِرْيَصٌ، وَلَا يَرْدِهُ كَرَاهِيَّةُ كَارِهٍ»؛ كما قال تعالى: «مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكٌ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ». [فاطر: ٢].

قال شيخ الإسلام: اليقين يتضمن اليقين في القيام بأمر الله وما وعد الله أهل طاعته، ويتضمن اليقين بقدر الله وخلقه وتدبره. فإذا أرضيتم بسخط الله لم

(١) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٢) أخرجه أبو داود في «السنن» (٤٨١١)، والترمذى في «الجامع» رقم (١٩٥٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح، من حديث أبي هريرة.

(٣) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٦٧٢)، وابن ماجة في «المجتبى» (٥١٠٩)، وأحمد في «المسند» (٨٢)، وابن حجر في «فتح الباري» (٦٨/٢)، من حديث ابن عمر.

تكن موقفاً لا بوعده ولا برزقه، فإنه إنما يحمل الإنسان على ذلك: أَمَّا ميلُ إلى ما في أيدي الناس، ففيترك القيام فيهم بأمر الله لما يرجوه منهم. وأَمَّا ضعفُ تصديقه بما وعده الله أهل طاعته، من النصر والتأييد والثواب في الدنيا والآخرة. فإنك إذا أرضيتَ الله، نصرك ورزقك وكفاك مذوتك.

وارضاوهم بما يسخطه إنما يكون خوفاً منهم ورجاءً لهم، وذلك من ضعف اليقين. وإذا لم يقدِّر لك ما تظن أنهم يفعلونه معك، فالامرُ في ذلك إلى الله لا لهم؛ فإنه ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن، فإذا ذعمتهم على ما لم يقدِّر كان ذلك من ضعف يقينك.

فلا تخفهم ولا ترجمهم، ولا تذمهم من جهة نفسك وهواك. ولكن من حمداً الله ورسوله فهو المحمود، ومن ذمَّ الله ورسوله منهم فهو المذموم.

ولما قال بعضٌ وقد بنى تميم: أى محمد، أعطنى! فإنَّ حمدى زين، وذمى شيئاً، قال عليه السلام: «ذاك الله»<sup>(۱)</sup> انتهى<sup>(۲)</sup>.

ودلَّ الحديثُ على أنَّ الإيمان يزيد وينقص، وأنَّ الأعمال من مسمى الإيمان.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن عائشة رضي الله عنها: أنَّ رسول الله صلوات الله عليه وسلم قال: «من التمس رضي الله بسخط الناس، رضي الله عنه وأرضي عنه الناس، ومن التمس رضي الله عليه وأسخط عليه واسخط عليه/ الناس» رواه [۱/۱۲۴]. ابنُ حبان في (صحيحه)<sup>(۳)</sup>.

ش: هذا الحديثُ: رواه ابنُ حبان بهذا اللفظ، ورواه الترمذى عن رجلٍ من أهل المدينة، قال: كتب معاوية، إلى عائشة: أنَّ اكتب لى كتاباً توصيني فيه، ولا تذكرى على، فكتبت عائشة إلى معاوية: سلام عليك، أمَّا بعد: فلاني سمعتُ رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول: «من التمس رضي الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس،

(۱) أخرجه أحمد في «المسند» (۳۹۳/۶، ۴۸۸/۳)، (۳۹۴) والطبراني في «الكبير» رقم (۸۷۸) من حديث الأقرع بن حابس.

(۲) ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (۱/۵۱).

(۳) ابن حبان في «الصحيح» (۱/۲۴۷).

ومن التمس رضى الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس» والسلام عليكم. ورواه أبو نعيم<sup>(١)</sup>.

قوله: «من التمس»: أي: طلب.

قال شيخ الإسلام: وكتب عائشة إلى معاوية، وروى أنها رفعته: «من أرضي الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس، ومن أرضي الناس بسخط الله لم يُغنم عنه من الله شيئاً» هذا لفظ المروي.

ولفظ الموقف: من أرضي الله بسخط الناس رضى الله عنه وأرضي عنه الناس، ومن أرضي الناس بسخط الله عاد حامده من الناس له ذاماً.

وهذا من أعظم الفقه في الدين؛ فإنَّ من أرضي الله بسخطهم كان قد اتَّهاء، وكان عبدَه الصالح، والله يتولى الصالحين، والله كافِ عبدَه «وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ». [الطلاق: ٢ - ٣] والله يكفيه مؤونة الناس بلا ريب!

وأما كون الناس كلُّهم يرضون عنه، فقد لا يحصل ذلك، لكن يرضون عنه إذا سلِّموا من الأغراض، وإذا تبيَّن لهم العاقبة. «ومن أرضي الناس بسخط الله لم يُغنم عنَّه من الله شيئاً» كالظالم الذي يَعْضُ على يديه.

واماً كون حامده ينقلب ذاماً، فهذا يقع كثيراً، ويحصل في العاقبة. فإنَّ العاقبة للتقوى، لا تحصل أبداً عند أهوائهم. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقد أحسن من قال:

إذا صَحَّ مِنْكَ الْوَدُّ يَاغِيَةُ النَّسِيِّ فَكُلُّ الذِّي فَوْقَ التَّرَابِ تُرَابٌ<sup>(٣)</sup>

قال ابنُ رجب: فمن تحقق أنَّ كُلَّ مخلوقٍ فوق التراب فهو تراب، فكيف

(١) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٤٦)، وأبو نعيم في «الخلية» (١٨٨/٨).

(٢) ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (٥٢/١).

(٣) من كلام أبي فراس الحمداني. نقله ابنُ القِيمِ في «مدارج السالكين» (١/٢، ٣٠، ١٧٨/٣).

يقدم طاعةً من هو تراب على طاعة رب الأرباب؟ أم كيف يرضي التراب بسخط الملك الوهاب؟ إنَّ هذا لشيءٌ عجائب<sup>(١)</sup>.

وفي الحديث: عقوبة من خاف الناس / وأثر رضاهم على الله، وأن العقوبة قد تكون في الدين. عيادةً بالله من ذلك؛ كما قال تعالى: «فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ» [التوبه: ٧٨].

---

(١) ابن رجب، «نور الاقتباس» (٨٩).



(٢٢)

## باب

### قول الله تعالى: «وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين»

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: «وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين». [المائدة: ٢٣].

ش: قال أبو السعادات: يقال: توكل بالأمر: إذا ضمن القيام به، ووكلت أمرى إلى فلان: إذا اعتمدت عليه، ووكل فلان فلاناً: إذا استكفاء أمره ثقة بكفايته، أو عجزاً عن القيام بأمر نفسه. انتهى<sup>(١)</sup>.

وأراد المصنف بهذه الترجمة بالأية: بيان أن التوكل فريضة يجب إخلاصه لله تعالى؛ فإن تقديم المعمول يُفيد الحصر، أي: وعلى الله فتوكلوا لا على غيره، فهو من أجمع أنواع العبادة وأعظمها، لما ينشأ عنه من الأعمال الصالحة. فإنه إذا اعتمد على الله في جميع أموره الدينية والدنيوية، دون كل من سواه، صح إخلاصه ومعاملته مع الله تعالى.

فهو من أعظم منازل «إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ» فلا يحصل كمال التوحيد بأنواعه الثلاثة إلا بكمال التوكل على الله؛ كما في هذه الآية، وكما قال تعالى: «إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ». [يونس: ٨٤] قوله: «ربُّ المشرق والمغارِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذُهُ وَكِيلًا». [المزمِّل: ٩] والآياتُ في الأمر به كثيرة جدًا.

قال الإمامُ أحمد: التوكلُ عملُ القلب<sup>(٢)</sup>.

(١) ابن الأثير، «النهاية» (٥/٢٢١).

(٢) نقله ابن القيم في «مدارج السالكين» (٢/١١٤). و«طريق الهجرتين» (٣٢٩).

وقال ابنُ القيمِ فِي معنَى الآيَةِ المُتَرْجِمُ بِهَا: فَجَعَلَ التَّوْكِلَ عَلَى اللَّهِ شَرْطًا فِي الإِيمَانِ، فَدَلَّ عَلَى انتفاءِ الإِيمَانِ عَنْدَ انتفائهِ، وَفِي الآيَةِ الْأُخْرَى: «قَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمَ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوْكِلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسْلِمِينَ». [يونس: ٨٤] فَجَعَلَ دَلِيلَ صِحَّةِ الْإِسْلَامِ التَّوْكِلَ، وَكَلَّمَا قَوَى تَوْكِلُ الْعَبْدِ كَانَ إِيمَانُهُ أَقْوَى، وَإِذَا ضَعُفَ الإِيمَانُ ضَعَفَ التَّوْكِلُ، وَإِذَا كَانَ التَّوْكِلُ ضَعِيفًا كَانَ دَلِيلًا عَلَى ضَعْفِ الإِيمَانِ وَلَا بَدْ. وَاللَّهُ تَبارَكَ وَتَعَالَى يَجْمِعُ بَيْنَ التَّوْكِلِ وَالْعِبَادَةِ، وَبَيْنَ التَّوْكِلِ وَالْإِيمَانِ، وَبَيْنَ التَّوْكِلِ وَالتَّقْوَى، وَبَيْنَ التَّوْكِلِ وَالْإِسْلَامِ، وَبَيْنَ التَّوْكِلِ وَالْهَدَايَةِ.

فَظَاهِرٌ أَنَّ التَّوْكِلَ أَصْلُ جَمِيعِ مَقَامَاتِ الإِيمَانِ وَالْإِحْسَانِ، وَجَمِيعِ أَعْمَالِ الْإِسْلَامِ، وَأَنَّ مَنْزِلَتِهِ مِنْهَا كَمْتَلَةُ الْجَسَدِ مِنْ الرَّأْسِ؛ فَكَمَا لَا يَقُومُ الرَّأْسُ إِلَّا عَلَى [البدن]، فَكَذَلِكَ لَا يَقُومُ الإِيمَانُ وَمَقَامَاتُهُ/ وَأَعْمَالُهُ إِلَّا عَلَى سَاقِ التَّوْكِلِ<sup>(١)</sup>.

قال شيخُ الْإِسْلَامِ: وَمَا رَجَأَ أَحَدٌ مُخْلوقًا أَوْ تَوْكِلَ عَلَيْهِ إِلَّا خَابَ ظُنْهُ فِيهِ؛ فَإِنَّهُ مُشْرِكٌ: «وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ، فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ». [الحج: ٣١].

قال الشارحُ: قلتُ: لَكِنَّ التَّوْكِلَ عَلَى [غَيْرِ]<sup>(٢)</sup> اللهِ قَسْمَانِ:

أَحَدُهُمَا: التَّوْكِلُ فِي الْأَمْرَاتِ الَّتِي لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا إِلَّا اللهُ، كَالَّذِي يَتَوَكَّلُ عَلَى الْأَمْوَاتِ وَالظَّوَاغِيْتِ فِي رَجَاءِ مَطَالِبِهِمْ: مِنْ نَصْرٍ أَوْ حَفْظٍ أَوْ رِزْقًا أَوْ شَفَاعَةً، فَهَذَا شَرْكٌ أَكْبَرُ.

الثَّانِي: التَّوْكِلُ فِي الْأَسْبَابِ الظَّاهِرَةِ، كَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى أَمِيرٍ أَوْ سُلْطَانٍ فِيمَا أَقْدَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ: مِنْ رِزْقٍ، أَوْ دَفْعَ أَذْى وَنَحْوَ ذَلِكَ، فَهُوَ نَوْعٌ شَرْكٌ أَصْغَرُ.

وَالْوَكَالَةُ الْجَائزَةُ: هِيَ تَوْكِيلُ الْإِنْسَانِ فِي فَعْلِ مَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ نِيَابَةً عَنْهُ، لَكِنْ لَيْسَ لَهُ أَنْ يَعْتَمِدُ عَلَيْهِ فِي حَصْولِ مَا وَكَلَ عَلَيْهِ، بَلْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فِي تَيسِيرِ أَمْرِهِ الَّذِي يَطْلُبُهُ بِنَفْسِهِ أَوْ نَائِبِهِ، وَذَلِكَ مِنْ جَمْلَةِ الْأَسْبَابِ الَّتِي يَجُوزُ فَعْلُهَا، وَلَا يَعْتَمِدُ عَلَيْهَا، بَلْ يَعْتَمِدُ عَلَى الْمُسَبِّبِ الَّذِي أَوْجَدَ السَّبَبَ وَالْمُسَبِّبَ<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن القيم «طريق الهجرتين وباب السعادتين» (٣٢٧ - ٣٢٠).

(٢) ساقطٌ مِنْ جَمِيعِ النِّسْخِ، وَالإِضَافَةُ مِنْ «الشَّرْحِ».

(٣) سليمان بن عبد الله، «تبيير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد» (٤٩٧).

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: «إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ».  
[الأنفال: ٢].

ش: قال ابن عباس في الآية: المنافقون، لا يدخل في قلوبهم شيء من ذكر الله عند أداء فرائضه، ولا يؤمنون بشيء من آيات الله، ولا يتوكّلون على الله، ولا يصلّون إذا غابوا، ولا يؤذّون زكاة أموالهم. فأخبر الله أنهم ليسوا بمؤمنين، ثم وصف المؤمنين، فقال: «إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ فَأَدَّوْا فِرَائِضَهُ» فادّوا فرائضه. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم<sup>(١)</sup>.

ووجّل القلب من الله يستلزم القيام بفعل ما أمر به، وترك ما نهى عنه.

قال السدي: «الذين إذا ذكر الله وجّلت قلوبهم». هو الرجل يريد أن يظلم، أو قال: يهم بعصية، فيقال له: اتق الله، فيجل قلبه. رواه ابن أبي شيبة، وابن جرير<sup>(٢)</sup>.

قوله: «وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا» استدل الصحابة والتابعون ومن تبعهم من أهل السنة، بهذه الآية ونظائرها على زيادة الإيمان ونقصانه.

قال عمير بن حبيب، الصحابي: إن الإيمان يزيد وينقص. فقيل له: وما زيادة نقصانه؟ قال: إذا ذكرنا الله وخشيناه، / فذلك زيادة، وإذا غفلنا ونسينا [١٢٥/ب] وضيئنا، فذلك نقصانه. رواه ابن سعد<sup>(٣)</sup>.

وقال مجاهد: الإيمان يزيد وينقص، وهو قول وعمل. رواه ابن أبي حاتم<sup>(٤)</sup>.

(١) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (١٥٦٨٤). وابن أبي حاتم فى التفسير كما فى «الدر المثور» (٤/١١)، وأخرجه الالكائى فى «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٦٠٢).

(٢) ابن أبي شيبة كما فى «الدر المثور» (٤/١٢) وابن جرير فى «التفسير» رقم (١٥٦٩).

(٣) أخرجه عبد الله بن أحمد فى «السنة» رقم (٦٢٤) وابن أبي شيبة فى «الإيمان» رقم (١٤) وابن بطة الحنبلي فى «الإبانة» رقم (١١٣١) والالكائى فى «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٧٢١) والبيهقى فى «شعب الإيمان» رقم (٥٥).

(٤) أخرجه عبد الله بن أحمد فى «السنة» رقم (٦١١) والأجرى فى «الشريعة» (١١١) وابن بطة الحنبلي فى «الإبانة» رقم (١١٦٧) والالكائى فى «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٧٢٨) والبيهقى فى «شعب الإيمان» رقم (٥٩).

وحكى الإجماع على ذلك الشافعى<sup>١</sup>، وأحمد، وأبو عبيد، وغيرهم<sup>(١)</sup>.

وقوله: **«وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ»** أي: يعتمدون عليه بقلوبهم، مفوضين إليه أمورهم. فلا يرجون سواه، ولا يقصدون إلا إيه، ولا يرغبون إلا إليه، يعلمون أنَّ ما شاء كان، وما لم يشاً لم يكن، وأنه المتصرف في الملك وحده، والمعبد وحده لا شريك له.

وفي الآية: وصف المؤمنين حقاً بثلاث مقامات من مقامات الإحسان، وهي: الحوف، وزيادة الإيمان، والتوكُل على الله وحده. وهذه المقامات تقتضي كمال الإيمان، وحصول أعماله الباطنة والظاهرة. مثال ذلك: الصلاة، فمن أقام الصلاة وحافظ عليها، وأدى الزكاة كما أمره الله، استلزم ذلك العمل بما يقدر عليه من الواجبات، وترك جميع المحرمات؛ كما قال تعالى: **«إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرِ اللَّهِ أَكْبَرُ»**. [العنكبوت: ٤٥].

قال المصنف رحمه الله تعالى: قوله: **«يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنْ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ»**. [الأنفال: ٦٤].

ش: قال ابن القيم: أي: الله وحده كافيك وكافي أتباعك، فلا تحتاجون معه إلى أحد. وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

وقيل: المعنى: حسبك الله، وحسبك المؤمنون.

قال ابن القيم: وهذا خطأً محض، لا يجوز حمل الآية عليه؛ فإنَّ الحسب والكفاية لله وحده، للتوكُل والتقوى والعبادة، قال تعالى: **«وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يخْدِعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ»**. [الأنفال: ٦٢].

ففرق بين الحسب والتائيد، فجعل الحسب له وحده، وجعل التائيد له بنصره وبعباده، وأئن على أهل التوحيد من عباده حيث أفردوه بالحسب، فقال تعالى: **«الَّذِينَ قَالُوا لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ»**. [آل عمران: ١٧٣] ولم يقولوا: حسبنا الله ورسوله.

(١) أخرج ابن بطة الحنبلي في «الإيانة» رقم (١١٤٦) الالكانى في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٥٩٢) وينظر «شرح السنة» للبغوى (٣٨/١) وكتاب «الإيمان» لابن تيمية (١٢٣) وما بعدها.

ونظيرٌ هذا قوله سبحانه: «وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيِّدُنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغُونَ». [التوبه: ٥٩].

فتأملَ كيف جعل الإيمان الله والرسول، وجعل الحسبَ له وحده، فلم يقل: / حسِبنا الله ورسوله، بل جعله خالصَ حقَّه؛ كما قال: «إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغُونَ» فجعل الرغبةَ إليه وحده، كما قال: «إِلَيْ رَبِّكَ فَارْغَبْ». [الشرح: ٨] فالرغبةُ والتوكُل والإِنابة والحسبُ لله وحده؛ كما أَنَّ العبادة والتقوى والسجود والذرُّ والحلف لا يكون إلا له سُبحانه وتعالى. انتهى<sup>(١)</sup>.

وبهذا يتبيَّنُ مطابقةُ الآية للترجمة؛ فإذا كان هو الكافى لعبدِه، وجب الا يتوكُل إلا عليه. وممَّى التفت بقلبه إلى سواه، وُكِلَ إلى من التفت إليه؛ كما في الحديث: «مَنْ تَعْلَقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ»<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: قوله: «وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ». [الطلاق: ٣].

ش: قال ابنُ القيم: أى: كافيه. ومن كان الله كافيه وواقيه فلا مطعم فيه لعدو، ولا يضره إلا أذى لا بدَّ منه، كالحر والبرد والجوع والعطش. وأمَّا أن يضره بما يبلغ به مراده، فلا يكون أبداً. وفرقٌ بين الأذى الذي هو في الظاهر إيذاء، وفي الحقيقة إحسانٌ وإضرارٌ بنفسه، وبين الضرُّ الذي يتشفى به منه.

قال بعضُ السلف: جعل الله لكل عملٍ جزاءً من نفسه، وجعل جزاءَ التوكُل عليه نفسَ كفایته، فقال: «وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ» ولم يقل: فله كذا وكذا من الأجر، كما قال في الأعمال. بل جعل نفسه سُبحانه كافي عبدِه المتوكُل عليه وحبيه وواقيه، فلو توكل العبدُ على الله حقَّ توكله، وكادته السمواتُ والأرض ومن فيهن، يجعل له مخرجاً، كفاه ونصره. انتهى<sup>(٣)</sup>.

وفي أثرٍ رواه أحمد في (الزهد)، عن وهب بن مُنبه، قال الله عزَّ وجلَّ في بعض كتبه: بعزتكِ، إنَّه من اعتصم بي فكادته السمواتُ من فيهن والأرضون من

(١) ابن القيم «زاد المعاد» (٣٧ - ٣٥/١) وانظر ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (١٠/٢٩٣، ١٠/١٥٤).

(٢) ماضٌ تخرِيجه.

(٣) ابن القيم «تفسير سورة الفلق/ التفسير القيم» (٥٨٧).

فيهن، فإنني أجعلُ له من ذلك مخرجاً. ومن لم يعتصم بي، فإنني أقطعُ يديه من أسباب السماء، وأخسف من تحت قدميه الأرض، فأجعله في الهواء، ثم أكله إلى نفسه. كفى بي لعبدي مالاً، إذا كان عبدي في طاعتي أعطيه قبل أن يسألني، وأستجيب له قبل أن يدعوني، فانا أعلم بحاجته التي ترقق به منه<sup>(١)</sup>.

وفي الآية: دليل على فضل التوكل، وأنه أعظم الأسباب في جلب المนาفع ودفع المضار، لأن الله على الجملة الأخيرة على الأولى تعليق الجزاء على الشرط، فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه، لأنه تعالى رتب الحكم على الوصف [١٢٦/ب] المناسب له، فعلم أن توكله هو / سبب كون الله حسناً له.

وفيه: تبيّن على القيام بالأسباب مع التوكل؛ لأنّه تعالى ذكر التقوى، ثم ذكر التوكل، كما قال: **«وَاتَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوْكِلَ الْمُؤْمِنُونَ»**. [المائدة: ١١]، فجعل التوكل مع التقوى، الذي هو قيام بالأسباب المأمور بها. فالتوكل بدون القيام بالأسباب المأمور بها عجزٌ محض، وإن كان مشوباً بنوع من التوكل.

فلا ينبغي للعبد أن يجعل توكله عجزاً، ولا عجزه توكلًا، بل يجعل توكله من جملة الأسباب التي لا يتم المقصود إلا بها كلها. ذكره ابن القيم بمعناه<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وعن ابن عباس، قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد صلوات الله عليه حين قالوا له: **«إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهَ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ»**. [آل عمران: ١٧٣] رواه البخاري<sup>(٣)</sup>.

ش: قوله: (حسبنا الله)، أي: كافينا، فلا نتوكل إلا عليه؛ قال تعالى: **«أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ»**. [الزمر: ٣٦].

قوله: (نعم الوكيل): أي: نعم الموكول إليه؛ كما قال تعالى: **«وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مُوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمُوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ»**. [الحج: ٧٨] ومخصوص نعم، محدوف تقديره: هو.

(١) أخرجه الديلمي في «مستند الفردوس» رقم (٤٩٦).

(٢) ابن القيم، «مدارج السالكين» (١٢٨/٢).

(٣) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٥٦٣، ٤٥٦٤).

قال ابنُ القيمِ: هو حسْبٌ من توَكّلٍ عليه وكافى من جَلْأَ إِلَيْهِ، وهو الذي يؤمنُ خوفَ الخائفِ، ويُجبرُ المستجيرَ. فمن تولاه واستنصر به وتوَكّلَ عليه، وانقطع بِكُلِّيَّتهِ إِلَيْهِ، تولاه وحفظه وحرسه وصانه. ومن خافه واتقاءه، أَمْنَهُ مَا يخافُ ويحذرُ، ويجلبُ إِلَيْهِ مَا يحتاجُ إِلَيْهِ من المُنْفَعِ<sup>(١)</sup>.

قوله: (قالها إِبْرَاهِيمُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حين ألقى فِي النَّارِ). قال تعالى: ﴿قَالُوا حَرَقُوهُ وَانصُرُوا أَهْلَكُمْ إِنْ كُتُمْ فَاعْلَمُنَّ﴾ \* قُلْنَا يَا نَارُ كُوْنِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ \* وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ﴾. [الأنبياء: ٦٨ - ٧٠].

قوله: وقالها مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حين قالوا له: «إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَرَأَدُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبَنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ».

وذلك بعد مُنصرف قريش والاحزاب من أحد: بلغه أنَّ أبا سفيان ومن معه قد أجمعوا الكَرَّةَ عليهم، فخرج النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في سبعين راكباً حتى انتهى إلى حمراء الأسد<sup>(٢)</sup>، فالقى الله الرُّعب في قلب أبي سفيان. فرجع إلى مكة بن معه، ومر به ركبٌ من عبد القيس، فقال: أين ت يريدون؟ قالوا: نُريد المدينة. قال: فهل أنتُم مبلغون محمداً عنِّي / رسالة؟ قالوا: نعم. قال: فإذا وافيتُموه فأخبروه أنا قد جمعنا السير إلىه وإلى أصحابه لست أصل بقيتهم. فمر الرَّكبُ برسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهو بحمراء الأسد، فأخبروه بذلك قال أبو سفيان. فقال: «حسْبَنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ»<sup>(٣)</sup>.

ففي هاتين القصتين: فضلُ هذه الكلمة العظيمة، وأنها قولُ الخليلين عليهم السلام ، في الشدائِدِ.

وجاء في الحديث «إذا وقتم في الأمر العظيم، فقولوا: حسْبَنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ»<sup>(٤)</sup>.

(١) ينظر: ابن القيم «طريق الهجرتين» (٣٣١).

(٢) موضعُ على ثمانية أميال من المدينة «مُعجم البلدان» لياقوت الحموي (٢٠١/٢).

(٣) أخرجه الطبرى في «التفسير» رقم (٨٢٤٣) في سياق طويل، عن عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم.

(٤) أخرجه ابن مردويه في «التفسير» كما في «تفسير ابن كثير» (١٤٨/٢) وقال: هذا حديثٌ غريبٌ من هذا الوجه.



(٣٣)

## باب

### قول الله تعالى: «أَفَأَمْنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ»

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: «أَفَأَمْنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ  
مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ». [الأعراف: ٩٩].

ش: قصد المصنف رحمة الله تعالى بهذه الآية: التنبية على أنَّ الأمان من مكر الله من أعظم الذنوب، وأنه يُنافي كمال التوحيد، كما أنَّ القتوط من رحمة الله كذلك. وذلك يُرشد إلى أنَّ المؤمن يسير إلى الله بين الخوف والرجاء؛ كما دلَّ على ذلك الكتابُ والسنة، وأرشد إليه السلف والأئمة.

ومعنى الآية: أنَّ الله تبارك وتعالى لما ذكر حال أهل القرى المكذبين للرسل،  
بَيْنَ أَنَّ الذِّي حملهم على ذلك، هو الأمانُ من مكر الله، وعدم الخوف منه؛ كما  
قال تعالى: «أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَنْ يَأْتِيهِمْ بَأْسُنَا بَيَّنًا وَهُمْ نَائِمُونَ \* أَوْ أَمِنَ أَهْلُ  
الْقُرَى أَنْ يَأْتِيهِمْ بَأْسُنَا ضُحْنِيَّ وَهُمْ يَلْعَبُونَ \* أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمُنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا  
الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ». [الأعراف: ٩٦ - ٩٨] أي: الهاكرون.

وذلك أنَّهم آمنوا مكر الله؛ لما استدرجهم بالسراء والتَّعيم، فاستبعدوا أن يكون  
ذلك مكرًا.

قال الحسن: من وسَعَ الله عليه، فلم يرَ أَنَّه يمكر به، فلا رأي له!

وقال قتادة: بَغَتَ الْقَوْمُ أَمْرُ اللَّهِ، وَمَا أَخْذَ اللَّهُ قَوْمًا قَطُّ إِلَّا عِنْدَ سُلْطَنِهِمْ  
وَغَرَّهُمْ وَنَعْمَتْهُمْ. فَلَا تَغْنِرُوا بِاللهِ<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٥٠٥/٣).

وفي الحديث: «إذا رأيت الله يُعطي العبد من الدنيا وهو مُقيم على معاصيه ما يُحبّ، فلئنما هو استدراج». رواه أحمد، وابن جرير، وابن أبي حاتم<sup>(١)</sup>.

وقال إسماعيل بن رافع<sup>(٢)</sup>: من الأمان من مكر الله: إقامة العبد على الذنب، يتمنى على الله المغفرة. رواه ابن أبي حاتم<sup>(٣)</sup>.

وهذا هو تفسير المكر في قول بعض السلف: يستدرجهم الله بالنعم إذا عصوه، ويُملّى لهم، ثم يأخذهم أخذَ عزيز مقتدر. وهذا هو معنى المكر والخداعة ونحو ذلك. ذكره ابن جرير بمعناه<sup>(٤)</sup>.

[١٢٧/ب] قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: **﴿وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الصَّالُون﴾**. [الحجر: ٥٦].

ش: [القنوط: استبعاد الفرج، واليأس منه. وهو يقابل الأمان من مكر الله، وكلاهما ذنب عظيم]<sup>(٥)</sup>. وتقدم ما فيه: لمناقاته لكمال التوحيد.

وذكر المصنف رحمة الله، هذه الآية مع التي قبلها؛ تنبئها على أنه لا يجوز لمن خاف الله أن يقنط من رحمته، بل يكون خائفاً راجياً، يخاف ذنبه، ويعمل بطاعة الله، ويرجو رحمته؛ كما قال تعالى: **﴿أَمَّنْ هُوَ قَاتِلُ آتَاءِ اللَّهِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَخْدُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ﴾**. [الزمر: ٩] وقال تعالى: **﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾**. [البقرة: ٢١٨].

فالرجاء مع المعصية وترك الطاعة غرور من الشيطان؛ ليوقع العبد في المخاوف مع ترك الأسباب المنجية من المهالك. بخلاف حال أهل الإيمان الذين أخذوا بأسباب النجاة خوفاً من الله، وهرباً من عقابه، وطمئناً في المغفرة، والرجاء لشوابه.

(١) أحمد في «المسندة» (٤/١٤٥) وفي «الزهد» (١٢) وابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٣٢٤٠)، (١٣٢٤١) وابن أبي حاتم في «التفسير» وهو حديث حسن، كما قال العراقي في «تخریج الأحياء» (٤/١٣٢).

(٢) أبو رافع بن عُبيدة الأنصارى الملنى، ضعيف المحفظ. (ت ١٥٠ هـ) «تقریب» (١٠٧).

(٣) ابن أبي حاتم، كما في «الدر المثور» (٣/٥٠٧).

(٤) «تفسير الطبرى» (١٢/٥٧٩).

(٥) ساقطٌ من الأصل.

والمعنى: أنَّ الله تعالى حكى قولَ خليله إبراهيم عليه السلام، لِمَا بَشَّرَهُ الملائكةُ بابته بإسحاق: «قَالَ أَبْشِرْتُنِي عَلَى أَنْ مَسْنَى الْكَبَرُ فِيمَ تَبْشِرُونَ». [الحجر: ٥٤]؛ لأنَّ العادةَ أنَّ الرجلَ إذا كَبَرَ سِنَّهُ وَسِنَّ زَوْجِهِ، اسْتَبَعَدَ أَنْ يُولَدَ لَهُ مِنْهَا. واللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، فَقَالَتِ الْمَلَائِكَةُ: «بَشِّرْنَاكَ بِالْحَقِّ» الَّذِي لَا رِيبَ فِيهِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ «فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَانِطِينَ» أَيْ: مِنَ الْأَيْسِينِ، فَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّ إِلَّا الضَّالُّونَ» فَإِنَّهُ يَعْلَمُ مِنْ قَدْرَةِ اللَّهِ وَحْكُمَتِهِ مَا هُوَ أَبْلَغُ مِنْ ذَلِكَ وَأَعْظَمُ؛ لَكَنَّهُ - وَاللَّهُ أَعْلَمُ - قَالَ ذَلِكَ عَلَى وَجْهِ التَّعْجِبِ.

قوله: «إِلَّا الضَّالُّونَ» قال بعضُهُمْ: إِلَّا المُخْطَنُونَ طَرِيقُ الصَّوَابِ، أو إِلَّا الْكَافِرُونَ؛ كَقُولُهُ: «إِنَّهُ لَا يَيْأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ». [يوسف: ٨٧].

قال المصنفُ رحمهُ اللهُ تعالى: وعن ابن عباس: أنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سُئِلَ عَنِ الْكَبَائِرِ؟ فَقَالَ: «الشُّرُكُ بِاللهِ، وَالْيَأْسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ، وَالْأَمْنُ مِنْ مَكْرِ اللهِ». ش: هذا الحديثُ رواه البزارُ، وابن أبي حاتم<sup>(١)</sup>، من طرِيقِ شَبَّابِ بْنِ بَشَّرٍ<sup>(٢)</sup>، عن عكرمة، عن ابن عباس. ورَجَالُهُ ثَقَاتٌ، إِلَّا شَبَّابُ بْنُ بَشَّرٍ. فَقَالَ ابنُ معين: ثَقَةٌ. وَلِيَهُ أَبُو حاتم<sup>(٣)</sup>. وَقَالَ أَبُو حَمْزَةَ الْخَيْرِيُّ: فِي إِسْنَادِهِ نَظَرٌ، وَالْأَشْبَهُ أَنْ يَكُونَ مُوقُوفًا<sup>(٤)</sup>.

قوله: «الشُّرُكُ بِاللهِ» هو أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ. فَالْأَبْنَى الْقَيْمَ رَحْمَهُ اللهُ: الشُّرُكُ بِاللهِ [١٢٨/١]. هُضْمٌ لِلرِّبُوبِيَّةِ، وَتَنَقُّصٌ لِلإِلَهِيَّةِ، وَسُوءُ ظُنُونٍ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ. انتهى. ولقد صدق وَنَصَحَ؛ قَالَ تَعَالَى: «ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْذَلُونَ». [الأنعام: ١]، وَقَالَ تَعَالَى: «إِنَّ الشُّرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ» [العنان: ١٣] وَلِهَذَا لَا يَغْفِرُهُ اللهُ إِلَّا بِالتَّوْبَةِ مِنْهُ.

(١) البزار في «المسندة» رقم (٦٠٦)، وابن أبي حاتم في «التفاسير» كما في «الدر المثور» (٢/١٤٧) وقال: إسناده حسن.

(٢) أبو بشر البجكي الكوفي، صدوق يخطئه. [تقريب: ٢٦٣].

(٣) ينظر: ابن حجر، «تَهْذِيبُ التَّهْذِيبِ» (٤/٣٠٦).

(٤) ابن كثير، «التفاسير» (٢/٢٤٣).

قوله: «واليأسُ من رَوْحِ الله» أي: قطعُ الرَّجاءِ والأملِ من الله، فيما يخافُه ويرجوه؛ وذلك إساءةً ظنَّ بالله، وجهلٌ به ويسعة رحمته وجوده ومغفرته.

قوله: «والآمنُ من مكرِ الله» أي: من استدرجَه للعبد، سلبَه ما أعطاه من الإيمانَ، نعوذُ بالله من ذلك. وذلك جهلٌ بالله وبقدرته، وثقةٌ بالنفس وعجبٌ بها.

واعلم أنَّ هذا الحديث لم يُرد به حصر الكبائر في الثلاث، بل الكبائرُ كثيرة. وهذه الثلاثُ من أكبر الكبائر المذكورة في الكتاب والسنة، وضابطها:

ما قاله المحققون من العلماء: كلُّ ذنبٍ ختمه الله بنارٍ أو لعنة أو غضب أو عذاب. زاد شيخُ الإسلام ابن تيمية: أو نفي الإيمان<sup>(١)</sup>.

قلتُ: ومن برأ منه رسولُ الله ﷺ، أو قال: ليس منا من فعلَ كذا وكذا. وعن ابن عباس: هى إلى سبع مائة أقرب منها إلى سبع، غيرَ أنه لا كبيرة مع الاستغفار، ولا صغيرة مع الإصرار<sup>(٢)</sup>.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن ابن مسعود، قال: أكبرُ الكبائر: الإشراكُ بالله، والآمنُ من مكرِ الله والقنوطُ من رحمة الله، واليأسُ من رَوْحِ الله. رواه عبدُ الرزاق<sup>(٣)</sup>.

ش: رواه ابنُ جرير، بأسانيدٍ صحاح، عن ابن مسعود<sup>(٤)</sup>

قوله: (أكبرُ الكبائر: الإشراكُ بالله). أي: في ربوبيته أو عبادته. وهذا بالإجماع.

قوله: (والقنوطُ من رحمة الله). قال أبو السعادات: هو أشدُّ اليأس<sup>(٥)</sup>.

وفيه: التنبيةُ على الجمع بين الرَّجاءِ والخوف، فإذا خاف فلا يقظ ولا يأس، بل يرجو رحمة الله.

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٦٥٢/١١).

(٢) أخرجه اللالكاني في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٩١٩).

(٣) عبد الرزاق في «المصنف» (٤٥٩/١٠).

(٤) ابن جرير الطبرى في «الفسر» رقم (٩١٩٠، ٩١٩٣، ٩١٩٦).

(٥) ابن الأثير، «النهایة» (١١٣/٤).

وكان السلفُ يستحبُون أن يقوى في الصحة الخوفُ، وفي المرض الرجاء، وهذه طريقة أبي سليمان الداراني<sup>(١)</sup> وغيره.

قال: وينبغي للقلب أن يكون الغالب عليه الخوف، فإذا غالب الرجاء الخوف فسد القلب<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ».

[الملك: ١٢] وقال: «يُخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ»، [النور: ٣٧]

وقال: «وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ / مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجْهَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ [١٢٨/ب]

يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ»، [المؤمنون: ٦٠ - ٦١] وقال: «أَمَّنْ هُوَ

قَاتَ آنَاءَ اللَّيلِ ساجِدًا وَقَاتِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ»، [آلِيَةِ الزُّمُرِ: ٩]

وقدَّمَ الحذر على الرجاء في هذه الآية.

(١) عبد الرحمن بن أحمد بن عطية الداراني العنسي، من كبار الصوفية. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله تعالى في «الاستقامة» (٩٥/٢): من أجلاء المشايخ وساداتهم، ومن أنبيائهم للشريعة. (ت ٢١٥هـ)  
«تاريخ بغداد» (٤٨/١٠).

(٢) سليمان بن عبد الله، «تيسير العزيز الحميد» (٥١١).



(٣٤)

## باب

### من الإيمان بالله: الصبر على أقدار الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من الإيمان بالله: الصبر على أقدار الله.

ش: قال الإمام أحمد رحمة الله: ذكر الله الصبر في تسعين موضعًا من كتابه<sup>(١)</sup>. وفي الحديث الصحيح «الصبر ضياء». رواه أحمد، ومسلم<sup>(٢)</sup>.

وللبخاري، ومسلم، مرفوعاً «ما أعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر»<sup>(٣)</sup>.  
وقال عمر: وجدنا خيراً عيشنا بالصبر. رواه البخاري<sup>(٤)</sup>.

قال علي: إنَّ الصبر من الإيمان، بمنزلة الرأس من الجسد. ثم رفع صوته،  
فقال: ألا إِنَّه لَا إيمان لمن لا صبر له<sup>(٥)</sup>.

واشتقاقه: من صَبَرْ: إذا حَبَسَ ومنع. والصَبَرْ حبس النفس عن الجزع،  
وحبسُ اللسان عن التشكى والتتسخط، والجوارح عن لطم الحدود وشقُّ الجحوب،  
ونحوهما. ذكره ابن القيم<sup>(٦)</sup>.

واعلم أنَّ الصبر ثلاثة أقسام: صبر على ما أمر الله به، وصبر عمَّا نهى عنه،  
وصبر على ما قدره الله من المصائب.

(١) نقله ابن القيم في «مذارج السالكين» (١٥٢/٢).

(٢) أحمد في «المسندة» (٥/٣٤٣ و ٣٤٤) و مسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٢) من حديث أبي مالك الأشعري.

(٣) البخاري في «الصحيح» رقم (١٤٦٩)، (١٤٧٠)، (٦٤٧٠)، ومسلم في «الصحيح» رقم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد.

(٤) البخاري في «الصحيح» تعليقاً (١١/٣٠٣) ووصله أحمد في كتاب «الزهد» (٢٧/٢) بسنده صحيح كما قال ابن حجر في «الفتح» (١١/٣٠٣).

(٥) أخرجه ابن أبي شيبة في «كتاب الإيمان» رقم (١٣٠) واللالكانى في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٥٦٩)،  
والبيهقي في «شعب الإيمان» رقم (١٠).

(٦) ابن القيم «مذارج السالكين» (٢/١٥٦).

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: «وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهِ يُكْلِ شَيْءٍ عَلَيْمٌ». [التغابن: ١١].

ش: وأول الآية: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ» [قال ابن عباس: بأمر الله. يعني عن قدره ومشيته].<sup>(١)</sup> أي: بمشيته وإرادته وحكمته؛ كما قال في الآية الأخرى: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَبَرَّأُهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ». [الحديد: ٢٢] وقال: «وَبَشَّرَ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أَوْلَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ». [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧].

قوله: «وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ» أي: من أصابته مصيبة فعلم أنها بقضاء الله وقدره<sup>(٢)</sup> فصبر واحتسب، جازاه الله بهدايته قلبه التي هي أصل كل سعادة، وخير في الدنيا والآخرة وقد يخلف الله عليه في الدنيا ما كان أخذه، أو خيراً منه<sup>(٣)</sup>.

قوله: «وَاللَّهِ يُكْلِ شَيْءٍ عَلَيْمٌ» تنبية على أن ذلك إنما يصدر عن علمه المتضمن لحكمته. وذلك يوجب الصبر والرضا.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قال علقمة: هو الرجل تُصيبة المصيبة فیعلم أنها من عند الله، فيرضى ويسلم.<sup>(٤)</sup>

ش: هذا الأثر، رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم<sup>(٥)</sup>.

وعلقمة: هو ابن قيس بن عبد الله النخعي الكوفي. ولد في حياة النبي ﷺ، وسمع من أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، وسعد، وابن مسعود، وعائشة، وغيرهم وهو من كبار التابعين، وعلمائهم وثقاتهم. مات بعد الستين<sup>(٦)</sup>.

(١) ما بينهما معلق في هاشم الأصل، وعليه كلمة صح، وفي (ض) و(هـ) و(ط) أثغم في غير موضعه.

(٢) «تفسير ابن كثير» (٨/١٦٣).

(٣) (هـ) (ط): بقدر الله.

(٤) «تفسير ابن كثير» (٨/١٦٣).

(٥) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٨/١٢٣) وابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «تفسير ابن كثير» (٨/١٦٣).

(٦) ابن حجر، «تهذيب التهذيب» (٧/٢٧٦).

قوله: (هو الرجل تُصيبة المصيبة). إلى آخره: هذا الأثر رواه الأعمش، عن أبي ظبيان، قال: كنَّا عند علقمة، فقرئَ عليه هذه الآية: «وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ» فقال: هو الرجل تُصيبة المصيبة فيعلم أنها من عند الله، فيرضى ويسلم. هذا سياق ابن حجر.

وفي هذا دليلٌ على أنَّ الأعمال من مُسمَّى الإيمان.

قال سعيدُ بن جُبَير **﴿وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾** يعني يسترجع، يقول: إنا لله وإنما إليه راجعون<sup>(١)</sup>.

وفي الآية: بيانُ أَنَّ الصبر سببٌ لهداية القلب، وأنها من ثواب الصابر.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وفي (صحيحة مسلم)، عن أبي هريرة: أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «الثبات في الناس هُمَا بهم كفرٌ: الطعنُ في النسبَ، والنِياحةُ على الميت»<sup>(٢)</sup>.

ش: أي: هما بالناس كفرٌ، حيث كانتا من أعمال الجاهلية. وما قائمتان بالناس، ولا يسلم منها إلا من سلَّمه الله، ورزقه علماً وإيماناً يسترضى به. لكن ليس من قام به شعبةٌ من شعب الكفر، يصير كافراً الكفر المطلق. كما أَنَّه ليس من قام به شعبةٌ من شعب الإيمان، يصير مؤمناً بالإيمان المطلق.

وفرقٌ بين الكفر المعرف باللام؛ كما في قوله: «ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة»<sup>(٣)</sup> وبين كُفُرٍ مُنْكَرٍ في الإثبات<sup>(٤)</sup>.

قوله: «الطعن في النسب» أي: عبيه، ويدخل فيه أن يقال: هذا ليس ابن فلان، مع ثبوت نسبة شرعاً.

قوله: «والنياحة على الميت» أي: رفعُ الصوت بالندب، وتعدد فضائله؛ لما فيه من التسخط على القدر، المنافي للصبر، كقول النائحة: واعضده، وانصرأه، ونحو ذلك.

(١) تفسير ابن كثير، (١٦٤/٨).

(٢) مسلم في «ال الصحيح » رقم (٦٧).

(٣) أخرجه مسلم في «ال الصحيح » رقم (٨٢) من حديث جابر.

(٤) ابن تيمية، (اقتضاء المراد المستقيم) (٢٠٨/١).

وفيه: دليلٌ على أنَّ الصبر واجب، وأنَّ من الكفر ما لا ينفلُ عن الملة.  
قال المصنفُ رحمة الله تعالى: ولهمَا عن ابن مسعود، مرفوعاً: «لِيْسَ مِنَ الْخَدْوَدَ ضربَ الْخَدْوَدَ، وَشَقَّ الْجَيْوَبَ، وَدَعَا بِدُعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ»<sup>(١)</sup>.

ش: هذا من نصوص الوعيد. وقد جاء عن سفيان الثورى، وأحمد: كراهة تأويلها؛ ليكون أوقع فى النفوس، وأبلغ فى الزجر، وهو يدلُّ على أنَّ ذلك يُنافي كمال الإيمان الواجب.

قوله: «منَ ضربَ الْخَدْوَدَ» قال الحافظ: خُصَّ الْخَدُّ لكونه الغالب، وإلا فضربُ بُقْيَةِ الوجه مثله<sup>(٢)</sup>.

[١٢٩/ب] قوله: «وشقَّ الْجَيْوَبَ» هو الذى يُدخل فيه الرأسُ من التوب/ وذلك من عادة أهل الجاهلية؛ حُزناً على الميت.

قوله: «ودعا بدعوى الجاهلية» قال شيخُ الإسلام: هو ندبُ الميت<sup>(٣)</sup>. وقال غيره: هو الدعاءُ باللويل والثبور. وقال ابن القيم: الدعاءُ بدعوى الجاهلية، كالدعاء بالقبائل والعصبية، ومثله التعصبُ إلى المذاهب والطوائف والمشائخ، وتفضيل بعضٍ على بعض، يدعو إلى ذلك، ويyoالى عليه ويعادى. فكلُّ هذا من دعوى الجاهلية<sup>(٤)</sup>.

وعند ابن ماجه - وصححه ابنُ حبان - عن أبي أمامة: أنَّ رسولَ الله ﷺ لعن الخامسة وجهها، والشَّافِعَةَ جيبيها، والداعية باللويل والثبور<sup>(٥)</sup>.

وهذا يدلُّ على أنَّ هذه الأمور من الكبائر، وقد يُعفى عن الشيء البسيط من

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٢٩٤)، (١٢٩٧)، (٢٥١٩) ومسلم في «ال صحيح» رقم (١٠٣).

(٢) ابن حجر، «فتح الباري»، (١٦٤/٣).

(٣) ابن تيمية، «اقتضاء الصراط المستقيم» (٢٠٤/١).

(٤) وقد انتشر مثل هذا أو أكثر في عصرنا، وفرح أقوامٌ بما عندهم من العلم. فنسوا الجامعة الدينية والأخوة الإسلامية، واستغذوا قوامهم: في التمويه والتزوير ونبش الأخطاء، والانتصار للأهواء وزرع الضغينة والاحقاد، وترويج الأكاذيب والرمي بالظنون والتخرصات والحط على الدعاء، واستعداء الحكماء وشق عصا المسلمين. فلم يستبقوا خيراً، ولا حظروا ذماماً. فالله حسيبهم، وهو الموعظ ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٥) ابن ماجه في «السنن» رقم (١٥٨٤) وابن حبان في «ال صحيح» (٥/٦٢)، وقال البوصيري في «مصابح الزجاجة» (١/٥٢١): هنا إسناد صحيح.

ذلك إذا كان صدقاً، وليس على وجه النوح والتسخط. نص عليه أَحْمَدُ رَحْمَةُ اللَّهِ<sup>(١)</sup>؛ لِمَا وَقَعَ لَابْنِ بَكْرٍ<sup>(٢)</sup> وَفَاطِمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا<sup>(٣)</sup>، لَمَّا تُوفِيَ رَسُولُ اللَّهِ<sup>(٤)</sup>.

وليس في هذه الأحاديث ما يدلُّ على النهي عن البكاء؛ لما في الصحيح: أنَّ رَسُولَ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> لما مات ابنه إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: «تَدْمُعُ الْعَيْنُ وَيَحْزُنُ الْقَلْبُ، وَلَا نَقُولُ إِلَّا مَا يُرْضِي الرَّبَّ، وَإِنَا بَكِ يا إِبْرَاهِيمَ لِمَحْزُونِنَا»<sup>(٥)</sup>.

وفي (الصحيحين)، عن أَسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> انطلقَ إِلَى إِحدَى بُنَائِهِ وَلَهَا صَبَّيْ فِي الْمَوْتِ، فَرُفِعَ إِلَيْهِ وَنَفْسُهُ تَقْعُنُ كَانَهَا شَنْ. فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ، فَقَالَ سَعْدٌ: مَا هَذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «هَذِهِ رَحْمَةٌ جَعَلَهَا اللَّهُ فِي قُلُوبِ عَبَادِهِ، وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ الرُّحْمَاءُ»<sup>(٦)</sup>.

قال المصنفُ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى: وَعَنْ أَنْسٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> قَالَ: «إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْدِهِ الْخَيْرَ عَجَّلَ لَهُ الْعِقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ بَعْدِهِ الشَّرَّ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ، حَتَّى يُوَافَّيَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

ش: هذا الحديثُ: رواه الترمذىُ، والحاكمُ وحسنه الترمذىُ<sup>(٧)</sup>. وأخرجه الطبرانىُ، والحاكمُ، عن عبد الله بن مُغْفَلٍ<sup>(٨)</sup>، وأخرجه ابن عدى، عن أبي هريرة<sup>(٩)</sup>، والطبرانى عن عمَار بن ياسر<sup>(١٠)</sup>.

(١) نقله الزركشى فى «شرح مختصر الخرق» (٢/٣٥٦).

(٢) أخرجه أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٦/٣١) عَنْ عَائِشَةَ.

(٣) أخرجه البخارى فى «الصحيح» رقم (٤٤٢).

(٤) قال الخطابى فى «غريب الحديث» (١/٦٤٩): فَلَمَّا مَرَأَتِ الْمَوْتَىَ الَّتِي فِيهَا ثَنَاءٌ عَلَى الْمَبْتُودِ دَعَاهُ لَهُ، فَغَيَرَ مَكْرُوهَهُ.

(٥) أخرجه البخارى فى «الصحيح» رقم (٣٠٢) وَمُسْلِمٌ فِي «الصحيح» رقم (٢٣١٥) مِنْ حَدِيثِ أَنْسٍ، وَأَسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ.

(٦) البخارى فى «الصحيح» رقم (١٢٨٤، ٥٦٥٥، ٦٦٠٢، ٧٣٧٧، ٧٤٤٨) وَمُسْلِمٌ فِي «الصحيح» رقم (٩٢٣).

(٧) الترمذى فى «الجامع» رقم (٢٣٩٨) والحاكم فى «المستدرك» (١/٣٤٠).

(٨) الحاكم فى «المستدرك» (١/٣٤٩، ٤/٣٧٦) والطبرانى كما فى «مجمع الزوائد» للبيشى (١٠/١٩١).

(٩) ابن عدى فى «الكامل» (٣/١١٩٢).

(١٠) الطبرانى كما فى «مجمع الزوائد» للبيشى (١٠/١٩٢). وقال: إِسْنَادُهُ جَيدٌ.

قوله: «إذا أراد الله بعده الخير عجل له العقوبة في الدنيا» أي: بحسب البلاء والمصائب عليه؛ لما فرط من الذنوب منه، فيخرج منها وليس عليه ذنب يوافي به [١/١٣٠] يوم القيمة.

قال شيخ الإسلام: المصائب نعمة؛ لأنها مكفرات للذنوب، وتدعى إلى الصبر، فيثاب عليها. وتنقضى الإنابة إلى الله والذل له، والإعراض عن الخلق، إلى غير ذلك من المصالح العظيمة.

فنفس البلاء يكفر الله به الخطايا، وهذا من أعظم النعم. فالمصائب رحمة ونعمة في حق عموم الخلق، إلا أن يدخل صاحبها بسيبها في أعظم ما كان قبل ذلك، فتكون شرّاً عليه من جهة ما أصابه في دينه؛ فإنَّ من الناس من إذا ابتلى بفقر أو مرض أو جوع، حصل له من النفاق والجزع ومرض القلب، أو الكفر الظاهر أو ترك بعض الواجبات وفعل بعض المحرامات ما يوجب له ضرراً في دينه. فهذا كانت العافية خيراً له من جهة ما أورثته المصيبة [لا من جهة نفس المصيبة]<sup>(١)</sup> كما أنَّ من أوجبت له المصيبة صبراً وطاعة، كانت في حقه نعمة دينية، فهي بعينها فعلُ الرب عز وجل رحمة للخلق. والله تبارك وتعالى محمودٌ عليها.

فمن ابتلى فرق الصبر، كان الصبر نعمة عليه في دينه، وحصل له بعدما كفر من خطاياه رحمة، وحصل له بثنائه على ربه صلاة ربه عليه، قال جل ذكره: «أولئك عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ» وحصل له غُفرانُ السينات، ورفع الدرجات. فمن قام بالصبر الواجب حصل له ذلك. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

قوله: «إذا أراد بعده الشر أمسك عنه بذنبه» أي: آخر عنه العقوبة بذنبه «حتى يُوافي به يوم القيمة» هو بضم الياء وكسر الفاء منصوباً بحتى، مبنياً للفاعل.

قال العزيزى<sup>(٣)</sup>: أي: لا يُجازيه بذنبه في الدنيا حتى يجيء في الآخرة مستوفراً

(١) إضافة من (ض) و(ه) و(ط).

(٢) ينظر: ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤٨/١٠).

(٣) نور الدين، على بن أحمد بن محمد بن إبراهيم العزيزى، البولاقى، فقيه شافعى، له «السراج المنير» شرح «الجامع الصغير» و«القواعد». مات سنة ١٠٧٠هـ. ينظر: كحالة «معجم المؤلفين» (٢٤/٧).

الذنوب وافيها، فيستوفى ما يستحقه من العقاب<sup>(١)</sup>. وهذه الجملة هي آخرُ الحديث.

فاما قوله: وقال النبي ﷺ «إن عظيم الجزاء مع عظيم البلاء» إلى آخره، فهو أولُ حديث آخر؛ لكن لما رواهما الترمذى بأسناد واحد، وصحابى واحد جعلهما المصنف كحديث واحد.

وفيه: التنبية على حُسن الرجاء، وحسن الظن بالله فيما يقضيه لك؛ كما قال تعالى: «وَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شِينَا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شِينَا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ». / [البقرة: ٢١٦]. [١٣٠/ ب]

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقال النبي ﷺ: «إن عظيم الجزاء مع عظيم البلاء، وإن الله إذا أحبَّ قوماً ابتلاهم، فمن رضى فله الرضا، ومن سخط فله السخط». حسنة الترمذى<sup>(٢)</sup>.

ش: قال الترمذى: حدثنا قُتيبة، حدثنا الليث، عن زيد بن أبي حبيب، عن سعد بن سنان، عن أنس، وذكر الحديث السابق.

ثم قال: وبهذا الإسناد، عن النبي ﷺ، قال: «إن عظيم الجزاء» الحديث. ثم قال: وهذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

ورواه ابن ماجة<sup>(٣)</sup>، ورواه الإمام أحمد، عن محمود بن أبيد، رفعه «إذا أحبَّ الله قوماً ابتلاهم، فمن صبر فله الصبر، ومن جزع فله الجزع»<sup>(٤)</sup> قال المنذري: رواه ثقات<sup>(٥)</sup>.

قوله: «إن عظيم الجزاء» بكسر العين وفتح الطاء فيها. ويجوز ضمُّها مع سكون الظاء. أي: من كان ابتلاوه أعظم كيابة وكمية.

وقد يحتاج بهذا الحديث من يقول: إن المصائب يُثاب عليها مع تكبير الخطايا.

(١) العزيزى «السراج المنير» (٨٨/١).

(٢) الترمذى في «الجامع» رقم (٢٣٩٨).

(٣) ابن ماجة في «السنن» رقم (٤٠٢١).

(٤) أحمد في «السنن» (٥/٤٤٧، ٤٤٩).

(٥) «الترغيب والترهيب» (٤/٢٨٣) وبه قال: ابن حجر في «فتح البارى» (١٠٨/١).

ورجح ابنُ القِيمَ: أَنَّ ثوابها تكْفِيرُ الْخَطَايَا فَقْطًا، إِلَّا إِذَا كَانَ سَبِيلًا لِعَمَلٍ صَالِحٍ، كَالصَّبْرُ وَالرَّضَا وَالتَّوْبَةُ وَالاسْتغْفَارُ، فَإِنَّهُ حِينَئِذٍ يُثَابُ عَلَى مَا تَوَلََّ مِنْهُ. وَعَلَى هَذَا، يُقَالُ فِي مَعْنَى الْحَدِيثِ: إِنَّ عَظَمَ الْجَزَاءَ مَعَ عَظَمِ الْبَلَاءِ إِذَا صَبَرَ وَاحْتَسَبَ.

قوله: «إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ» وَلَهُذَا وَرَدَ فِي حَدِيثِ سَعْدٍ: سُلْطَانُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَيُّ النَّاسُ أَشَدُ بَلَاءً؟ قَالَ: «الْأَنْبِيَاءُ، ثُمَّ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ؛ يُبَتَّلُ الرَّجُلُ عَلَى حُسْبِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ صَلَابَةً أَشْتَدَ بَلَاؤُهُ، وَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ رَقَّةً أَبْتَلَى عَلَى قَدْرِ دِينِهِ، فَمَا يَبْرُحُ الْبَلَاءُ بِالْعَبْدِ حَتَّى يَتَرَكَهُ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ وَمَا عَلَيْهِ خَطِيئَةً». رَوَاهُ الدَّارْمِيُّ، وَابْنُ مَاجَةَ، وَالترْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ<sup>(١)</sup>.

وَهَذَا الْحَدِيثُ وَنَحْوُهُ: مِنْ أَدْلَةِ التَّوْحِيدِ، إِذَا عَرَفَ الْعَبْدُ أَنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَالْأُولَاءَ يَصِيبُهُمُ الْبَلَاءُ فِي أَنفُسِهِمْ، الَّذِي هُوَ فِي الْحَقِيقَةِ رَحْمَةٌ [وَلَا يَدْفَعُهُمْ عَنْهُمْ إِلَّا اللَّهُ]<sup>(٢)</sup>، عَرَفَ أَنَّهُمْ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا دَفْعًا، فَلَأَنَّ لَا يَمْلِكُونَ لِغَيْرِهِمْ أُولَى وَأَحْرَى.

فَيَحْرُمُ قَصْدُهُمْ، وَالرَّغْبَةُ إِلَيْهِمْ فِي قَضَاءِ حَاجَةٍ أَوْ تَفْرِيْجِ كُرْبَةٍ. وَفِي وَقْعِ الْابْتِلَاءِ بِالْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ، مِنَ الْأَسْرَارِ وَالْحِكْمَ وَالْمَصَالِحِ فِي الْعَاقِبَةِ مَا لَا يُحْصَى.

قوله: «فَمَنْ رَضِيَ فِلَهُ الرَّضا» أَيْ: مِنَ اللَّهِ تَعَالَى. وَالرَّضا قَدْ وَصَفَ اللَّهَ بِهِ [١٢١] نَفْسَهُ فِي مَوَاضِعٍ مِنْ كِتَابِهِ، كَقُولَهُ: «جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ / تَعْجَرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ». [البينة: ٨].

وَمِذَهَبُ السَّلْفِ وَاتَّبَاعُهُمْ مِنْ أَهْلِ السُّنْنَةِ: إِثْبَاتُ الصَّفَاتِ الَّتِي وَصَفَ اللَّهُ بِهَا نَفْسَهُ، وَوَصْفُهُ بِهَا رَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ [عَلَى مَا يُلِيقُ بِجَلَالِهِ وَعَظَمَتِهِ]<sup>(٣)</sup> إِثْبَاتًا بلا تَمْثِيلٍ، وَتَنْزِيهًًا بلا تعطيلٍ. فَإِذَا رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ حَصَلَ لَهُ كُلُّ خَيْرٍ، وَسَلَمَ مِنْ كُلِّ شَرٍ.

(١) الدَّارْمِيُّ فِي «الْسَّنْنَةِ» رَقْمُ (٢٧٨٦) وَابْنُ مَاجَةَ فِي «الْسَّنْنَةِ» رَقْمُ (٤٠٢٣) وَالترْمِذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» رَقْمُ (٢٤٠٠).

(٢) إِضَافَةُ مِنْ (ض) وَ(هـ) وَ(ط).

(٣) إِضَافَةُ مِنْ (ض) وَ(هـ) وَ(ط).

والرضا: هو أن يُسلم العبد أمره إلى الله، ويُحسن الظنَّ به، ويرغبَ في ثوابه. وقد يجد لذلك راحةً وانبساطاً، محبةً لله وثقةً به؛ كما قال ابنُ مسعود رضيَ اللهُ عنه: إِنَّ اللَّهَ - بِقُسْطِهِ وَعَدْلِهِ - جَعَلَ الرُّوحَ وَالْفَرَحَ فِي الْيَقِينِ وَالرِّضا، وَجَعَلَ الْهَمَّ وَالْحَزْنَ فِي الشُّكُّ وَالسُّخْطِ<sup>(١)</sup>.

قوله: «ومن سخط» هو بكسر الخاء. قال أبو السعادات: السخطُ: الكراهة لشيءٍ وعدم الرضا به<sup>(٢)</sup>. أي: من سخط على الله فيما دبره، فله السخط من الله، وكفى بذلك عقوبة.

وقد يُستدلُّ به على وجوب الرضا. وهو اختيار ابن عقيل. واختار القاضي عدمَ الوجوب، ورجحه شيخُ الإسلام، وابنُ القِيمِ<sup>(٣)</sup>.

قال شيخُ الإسلام: ولم يجيء الأمرُ [به] كما جاءَ الأمرُ<sup>(٤)</sup> بالصبر. وإنما جاءَ الثناءُ على أصحابه. قال: وأمَّا ما يُروى: من لم يصبر على بلائِي ولم يرض بقضائي، فليتَخَذْ رِيَا سوائِي.

فهذا إسرائيليٌّ، لم يصح عن النبي ﷺ<sup>(٥)</sup><sup>(٦)</sup>.

قال شيخُ الإسلام: وأعلى من ذلك - أي من الرضا - أن يشكر الله على المُصْبَحةِ، لما يرى من إِنعام الله عليه بها. انتهى<sup>(٧)</sup>. والله أعلم.

(١) قطعةٌ من أثرٍ: أخرجه ابن أبي الدنيا في «الرضا» رقم (٩٤) واليهقى في «شعب الإيمان» رقم (٢٠٥).

(٢) ابن الأثير، «النهایة» (٢/٢٥٠).

(٣) ابن القِيم، «من مدارج السالكين» (٢/١٧١، ١٨٤).

(٤) ساقطٌ من الأصل.

(٥) وكذلك ما أخرجه الطبراني في «الكبير» (٢٢/٣٢) و«الصغرى» (٤٨/٢) وأبو نعيم في «أخبار أصحابه» (٢/٢٢٨) واليهقى في «الشعب» رقم (١٩٦) من حديث أنس، مرفوعاً «من لم يرض بقضاء الله ويؤمن بقدر الله فليتمس إلهاً غيرَ الله» فقال الهيثى في «مجموع الزواائد» (٧/٢٧): فيه سُهيل بن أبي حزم، وقال السمعانى في «الأساب» (٢/١١٣): هذا إسنادٌ مُظلم، لا أصل له.

(٦) نقله ابن القِيم في «مدارج السالكين» (٢/١٧١).

(٧) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١١/٢٦٠).



(٣٥)

## باب

### ما جاء في الرياء.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: بابُ ما جاء في الرياء.

ش: أي: من النهي والتحذير. قال الحافظ: هو مشتقٌ من الرؤية، والمرادُ به: إظهارُ العبادة؛ لقصد رؤية الناس لها، فيحمدون صاحبها<sup>(١)</sup>.

والفرقُ بينه وبين السمعة: أنَّ الرياء لما يُرى من العمل، كالصلة. والسمعة لما يُسمع كالقراءة والوعظ والذكر. ويدخل في ذلك التحدثُ بما عمله.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: «قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا». [الكهف: ١١٠].

قوله: «قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ» أي: ليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء، بل ذلك كله لله وحده لا شريك له، أوحاه إلى «فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ» أي: يخافه: «فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا».

قوله: «أَحَدًا» نكرةٌ في سياق النهي تعمُّ، وهذا العمومُ يتناول الأنبياء والملائكة، والصالحين والأولياء، وغيرهم/. [١٣١/ ب]

قال شيخ الإسلام: أمَّا اللقاء: فقد فسرَه طائفةٌ من السلف والخلف بما يتضمن

(١) ابن حجر، «فتح الباري» (١١/ ٣٣٦).

المعاينة، وقالوا: لقاء الله، يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى يوم القيمة. وذكر الأدلة على ذلك<sup>(١)</sup>.

قال ابن القيم في الآية: أى: كما أنه إله واحد لا إله سواه، فكذلك ينبغي أن تكون العبادة له وحده لا شريك له. فكما تفرد بالله، يجب أن يفرد بالعبودية، فالعمل الصالح: هو الخالص من الرياء، المقيد بالسنة. انتهى<sup>(٢)</sup>.

وفي الآية: دليل على أن أصل الدين الذي بعث الله به رسوله ﷺ والمرسلين قبله، هو إفراد الله تعالى بأنواع العبادة؛ كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ». (الأنبياء: ٢٥).

والمخالف لهذا الأصل من هذه الأمة أقسام: إما طاغوت ينافع الله في ربوبيته وإلهيته، ويدعو الناس إلى عبادته، أو طاغوت يدعو الناس إلى عبادة الأوثان، أو مشرك يدعو غير الله، ويترقب إليه بأنواع العبادة أو بعضها، أو شاك في التوحيد: فهو أقرب حق، أم يجوز أن يجعل الله شريك في عبادته؟ أو جاهل يعتقد أن الشرك دين يقرب إلى الله تعالى. وهذا هو الغالب على أكثر العوام؛ لجهلهم وتقليلهم من قبلهم؛ لما اشتدت غربة الدين، ونسى العلم بدين المسلمين.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن أبي هريرة، مرفوعاً: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك معن فيه غيري تركته وشركته». رواه مسلم<sup>(٣)</sup>.

ش: قوله: «من عمل عملاً أشرك معن فيه غيري» أى: من قصد بعمله غيري من المخلوقين، تركته وشركته.

ولابن ماجة «فأنا منه برئ» وهو للذى أشرك<sup>(٤)</sup> قال الطيبى: الضمير المنصوب فى قوله: «تركته» يجوز أن يرجع إلى العمل.

قال ابن رجب: واعلم أن العمل لغير الله أقسام: فتارة يكون رياء محضاً كحال

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤٨٨/٦).

(٢) ابن القيم، «الجواب الكافى» (١٣٦).

(٣) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٩٨٥).

(٤) ابن ماجة في «السنن» رقم (٤٢٥٥). وقال البُوصيرى في «مصباح الزجاجة» (٢٩٥/٣): هذا إسناد صحيح.

المنافقين؛ كما قال تعالى: **﴿وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَىٰ يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾**. [النساء: ١٤٢] وهذا الرِّياءُ المحسُن، لا يكاد يصدر من مؤمن في فرض الصلاة والصيام. وقد يصدر في الصدقة الواجبة أو الحج، وغيرهما من الأعمال الظاهرة، أو التي يتعدى تفعُّلها؛ فإنَّ الإخلاص فيها عزيز. وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابت، وأنَّ صاحبه يستحق المقتَ من الله [١/١٣٢] والعقوبة.

وتارةً يكون العمل لله، ويشاركه الرِّياءُ. فإنَّ شاركه من أصله، فالتصوُّصُ الصحيحَة تدلُّ على بطلانه.

- وذكر أحاديثَ تدلُّ على ذلك - منها: هذا الحديث، وحديثُ شداد بن أوس، مرفوعاً «مَنْ صَلَّىٰ يُرَايَىٰ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ يُرَايَىٰ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ يُرَايَىٰ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: أَنَا خَيْرٌ قَسِيمٌ لِمَنْ أَشْرَكَ بِي، فَمَنْ أَشْرَكَ بِي شَيْئاً فَإِنَّ جَدَّهُ عَمَلَهُ وَقَلِيلُهُ وَكَثِيرُهُ لِشَرِيكِهِ الَّذِي أَشْرَكَ بِهِ. أَنَا عَنْهُ غَنِيٌّ». رواه أحمد<sup>(١)</sup>.

- وذكر أحاديثَ في المعنى - ثم قال: **فَإِنْ خَالَطَ نَيَّةُ الْجَهَادِ مُثْلَّةً نَيَّةً غَيْرِ الرِّيَاءِ**، مثلُ أخذِ أجراً للخدمة، أو أخذِ شيءٍ من الغنيمة، أو التجارة، نقص بذلك أجراً جهادهم، ولم يبطل بالكلية.

قال ابنُ رجب: وقال الإمامُ أحمدُ: **النَّاجِرُ وَالْمُسْتَاجِرُ وَالْمُكَارِيُّ**، أجرُهُمْ على قدرِ ما يخلُصُ من نياتِهم في غزوَاتهم، ولا يكونون مثلَ من جاهدَ بنفسِه ومالِه، لا يخلط به غيره.

وقال أيضًا - فيمن يأخذ جُعلاً على الجهاد -: إذا لم يخرج لأجل الدرَّاهم، فلا بأس. كأنه خرج لدينه، **فَإِنْ أَعْطَى شَيْئاً أَخْذَهُ**<sup>(٢)</sup>.

وروى عن عبد الله بن عمرو، قال: إذا أجمع أحدكم على الغزو، فعرضه الله رزقاً، فلا بأس بذلك. وأما إنَّ أحدكم إنْ أعطى دراهمَ غزاً، وإنْ لم يُعطِ دراهمَ لم يغزِ، فلا خير في ذلك.

(١) أحمد في «المستند» (٤/ ١٢٥، ٤/ ١٢٦).

(٢) ينظر: أبو دارد «المسائل» (٢٥١)، وابن هانئ «المسائل» رقم (١٦٣٥)، ابن قنادة «المفتى» (١٣/ ١٦٣).

وروى عن مجاهد، أنه قال - في حج الجمال وحج الأجير، وحج التاجر -:  
هو تام لا ينقص من أجورهم شيء. أي: لأن قصدَهم الأصلي، كان هو الحج  
دون التكسب.

قال: وأما إن كان أصل العمل لله، ثم طرأ عليه نية الرياء: فإن كان خاطرًا ثم  
دفعه، فلا يضره بغير خلاف. وإن استرسل معه، فهل يُحيط عمله أم لا،  
ويُجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف، قد حکاه  
الإمام أحمد، وابن جرير، ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك، وأنه يُجازى بنيته  
الأولى، وهو مروي عن الحسن وغيره.

[فاما إذا عمل العمل لله خالصا ثم ألقى الله له الثناء الحسن في قلوب  
المؤمنين بذلك، ففرح بفضل الله ورحمته، واستبشر بذلك، لم يضره  
ذلك].<sup>(١)</sup>

وفي هذا المعنى: جاء حديث أبي ذر، عن النبي ﷺ أنه سُئل عن الرجل،  
[١٣٢/ب] يعمل العمل من الخير يحمدُ الناس / عليه، فقال: «تلك عاجل بشري المؤمن». رواه مسلم<sup>(٢)</sup> انتهى ملخصا<sup>(٣)</sup>.

قلت: وعمّا هذا المقام يتبيّن في شرح حديث أبي سعيد، إن شاء الله تعالى.  
قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن أبي سعيد، مرفوعاً: «لا أخبركم بما  
هو أخوّف عليكم عندي من المسيح الدجال؟» قالوا: بلـى، قال:  
«الشركُ الخفي: يقوم الرجلُ فيصلـى فيزـين صلاته؛ لما يرى من نظر رجل». رواه أحمد<sup>(٤)</sup>.

ش: وروى ابن خزيمة في (صحيحه)، عن محمود بن لبيد، قال: خرج  
رسول الله ﷺ فقال: «أيها الناس، إياكم وشرك السرائر» قالوا: يا رسول الله وما

(١) إضافة من «الجامع» و«تيسير العزيز الحميد» بقتضيـها السياق.

(٢) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٤٢).

(٣) ابن رجب، «جامع العلوم والحكم» (١/٧٩ - ٨٤). ط مؤسسة الرسالة

(٤) أحمد في «المسنـد» (٣٠/٢)، وآخرـه ابن ماجـة في «الـسنـن» رقم (٤٢٠). قال الـبوصـيرـي في «مـصـبـاحـ الزـجاجـة» (٢٩٦/٣): هذا إسـنـادـ حـسـنـ.

شركُ السرائر؟ قال: «يقوم الرجلُ فيصلٍ فيزيَن صلاته جاهداً لِما يرى من نظر الرجل إليه، فذلك شركُ السرائر»<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن أبي سعيد). هو الخدرى. وتقديم.

قوله: «الشركُ الخفي» سماه خفياً لأن صاحبه يُظهر أنَّ عمله الله، وقد قصد غيره، أو شركه فيه بتزيين صلاته لأجله.

وعن شداد بن أوس، قال: كنَّا نعدُ الرياء على عهد رسول الله ﷺ الشرك الأصغر. رواه ابنُ أبي الدنيا في (كتاب الإخلاص)، وابنُ جرير في (التهذيب)، والطبرانيُّ، والحاكم وصححه<sup>(٢)</sup>.

وقال ابنُ القِيم: وأما الشركُ الأصغر<sup>(٣)</sup>، فكيسير الرياء، والتصنُّع للملائكة والخلف بغير الله، وقولِ الرجل للرجل: ما شاء الله وشئت، وهذا من الله ومنك، وأنا بالله وبك، وما لي إِلا الله وأنت، وأنا متوكلٌ على الله وعليك، ولو لا الله وأنت لم يكن كذا وكذا. وقد يكون هذا شركاً أكبر، بحسب حال قائله ومقصدده. انتهى<sup>(٤)</sup>.

ولا خلاف أنَّ الإخلاص شرطٌ لصحة العمل وقوبله، وكذلك المتابعة؛ كما قال الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى، في قوله تعالى: «لَيْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا». [الملك: ٢] قال: أخلصه وأصوبه.

قيل: يا أبا علي، ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إنَّ العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يُقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، فالخاصُ ما كان لله، والصوابُ ما كان على السنة<sup>(٥)</sup>.

(١) ابن خزيمة في «ال الصحيح» رقم (٩٣٧)، بساند حسن، كما قال الذهبي في «المهذب من سن البهقي».

(٢) ٢٦١/٢.

(٣) ابن أبي الدنيا في «كتاب الإخلاص» كما في «الدر المثور» (٤٧٠/٥) والطبراني في «الكبير» رقم (٧١٦٠) والحاكم في «المستدرك» (٣٢٩/٤) وصححه ورافقه الذهبي.

(٤) وحده الصابط له: كل وسيلة وذرية يُتطرّق منها إلى الشرك الأكبر، من الإرادات والأقوال والأفعال، التي لم تبلغ رُتبة العبادة. «القولُ السديد» (٥٣).

(٥) ابن القِيم، «مدارج السالكين» (٣٤٤/١).

(٦) نقله: ابن تيمية، «الاستقامة» (٣٠٩/٢)، وابن رجب، «جامع العلوم والحكم» (٧٢/١).

وفي الحديث من الفوائد: شفقةُ النَّبِيِّ عَلَى أُمَّتِهِ ونَصْحَةُ لَهُمْ، وَأَنَّ الرِّيَاءَ  
[١/١٣٣] أَخْوَفُ / عَلَى الصَّالِحِينَ مِنْ فَتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ . فَإِذَا كَانَ النَّبِيُّ يَخَافُ عَلَى  
سَادَاتِ الْأُولِيَاءِ مَعَ قُوَّةِ إِيمَانِهِمْ وَعِلْمِهِمْ ، فَغَيْرُهُمْ مَنْ هُوَ دُونَهُمْ بِأَضْعَافٍ أُولَى  
بِالْخَوْفِ مِنَ الشَّرِكِ ، أَصْغَرُهُ وَأَكْبَرُهُ .

(٣٦)

## باب

### من الشرك: إرادة الإنسان بعمله الدنيا

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من الشرك: إرادة الإنسان بعمله الدنيا.

ش: فإن قيل: فما الفرق بين هذه الترجمة، وبين ترجمة الباب قبله؟.

قلت: بينما عموم وخصوص مطلق، يجتمعان في مادة، وهو إذا أراد الإنسان بعمله التزيين عند الناس والتتصنع لهم والثناء، فهذا رداء كما تقدم بيانه، كحال المنافقين. وهو أيضاً إرادة للدنيا بالتصنع عند الناس، وطلب المدحه منهم والإكرام.

ويفارقه الرياء، بكونه عمل عملاً صالحاً، أراد به عرضاً من الدنيا، كمن يُجاهد ليأخذ مالاً؛ كما في الحديث: «تعس عبد الدينار»<sup>(١)</sup> أو يُجاهد للمغنم، أو غير ذلك من الأمور التي ذكرها شيخنا<sup>(٢)</sup> عن ابن عباس، وغيره من المفسرين في معنى «من كان يُريد الحياة الدنيا وزينتها»<sup>(٣)</sup>. [هود: ١٥].

وأراد المصنف رحمة الله بهذه الترجمة وما بعدها: أن العمل لأجل الدنيا، شركٌ يُنافي كمال التوحيد الواجب، ويحيط الأعمال. وهو أعظم من الرياء؛ لأن مرید الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأمام الرياء فقد يعرض له في عمل دون عمل، ولا يسترسل معه، والمؤمن يكون حذراً من هذا وهذا.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقوله تعالى: «من كان يُريد الحياة الدنيا وزينتها نُوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لا يُحسون \* أولئك الذين ليس لهم في

(١) قطعة من حديث، سياني تخرجه قريباً.

(٢) العلامة المجدد، محمد بن عبد الوهاب رحمة الله تعالى.

(٣) سياني نص كلامه بعد قليل.

الآخرة إلا النار وحيط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون». [هود: ١٥ - ١٦].

ش: قال ابن عباس: «من كان يريد الحياة الدنيا» أي: ثوابها «وزينتها» أي: ما لها «نفع» نوفر لهم ثواب أعمالهم، بالصحة والسرور في المال والأهل والولد «وهم فيها لا يخسرون» لا ينقصون. ثم نسختها «من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد». [الإسراء: ١٨] الآية<sup>(١)</sup> رواه النحاس في (ناسخه)<sup>(٢)</sup>.

قوله: ثم نسختها، أي: قيدتها، فلم تبق الآية على إطلاقها.

وقال قتادة: يقول: من كانت الدنيا همة وطلبته ونيته، جازاه الله بحسنته في الدنيا ثم يُفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يُعطي بها جزاء. وأما المؤمن فيجازى بحسنته في الدنيا، ويُثاب عليها في الآخرة. ذكره ابن جرير بسنده<sup>(٣)</sup>.

ثم ساق حديث أبي هريرة، عن ابن المبارك، عن حمزة بن شريح، قال: حدثني الوليد بن أبي الوليد أبو عثمان، أن عقبة بن مسلم حدثه، أن شفقي بن ماتع<sup>(٤)</sup> الأصبعي حدثه: أنه دخل المدينة، فإذا هو برجل قد اجتمع عليه الناس، فقال: من هذا؟ فقالوا: أبو هريرة. فدنت منه حتى قعدت بين يديه، وهو يُحدث<sup>(٥)</sup>. فلما سكت وخلا. قلت: أنشدك بحق وبحق لما حدثني حديثاً سمعته من رسول الله ﷺ، عقلته وعلمته. فقال أبو هريرة: أفعل، لأحدثك حديثاً [١٣٣] حدثني رسول الله ﷺ في هذا البيت، ما فيه أحد غيري / وغيره، ثم نَسَخَ<sup>(٦)</sup> أبو هريرة نَسْخَة، ثم أفاق، فقال: لأحدثك حديثاً حدثني رسول الله ﷺ في هذا البيت، ما فيه أحد غيري وغيره، ثم نَسَخَ أبو هريرة نَسْخَة أخرى، ثم مال خاراً على وجهه، واشتد به طويلاً! ثم أفاق، فقال: حدثني رسول الله ﷺ: «أن الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيمة، نزل إلى أهل القيمة ليقضي بينهم، وكل أمّةٍ جاثية.

(١) (ط): الآيتين.

(٢) النحاس في «الناسخ والمنسوخ» (١٧٧).

(٣) «تفسير» ابن جرير الطبرى رقم (١٨٠ - ١٩).

(٤) ثقة من الثالثة، أرسل حديثاً فذكره بعضهم في الصحابة خطأ، مات في خلافة هشام. «تقريب» (٢٦٨).

(٥) شَهَقَ حتى كاد يُعشى عليه، وإنما يُعقل ذلك تشوقاً أو أسفًا. «القاموس»، (ترتيب) (٤/ ٣٧٥).

فأوَّلُ مَنْ يَدْعُو بِهِ رَجُلٌ جَمَعَ الْقُرْآنَ، وَرَجُلٌ قُتُلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَرَجُلٌ كَثِيرٌ  
الْمَالِ. فَيَقُولُ اللَّهُ لِلْقارئِ: ألمْ أَعْلَمُكَ مَا أَنْزَلْتُ عَلَى رَسُولِي؟ قَالَ: بَلِي يَاربِّ،  
قَالَ: فَمَاذَا عَمِلْتَ فِيمَا عَلِمْتَ؟ قَالَ: كُنْتُ أَقْوَمُ آنَاءَ النَّهَارِ. فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ:  
كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ الْمَلَائِكَةُ: كَذَبْتَ! وَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ فَلَانُ قَارِئٌ  
فَقَدْ قَيْلَ ذَلِكَ! .

وَيُؤْتَى بِصَاحِبِ الْمَالِ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: ألمْ أُوسِّعَ عَلَيْكَ حَتَّى لَمْ أَدْعُكَ تَحْتَاجَ  
إِلَى أَحَدٍ؟ قَالَ: بَلِي يَاربِّ، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيمَا أَتَيْتَكَ؟ قَالَ: كُنْتُ أَصْلُ الرَّحْمَ  
وَأَتَصْدِقُ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ الْمَلَائِكَةُ: كَذَبْتَ، وَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: بَلْ  
أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ فَلَانُ جَوَادٌ، فَقَدْ قَيْلَ ذَلِكَ! .

وَيُؤْتَى بِالَّذِي قُتُلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَيَقُولُ اللَّهُ: فَمَاذَا قُتِلْتَ؟ فَيَقُولُ: أَمْرَتُ  
بِالْجَهَادِ فِي سَبِيلِكَ، فَقَاتَلْتُ حَتَّى قُتُلْتَ، فَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: كَذَبْتَ، وَتَقُولُ لَهُ  
الْمَلَائِكَةُ: كَذَبْتَ، وَيَقُولُ اللَّهُ لَهُ: بَلْ أَرَدْتَ أَنْ يُقَالَ: فَلَانُ جَرَيءٌ، وَقَدْ قَيْلَ  
ذَلِكَ! .

ثُمَّ ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى رُكْبَتِي، فَقَالَ: «يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، أُولَئِكَ الْمُلَائِكَةُ أَوَّلُ  
خَلْقِ اللَّهِ تُسْعَرُ بِهِمِ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(١)</sup>.

وَقَدْ سُئِلَ شِيخُنَا الْمَصْنُفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، عَنْ هَذِهِ الْآيَةِ؟ فَأَجَابَ بِمَا حَاصَلَهُ:  
ذُكْرُ عَنِ السَّلْفِ فِيهَا أَنْوَاعٌ مَا يَفْعُلُهُ النَّاسُ الْيَوْمَ، وَلَا يَعْرِفُونَ مَعْنَاهُ.

فَمِنْ ذَلِكَ: الْعَمَلُ الصَّالِحُ، الَّذِي يَفْعُلُهُ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ: مِنْ  
صَدَقَةٍ وَصَلَاةٍ، وَصَلَةٍ وَإِحْسَانٍ إِلَى النَّاسِ، وَتَرْكٍ ظُلْمًا، وَنَحْوُ ذَلِكَ مَا يَفْعُلُهُ  
الإِنْسَانُ أَوْ يَتَرَكُهُ خَالِصًا لِلَّهِ .

لَكِنَّهُ لَا يُرِيدُ ثَوَابَهُ فِي الْآخِرَةِ، إِنَّمَا يُرِيدُ أَنْ يُجَازِيَهُ اللَّهُ بِحَفْظِ مَالِهِ وَتَنْمِيَتِهِ، أَوْ  
حَفْظِ أَهْلِهِ وَعِيَالِهِ، أَوْ إِدَامَةِ النِّعَمِ عَلَيْهِمْ، وَلَا هُمْ لَهُ فِي طَلْبِ الجَنَّةِ وَالْهَرَبِ مِنِ  
النَّارِ. فَهَذَا يُعْطِي ثَوَابَ عَمَلِهِ فِي الدُّنْيَا، وَلَيْسَ لَهُ فِي الْآخِرَةِ نَصِيبٌ. وَهَذَا  
النَّوْعُ، ذَكْرُهُ أَبْنُ عَبَّاسٍ.

(١) أَبْنُ جَرِيرَ الطَّبَرِيِّ فِي «التَّفْسِيرِ» رَقْمُ (٢٨-٢٩) وَأَصْلُهُ فِي «صَحِيفَةِ مُسْلِمٍ» بِرَقْمِ (٥٠٠-٥١).

[١٣٤] النوع الثاني: وهو أكْبَرُ من الأول، / وأحْوَفُ، وهو الذي ذكره مجاهدٌ في الآية: أَنَّهَا نَزَّلَتْ فِيهِ، وَهُوَ أَنْ يَعْمَلْ أَعْمَالًا صَالِحةً<sup>(١)</sup> وَنِيَّةً رِيَاءً لِلنَّاسِ، لَا طَلْبٌ ثَوَابَ الْآخِرَةِ.

النوع الثالث: أَنْ يَعْمَلْ أَعْمَالًا صَالِحةً يَقْصِدُ بِهَا مَا لَا، مثَلَّ أَنْ يَحْجُجْ مَلَلْ يَأْخُذُهُ لَا لِلَّهِ، أَوْ يَهَاجِرْ لِدُنْهَا يَصِيبُهَا، أَوْ امْرَأَةٍ يَتَزَوَّجُهَا، أَوْ يَجَاهِدُ لِأَجْلِ الْمُغْنِمِ. فَقَدْ دُكِرَ أَيْضًا هَذَا النَّوْعُ فِي تَفْسِيرِ هَذِهِ الْآيَةِ، وَكَمَا يَتَعَلَّمُ الرَّجُلُ لِأَجْلِ مَدْرَسَةِ أَهْلِهِ أَوْ مَكْسِبِهِمْ أَوْ رِيَاستِهِمْ، أَوْ يَتَعَلَّمُ الْقُرْآنَ وَيَوَاظِبُ عَلَى الصَّلَاةِ لِأَجْلِ وَظِيفَةِ الْمَسْجِدِ، كَمَا هُوَ وَاقِعٌ كَثِيرًا.

النوع الرابع: أَنْ يَعْمَلْ بِطَاعَةِ اللَّهِ، مُخْلِصًا فِي ذَلِكَ اللَّهَ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَكِنَّهُ عَلَى عَمَلٍ يُكَفِّرُهُ كُفَّارًا يَخْرُجُهُ عَنِ الْإِسْلَامِ. مثَلُ اليهودِ وَالنَّصَارَى، إِذَا عَبَدُوا اللَّهَ، أَوْ تَصَدَّقُوا أَوْ صَامُوا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَالدَّارِ الْآخِرَةِ. وَمثَلُ كَثِيرٍ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، الَّذِينَ فِيهِمْ كُفَّارٌ أَوْ شُرَكٌ أَكْبَرُ، يَخْرُجُهُمْ مِنِ الْإِسْلَامِ بِالْكُلِّيَّةِ، إِذَا أَطَاعُوا اللَّهَ طَاعَةً خَالِصَةً يُرِيدُونَ بِهَا ثَوَابَ اللَّهِ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ، لَكِنَّهُمْ عَلَى أَعْمَالٍ تُخْرِجُهُمْ مِنِ الْإِسْلَامِ، وَتَمْنَعُ قِبَولَ أَعْمَالِهِمْ.

فَهَذَا النَّوْعُ أَيْضًا قَدْ دُكِرَ فِي هَذِهِ الْآيَةِ، عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ وَغَيْرِهِ، وَكَانَ السَّلْفُ يَخْافُونَ مِنْهَا.

قال بعضُهُمْ: لَوْ أَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ تَقْبَلُ مِنِي سُجْدَةً وَاحِدَةً لِتَمْنِيتِ الْمَوْتِ؛ لَأَنَّ اللَّهَ يَقُولُ: «إِنَّمَا يَتَقْبَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ»<sup>(٢)</sup>. [المائدة: ٢٧].

ثُمَّ قَالَ: بَقِيَ أَنْ يُقَالَ: إِذَا عَمِلَ الرَّجُلُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ وَالزَّكَاةِ وَالصُّورَمِ وَالْحَجَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ، طَالِبًا ثَوَابَ الْآخِرَةِ، ثُمَّ بَعْدَ ذَلِكَ عَمِلَ أَعْمَالًا قَاصِدًا بِهَا الدُّنْيَا، مثَلًا أَنْ يَحْجُجْ فِرَضَةَ اللَّهِ، ثُمَّ يَحْجُجْ بَعْدَهُ لِأَجْلِ الدُّنْيَا، كَمَا هُوَ وَاقِعٌ، فَهُوَ لَمَّا غَلَبَ عَلَيْهِ مِنْهَا.

(١) ساقطٌ مِنَ الْأَصْلِ، وَهُوَ انتِقَالٌ نَظرٌ.

(٢) أَخْرَجَهُ أَبْنُ عَسَكِرٍ، كَمَا فِي «الدرُّ المُشَوَّر» (٣/٥٧) عَنْ أَبْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا.

وقد قال بعضُهم: القرآنُ كثيراً ما يذكر أهلَ الجنةِ الخَلْصَ وأهلَ النارِ الخَلْصَ،  
ويُسْكِنُ عن صاحبِ الشَّابَتَيْنِ، وهو هذَا وآمِثَالُهُ انتهى<sup>(١)</sup>.

قال المصنفُ رحمهُ اللهُ تعالى: في (الصحيح) عن أبي هريرة، قال: قال رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تَعْسَ عَبْدُ الدِّينَارِ تَعْسَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ، تَعْسَ عَبْدُ الْخَمِيسَةِ، تَعْسَ عَبْدُ الْخَمِيلَةِ، إِنْ أَعْطَى رَضِيَّ، وَإِنْ لَمْ يُعْطِ سَخَطَ، تَعْسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شَيْكَ فَلَا  
أَنْقَشَ». طَوْبَى لِعَبْدِ الْخَمِيلَةِ بِعَنَانِ فَرْسَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَشَعَّتْ رَاسَهُ، مُغْبِرَةً قَدْمَاهُ.  
إِنْ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنْ  
اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعَ»<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (في الصحيح) أي: (صحيح البخاري).

قوله: «تَعْسَ» هو بكسر العين، ويجوز الفتح، أي: سقط، والمراد هنا:  
هلك. قاله الحافظ. وقال في موضع آخر: وهو ضدُّ سعد أي: شفى<sup>(٣)</sup>. وقال  
أبوالسعادات: يقال تعس يتعرّض. أي: عَرَّ وانكبَ لوجبه. وهو دعاءٌ عليه  
بالهلاك<sup>(٤)</sup>.

قوله: «عَبْدُ الدِّينَارِ» هو المعروف من الذهب، كالثقال في الوزن. زنته: درهم  
وئمن درهم.

قوله: «تَعْسَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ» وهو من الفضة، قدره الفقهاء بالشمير وزناً، وعندنا  
منه درهمٌ من ضرب بنى أمية، وهو زنةٌ خمسين حبة شمير وخمساً حبة.  
سماه عبداً له؛ لكونه هو المقصود بعمله. فكلُّ من توجه بقصده لغير الله، فقد  
جعله شريكاً لله في عبوديته، كما هو حالُ الأكثر.

قوله: «تَعْسَ عَبْدُ الْخَمِيسَةِ» قال أبوالسعادات: هي ثوب خز أو صوفٍ  
معلم، وقيل: لا تُسمى خميسة إلا أن تكون سوداء معلمة؛ وتُجمع  
على خمائص. والخميسة - بفتح الخاء المعجمة - قال أبوالسعادات: ذات

(١) الشيخ محمد بن عبد الوهاب، «كتاب الاستباط»، ١٢٠ - ١٢٣.

(٢) البخاري في «الصحيح» رقم ٢٨٨٦، ٢٨٨٧، ٦٤٣٥.

(٣) ابن حجر، «فتح الباري»، ٢٥٤/١١، ٨٢/٦.

(٤) ابن الأثير، «النهاية»، ١٩٠/١.

الْخَمْلُ - ثِيَابٌ لَهَا خَمْلٌ مِنْ أَىْ شَيْءٍ كَانَ<sup>(١)</sup>.

قوله: «تعس وانتكس» قال الحافظ: هو بالمعنى المهمة، أي: عاوده المرض. وقال أبو السعادات: أي: انقلب على رأسه. وهو دعاء عليه بالخيبة<sup>(٢)</sup>.

قال الطيب: فيه الترقى بالدعاء عليه؛ لأنّه إذا تعس، انكبّ على وجهه. فإذا انتكس، انقلب على رأسه بعد أن سقط.

قوله: «إِذَا شِيكَ» أي أصابته شوكة «فلا انتقش» أي: فلا يقدر على إخراجها بالمنقاش. قاله أبو السعادات<sup>(٣)</sup>.

والمراد: أنّ من كانت هذه حالة [فإنّه يستحقّ أن يُدعى عليه بما يسأوه في العاقد، ومن كانت هذه حالة]<sup>(٤)</sup> فلا بدّ أن يجد أثراً هذه الدعوات، من الواقع فيما يضره في عاجل دُنياه وأجل آخراء.

قال شيخ الإسلام: فسمّاه النبي ﷺ عبد الدينار والدرهم، وعبد القطيفة وعبد الخيمصة. وذكر فيه ما هو دعاء بلفظ الخبر، وهو قوله: «تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش» وهذه حال من إذا أصابه شر لم يخرج منه ولم يُفلح؛ لكونه تعس وانتكس، فلا نال المطلوب، ولا خلص من المكروره.

وهذا حال من عبد المال، وقد وصف ذلك بأنه «إِنْ أَعْطَى رَضِيَّ، وَإِنْ مُنِعَ سَخْطَ»؛ كما قال تعالى: «وَمَنْهُمْ مِنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ / إِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضِيَاً وَإِنْ لَمْ يُعْطُوْنَ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْتَخْطُونَ». [التوبة: ٥٨].

فرضناه لغير الله، وسخطهم لغير الله. وهكذا حال من كان متعلقاً ببرائة أو بصورة، ونحو ذلك من أهواه نفسه. إنّ حصل له رضي، وإن لم يحصل له سخط. فهذا عبد ما يهواه من ذلك، وهو رقيق له؛ إذ الرّق والعبودية في الحقيقة: هو رق القلب وعبوديته، فما استرق القلب واستعبده فهو عبد له.

(١) ابن الأثير، «النهاية» (٨١/٢).

(٢) ابن الأثير «المصدر السابق» (١١٥/٥).

(٣) ابن الأثير «المصدر السابق» (١٠٦/٥).

(٤) إضافة من (هـ) و(ط).

- إلى أن قال -: وهكذا أيضاً طالبُ المال، فإنَّ ذلك يستعبدُ ويسترقُّ، وهذه الأمور نوعان:

فمنها: ما يحتاج إلى العبد، كما يحتاج إلى طعامه وشرابه، ومنكحه ومسكته، ونحو ذلك. فهذا يطلب من الله، ويرغب إليه فيه، فيكون المالُ عنده يستعمله في حاجته: بنزلة حماره الذي يركبه، ويساطِه الذي يجلس عليه، من غير أن يستعبده فيكون هلوعاً.

ومنها: ما لا يحتاج إلى العبد، فهذا ينبغي أن لا يعلق قلبه بها. فإذا تعلق قلبه بها، صار مستعبدًا لها [وربما صار مستعبدًا<sup>(١)</sup>] معتمدًا على غير الله فيها. فلا يبقى معه حقيقة العبودية لله، ولا حقيقة التوكل عليه، بل فيه شعبةٌ من العبادة لغير الله، وشعبة من التوكل على غير الله.

وهذا من أحق الناس بقوله ﷺ: «تعس عبدُ الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميسة، تعس عبد الخمالة» وهذا هو عبدُ لهذه الأمور، ولو طلبها من الله؛ فإنَّ الله إذا أعطاها إياها رضي، وإن منعها إياها سخط.

وإنما عبدُ الله: من يرضيه ما يرضي الله، ويُسخطه ما يُسخط الله، ويحبُ ما أحبَ الله ورسوله، ويبغض ما أبغض الله ورسوله، ويواли أولياء الله، ويُعادى أعداء الله، فهذا الذي استكمَل الإيمان. انتهى ملخصاً<sup>(٢)</sup>.

قوله: «طُوبى لعبد» قال أبو السعادات: طُوبى، اسم الجنة، وقيل: هي شجرٌ فيها<sup>(٣)</sup>.

ويؤيد هذا: ما روى ابنُ وهب - بسنده - عن أبي سعيد، قال رجلٌ: يا رسول الله وما طوبى؟ قال: «شجرةٌ في الجنة مسيرة مائة سنة، ثيابُ أهل الجنة تخرج من أكمامها»<sup>(٤)</sup>.

ورواه الإمامُ أحمد: حدثنا حسن بن موسى، سمعت عبدَ الله بن أبيه، حدثنا

(١) ساقط من الأصل.

(٢) ابن تيمية «مجموع الفتاوى» (١٠ / ١٨٠ - ١٩٠).

(٣) ابن الأثير، «النهاية» (١٤١ / ٢).

(٤) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٢٠٣٩٥).

[١٣٥/ب] دراج أبو السمع، أنَّ أباً الهيثم حدَّثَهُ، عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله ﷺ: أنَّ رجلاً قال: يا رسول الله، طُوبى لمن رأك وأمن بك. قال: «طُوبى لمن رأني وأمن بي، ثم طُوبى ثم طوبى لمن آمن بي ولم يرني» قال له رجل: وما طُوبى؟ قال: «شجرةٌ في الجنة مسيرة مائة عام، ثيابُ أهل الجنة تخرج من أكمامها»<sup>(١)</sup>. قوله شواهدُ في (الصحيحين)<sup>(٢)</sup> وغيرِها<sup>(٣)</sup>.

وقد روى ابنُ جرير، عن وهب بن مُنبهٍ ها هنا أثراً غريباً عجيباً. قال وهب رحمة الله تعالى: إنَّ في الجنة شجرةً يُقال لها: طُوبى، يسير الراكبُ في ظلها مائة عام لا يقطعها: زهرُها رياطٌ، وورقُها بُرودٌ، وقضبانها عَنْبرٌ، وبطحاؤها ياقوتٌ، وترابها كافورٌ، وَوَحْلَها مسكٌ.

يخرج من أصلها أنهارُ الخمر واللبن والعسل، وهي مجلسٌ لأهل الجنة. في بينما هم في مجلسهم، إذ أتتهم الملائكةُ من ربِّهم يقودون نُجلاً مزمومةً بسلاسل من ذهبٍ، وجوهها كالünsاب من حُسنها، ووَرَبَّها كخزَّ المزعزى من لينه، عليهها رحالٌ الواحةٌ من ياقوتٍ، ودفوفها من ذهبٍ، وثيابها من سنديس وإستبرق، فينيخونها، ويقولون: إنَّ ربنا أرسلنا إليكم لتزوروه وتسَلِّموا عليه، قال: فيركبونها.

قال: فهي أسرعُ من الطائر، وأوْطأ من الفراش. نُجباً من غير مهنة، يسير الراكبُ إلى جنب أخيه وهو يكلمه ويناجيه، لا تصيب أذنَ راحلة منها أذنَ صاحبتها، ولا تركُ راحلةٍ ترك الأخرى<sup>(٤)</sup>، حتى إنَّ الشجرة لتنتحى عن طريقهم؛ لِلناسِ تُفرق بين الرجل وأخيه.

قال: فـيأتون إلى الرحمن الرحيم، فيسفرُ لهم عن وجهه الكريم حتى ينظروا إليه، فإذا رأوه قالوا: اللهم أنت السلام ومتَّ السلام، وحقٌ لك الجلال والإكرام، قال: فيقول تبارك وتعالى عند ذلك: أنا السلامُ ومني السلام، وعليكم حَقَّتْ رحمتي ومحبتي، مرحباً بعبادِي الذين خشونَ بالغيب وأطاعوا أمرِي.

(١) أحمد في (المسندة) (٧١/٣).

(٢) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦٥٥٣) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٨٢٨).

(٣) أحمد في (المسندة) (٥/٢٤٨، ٢٥٧، ٢٦٤) وابن حبان في «ال صحيح» (٩/١٧٨) من حديث أبي أمامة، وانظر «مجمع الرواية» (٦٦/١٠).

(٤) ولعل الصواب: ورك، كما به إلَيْه محقق «تفسير الطبرى».

قال: فيقولون: ربنا إنا لم نعبدك حق عبادتك، ولم نقدرك حق قدرك، فاذن لنا بالسجود قدامك. قال: فيقول الله تعالى: إنها ليست بدار نصب ولا عبادة، ولكنها دار ملك ونعميم، وإنى قد رفعت عنكم نصب العبادة، فسلوني ما شئتم، فإن لكل رجلا منكم أمنيته. فيسألونه، حتى إن أقصرهم أمنية/ ليقول: ربى، [١٣٦] تنافس أهل الدنيا في دنياهم فتضايقوا، رب فاتنى مثل كل شيء كانوا فيه من يوم خلقتها إلى أن انتهت الدنيا، فيقول الله تعالى: لقد قصرت بك [اليوم]<sup>(١)</sup> أمنيتك، ولقد سالت دون متزلك. هذا لك مني [وسأخلفك بمتركتي]<sup>(٢)</sup>; لأنه ليس في عطائي نكد ولا قصر يد<sup>(٣)</sup>.

قال: ثم يقول: اعرضوا على عبادي ما لم تبلغ أماناتهم، ولم يخطر لهم على بال. قال: فيعرضون عليهم حتى تقصرون بهم أماناتهم التي في أنفسهم، فيكون فيما يعرضون عليهم: برادين مقرنة على كل أربعة منها سرير من ياقوته واحدة على كل سرير منها قبة من ذهب مفرغة، في كل قبة منها فرش من فرش الجنة مُظاهرة، في كل قبة منها جاريتان من المور العين. على كل جارية منها ثوبان من ثياب الجنة، وليس في الجنة لون إلا وهو فيها، ولا ريح طيب إلا قد عبق بهما. ينفرد ضوء وجههما غلظ القبة، حتى يظن من يراهما أنهما دون القبة. يُرى مخهما من فوق سوقيهما كالسلك الأبيض في ياقوته حمراء، يريان له من الفضل على صاحبته كفضل الشمس على الحجارة أو أفضل. ويرى لهما مثل ذلك. ثم يدخل إليهما فيحيانه ويقبلانه ويعانقانه، ويقولان له: والله ما ظلنا أن الله يخلق مثلك، ثم يأمر الله تعالى الملائكة فيسرون بهم صفا في الجنة، حتى يتنهى كل رجل منهم إلى متزنته التي أعدت له<sup>(٤)</sup>.

وقد روى هذا الأثر ابن أبي حاتم بسنده، عن وهب بن مُنبه، وزاد: فانتظروا إلى موهب ربكم الذي وهب لكم، فإذا بقباب في الرفيق الأعلى، وغرف مبنية من الدر والمرجان، وأبوابها من ذهب، وسررها من ياقوت، وفرشها من سندس واستبرق، ومنابرها من نور. يف سور من

(١) إضافة من «التفسير».

(٢) (هـ) «والفسير»: تصريح.

(٣) ابن جرير في «التفسير» (١٤٨/١٣).

أبوابها وعراضها نورٌ مثل شعاع الشمس، عنده مثل الكوكب الدرى فى النهار المضي.

وإذا بقصور شامخة فى أعلى علّيين، من الياقوت يزهوها نورُها، فلو لا أنه مُسخرٌ إذا لالتمع الأبصار. فما كان من تلك القصور من الياقوت الأبيض، فهو مفروشٌ بالحرير الأبيض. وما كان منها من الياقوت الأخضر، فهو مفروشٌ [بالسندس الأخضر] / بـ[١٣٦]، وما كان منها من الياقوت الأصفر، فهو مفروشٌ بالارجوان الأصفر. مُبوبٌ بالزمرد الأخضر، والذهب الأحمر، والفضة البيضاء، قوائمه وأركانها من الجوهر، وشرفها قبابٌ من لؤلؤ، وبروجها غرفٌ من المرجان.

فلما انصرفوا إلى ما أعطاهم ربُّهم، قُرِبُت لهم براذينٌ من ياقوت أبيض، منفوخ فيها الروح، تحتها الولدان المخلدون، ييد كلٌّ وليد منهم حكمة برذون من تلك البراذين، وجلها وأعنتها من فضةٍ بيضاء منظومة بالدر والياقوت، سروجها سررٌ موضوعة مفروشة بالسندس والاستبرق.

فانطلقت بهم تلك البراذين ترَفُّ بهم ينظروا رياض الجنة، فلما انتهوا إلى منازلهم وجدوا الملائكة قعوداً على منابر من نورٍ، يتظرونهم ليزوروهم ويصافحونهم ويهنّوهم كرامة ربهم. فلما دخلوا قصورَهم وجدوا فيها جميعاً ما تطاول به عليهم وما سألوا وتنووا، وإذا على كل باب قصرٍ من تلك القصور أربعة جنان: جنستان ذواتاً أفنان، وجنستان مُذهباتٌ، وفيهما عينان نصاختان، فيهما من كل فاكهة زوجان، وحوّرٌ مقصورات في الخيام.

فلما تبُّوا منازلهم، واستقرروا قرارهم، قال لهم ربُّهم: فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدْتُكُمْ حَقَّاً؟ قالوا: نَعَمْ وَرَبَّنَا. قال: هل رضيتم ثواب ربكم؟ قالوا: ربنا رضينا فارض عنا، قال: فبِرَضَائِكُمْ أَحَلَّتُكُمْ دَارِي وَنَظَرَتُمْ إِلَى وَجْهِي، فعند ذلك قالوا: «الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَدْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لِغَفْرَانٍ شَكُورٌ» \* الذي أَحَلَّنَا دَارَ المُقاَمَةِ مِنْ فَضْلِهِ لَا يَمْسِنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَا يَمْسِنَا فِيهَا لُغُوبٌ»<sup>(١)</sup>.

(١) ابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «الدر المثبور» (٤/٦٤٧) قال الحافظ بن كثير في «النهاية» (٢/٥٢): وهذا مرسلٌ ضعيفٌ غريبٌ، وأحسن حالاته أن يكون من كلام بعض السلف، فهو بموضع رواية فجعله مرفوعاً، وليس كذلك، والله أعلم.

[فاطر: ٣٤ - ٣٥]. وهذا سياقٌ غريبٌ، وأثرٌ عجيبٌ، ولبعضه شواهد في  
(الصحيحين)<sup>(١)</sup>.

وقال خالدُ بن مَعْدَان<sup>(٢)</sup>: إِنَّ فِي الْجَنَّةِ شَجَرَةً يُقالُ لَهَا: طُوبِي، ضَرُوعٌ كُلُّهَا،  
تُرْضِعُ صَبِيَّانَ أَهْلَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ سَقْطَ الْمَرْأَةِ يَكُونُ فِي نَهْرٍ مِنْ آنَهَارِ الْجَنَّةِ يَتَقَلَّبُ فِيهِ  
حَتَّى تَقُومُ الْقِيَامَةِ، فَيُبَثُّ ابْنُ أَرْبَعِينَ سَنَةً رَوَاهُ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ<sup>(٣)</sup>.

قوله: «آخِذِي بِعَنَانِ فَرْسَهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» أَيْ: فِي جَهَادِ الْمُشْرِكِينَ.

قوله: «أشَعَثُ» مجرورٌ بالفتحة؛ لأنَّه اسْمٌ لا ينصرف للوصف وزن الفعل،  
و«رأْسَهُ» مرفوعٌ على الفاعلية، وهو طائرُ الشِّعْرِ، أَشْغَلَهُ الْجَهَادُ / فِي سَبِيلِ اللَّهِ، [١١/١٣٧]  
عَنِ التَّنَعُّمِ بِالْإِدْهَانِ وَتَسْرِيعِ الشِّعْرِ.

قوله: «مَغْبِرَةُ قَدْمَاهُ» هو بِالْجَرْ، صفة ثانية لعبد.

قوله: «إِنْ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ» هو بكسر الحاء، أَيْ: حِمَايَةُ الْجَيْشِ عَنْ أَنْ يَهْجُمَ  
الْعَدُوُّ عَلَيْهِمْ.

قوله: «كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ» أَيْ: غَيرٌ مَقْصُرٌ فِيهَا وَلَا غَافِلٌ، وَهَذَا الْفَظُّ يُسْتَعْمَلُ  
فِي حَقِّ مَنْ قَامَ بِالْأَمْرِ عَلَى وَجْهِ الْكَمَالِ.

قوله: «وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ» أَيْ: فِي مَؤْخِرَةِ الْجَيْشِ، أَيْ:  
يُقْلِبُ نَفْسَهُ فِي مَصَالِحِ الْجَهَادِ. فَكُلُّ مَقْامٍ يَقْوِمُ فِيهِ إِنْ كَانَ لِيَلًاً أَوْ نَهَارًا؛ رَغْبَةً فِي  
رِضَا اللَّهِ، وَطَلْبًا لِثَوَابِهِ وَمَحْبَةً لِطَاعَتِهِ.

قال ابنُ الجوزِيِّ: وَهُوَ خَامِلُ الذِّكْرِ، لَا يَقْصُدُ السَّمْوَ<sup>(٤)</sup>.

وقال الخلخالي: المَعْنَى: اتِّمَارُهُ لِمَا أَمْرَ، وَإِقَامَتُهُ حِيثُ أُقْبِمَ. لَا يُفْقَدُ مِنْ  
مَكَانِهِ، وَإِنَّمَا ذَكْرُ الْحَرَاسَةِ وَالسَّاقَةِ لِأَنَّهُمَا أَشَدُّ مُشَقَّةٍ. اِنْتَهَى. وَفِيهِ فَضْلُ الْحَرَاسَةِ  
فِي سَبِيلِ اللَّهِ.

(١) تفسير ابن كثير، ٤/٣٨٠.

(٢) أبو عبد الله، الكلاعي الحمصي ثقة عابد، يُرسِلُ كثيراً (ت ١٠٣ هـ) (تقريب)، ١٩٠.

(٣) ابن أبي حاتم كما في «الدر المشور» ٤/٦٤٥.

(٤) ينظر: ابن حجر «فتح الباري» ٦/٨٣.

قوله: «إِنْ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ» أي: إذا استأذن على الأمراء ونحوهم، لم يأذنوا له؛ لأنَّه لا جاء له عندهم ولا منزلة؛ لأنَّه ليس من طلابها، وإنما يطلب ما عند الله، لا يقصد بعمله سواه.

قوله: «وَإِنْ شَفَعَ» بفتح أوله وثانية. قوله: «لَمْ يَشْفَعْ» بفتح الفاء مشددة. يعني: لو ألحَّتَه الحالُ إلى أنْ يُشَفَعَ في أمرٍ يحبُّه اللهُ ورسوله، لم تُقبل شفاعته عند الأمراء ونحوهم!.

وروى الإمامُ أحمدُ، ومسلمُ، عن أبي هريرةَ، مرفوعاً «رَبَّ أَشَعَّتْ مَدْفُوعٍ بِالْأَبْوَابِ، لَوْ أَقْسَمْتْ عَلَى اللَّهِ لَأَبْرَأَهُ»<sup>(١)</sup>.

قال: الحافظ: فيه تركُ حُبِّ الرياسةِ والشهرةِ، وفضلُ الخمولِ والتواضعِ.  
انتهى<sup>(٢)</sup>.

وروى الإمامُ أحمدُ أيضًا، عن مصعبِ بن ثابت<sup>(٣)</sup>، أنَّ عبدَ اللهِ بنَ الزبيرِ، قال: قال عثمان - وهو يخطبُ على منبره - : إنَّ مَحَدَّثَكُمْ حديثًا سمعته من رسولِ اللهِ ﷺ، لم يكن يمنعني أنْ أحذَّكم به إِلا الضَّنْ بكم. سمعت رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «حرَسُ ليلةٍ فِي سَبِيلِ اللهِ أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ لَيْلَةٍ يُقامُ لِيُلْهَا وَيُصَامُ نَهَارَهَا»<sup>(٤)</sup>.

وروى الحافظُ ابنُ عساكرَ - في ترجمةِ عبدِ اللهِ بنِ المباركِ - قال عبدُ اللهِ بنِ محمدٍ، قاضي نصيبيين<sup>(٥)</sup>: حدَّثني محمدُ بنُ إبراهيمَ بنُ أبي سُكينةَ، أنه أملَى عليه عبدُ اللهِ بنِ المباركَ هذه الآيات بطرسوس<sup>(٦)</sup>، ووعده الخروجُ وأنفذها<sup>(٧)</sup>

(١) أحمدُ في «المسنَد» (١٢٨/٣)، (١٦٧)، (٢٨٤) ومسلمُ في «الصحيح» رقم (٢٦٢٢)، (٢٨٥٤) واللفظ له.

(٢) ابن حجر، «فتح الباري» (٦/٨٣).

(٣) أبو عبد الله، مصعبُ بن ثابت بن عبد الله بن الزبير بن العوام الأنصاري، لين الحديث وكان عابداً (ت ١٥٧هـ) «تقرير» (٥٣٣).

(٤) (ض) (هـ) (ط): ابن تغريف.

(٥) أحمدُ في «المسنَد» (١/٦١)، (٦٥) قال ابن حجر في «الفتح» (٦/٨٣) يستأذن حسن.

(٦) مدينة بين دجلة والفرات في بلاد العراق، على جادة القوافل المتوجهة من الموصل إلى الشام، فُتحت على يد سعد بن أبي وقاص في عهد عمر سنة ١٧هـ «معجم البلدان» لياقوت الحموي (٥/٢٨٨).

(٧) مدينة ببغور الشام بين انطاكيا وحلب وبلاط الروم، وتقع الآن ضمن دولة تركيا. «المصدر السابق» (٤/٢٨).

(٨) في جميع النسخ: وأنشدتها والثبت من «تاريخ دمشق».

معه/ إلى الفضيل بن عياض، في سنة سبع وسبعين ومائة. قال:

ياعابدَ الحرميْن لِو أبصرتنا  
لعلمتَ أنّك فِي العبادة تلعبُ  
من كان يخضب خده بدموعه  
فتحورُنا بدمائنا تتختضب  
أو كان يتعب خيله فِي باطل  
فخيولنا يوم الصبيحة تتعب  
ريحُ العبير لكم، ونحن عيرونا  
ولقد أتانا من مقال نبينا  
ألف أمرىء ودخان نار تلهب  
هذا كتاب الله ينطّق بیننا  
ليس الشهيد بيتٌ لا يكذبُ

قال: فلقيتُ الفضيلَ بن عياض بكتابه في المسجد الحرام، فلما قرأ ذرفت عيناه، فقال: صدق أبو عبد الرحمن ونصحني، ثم قال: أنت من يكتب الحديث؟ قلتُ: نعم، قال لي:

اكتب هذا الحديث، وأملأ على الفضيلِ بن عياض: حدثنا منصور بن المعتمر، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، أنَّ رجلاً قال: يا رسول الله، علمتني عملاً أتالُ به ثوابَ المجاهدين في سبيل الله، فقال: «هل تستطيعُ أنْ تُصلّى فلا تفتر، وتصوم فلا تفطر؟» فقال: يا رسول الله أنا أضعفُ من أنْ أستطيع ذلك، ثم قال النبيُ عليه السلام: «فوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِه لَوْ طُوقَتْ ذَلِكَ مَا بَلَغَتْ فَضْلَ الْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمَّا عَلِمْتَ أَنَّ فَرْسَ الْمُجَاهِدِ لَيَسْتَنُ فِي طِوْلِهِ»<sup>(١)</sup> فيكتب له بذلك حسنات؟<sup>(٢)</sup><sup>(٣)</sup>.

(١) الطُّول: الخبل الطويل الذي يشد في بد الفرس، حتى لا تذهب «النهاية» (٣/٤٥).

(٢) ابن عساكر «تاريخ دمشق» (٣٨/٣٥٤)، وانظر «سير أعلام النبلاء» (٨/٤١٢).

(٣) الحديث أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٢٧٨٥).



(٣٧)

## باب

### من أطاع العلماء والأمراه، ففي تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله، فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من أطاع العلماء والأمراه في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرم الله، فقد اتخذهم أرباباً من دون الله.

ش: لقول الله تعالى: «اتَّخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحِ ابْنَ مَرِيمَ وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لَيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سَبُّحَانَهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ» [التوبه: ٣١] وتقدم تفسير هذا في أصل المصنف، لما ذكر حديث عَدَى بن حاتم رضي الله عنه<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقال ابن عباس: يُوشِكُ أنْ تنزل عليكم حجارة من السماء؛ أقول: قال رسول الله ﷺ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر؟<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (يُوشِك) بضم أوله وكسر الشين المعجمة، أي: يقرب ويسرع.

وهذا القول من ابن عباس / رضي الله عنهم، جوابً لمن قال له: إنَّ أبا بكر [١/١٢٨] وعمر رضي الله عنهم لا يربيان التمتع بالعمره إلى الحج، ويربيان أنَّ إفراد الحج أفضل، أو ما هو معنى هذا.

(١) في باب: تفسير التوحيد وشهادة أنَّ لا إله إلَّا الله. الباب الخامس.

(٢) أخرجه أحمد في «المسندي» رقم (٣١٢١)، وأبو بكر الأثرم في «السنن» كما في «المغني شرح مختصر الخرقى»

(٥/٩١)، وابن إسحاق كما في «المطالب العالية» (١/٣٦٠) والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١/١٤٥) وابن

عبد البر في «جامع بيان العلم» (٢/١٦٩) والقبيسي في «المختار» كما في «الأداب» لابن مقلح (٢/٦٦) عن

سعید بن جبیر. وله شاهدٌ من طريق عروة، أخرجه الطبراني في الأوسط كما في «معجم الزوائد»

(٣/٢٣٤) بأسناد حسن.

وكان ابن عباس يرى أن التمتع بالعمره إلى الحج واجب، ويقول: إذا طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروءة سبعة أشواط، فقد حل من عمرته شاء أم أبي؛ لحديث سراقة بن مالك، حين أمرهم النبي ﷺ أن يجعلوها عمرة، ويحلوا إذا طافوا بالبيت وسعوا بين الصفا والمروءة، فقال سراقة: يارسول الله، أعلمنا هذا أم للأبد؟ قال: «بل للأبد» والحديث في (الصحيحين)<sup>(١)</sup>.

وحينئذ فلا عذر لمن استفتني: أن ينظر في مذاهب العلماء، وما استدل به كل إمام، ويأخذ من آقوالهم مادل عليه الدليل، إذا كان له ملكة يقتدر بها على ذلك؛ كما قال تعالى: «فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِن كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا». [النساء: ٥٩].

وللبيهارى، ومسلم، وغيرهما: أن النبي ﷺ قال: «لو استقبلت من أمرى ما استدبرت ما أهديت، ولو لا أن معى الهدى لأحللت» هذا لفظ البخارى، فى حديث عائشة<sup>(٢)</sup>.

ولفظه فى حديث جابر «افعلوا ما أمرتكم، فلو لا أنى سقطت الهدى لفعلت مثل الذى أمرتكم»<sup>(٣)</sup> فى عدة أحاديث تؤيد قول ابن عباس.

وبالجملة: فلهذا قال ابن عباس - لما عارضوا الحديث برأى أبي بكر وعمرو -: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء. الحديث.

وقال الإمام الشافعى رحمة الله تعالى: أجمع العلماء على أن من استبان له سنة رسول الله ﷺ، لم يكن له أن يدعها لقول أحد<sup>(٤)</sup>.

وقال الإمام مالك رحمة الله تعالى: ما منا إلا راد ومردود عليه، إلا صاحب هذا القبر<sup>(٥)</sup>. وكلام الآئمة فى هذا المعنى كثير.

ومازال العلماء رحمة الله يجتهدون فى الواقع: فمن أصاب منهم فله

(١) البخارى فى «ال الصحيح» رقم (١٧٨٥)، (٧٢٣٠) ومسلم فى «ال صحيح» رقم (١٢١٦).

(٢) البخارى فى «ال صحيح» رقم (٧٢٢٩) ومسلم فى «ال صحيح» رقم (١٢١١).

(٣) البخارى فى «ال صحيح» رقم (١٦٥١)، (١٧٨٥) ومسلم فى «ال صحيح» رقم (١٢١٨)، (١٢١٩).

(٤) نقله ابن القيم فى «إعلالم المؤمنين» (٢٨٢/٢).

(٥) ينظر ابن عبد البر «الجامع» (٣٢/٢).

أجران، ومن أخطأ فله أجر؛ كما في الحديث<sup>(١)</sup>.

لكن إذا استبان لهم الدليلُ، أخذوا به وتركوا اجتهادهم. وأمّا إذا لم يبلغهم الحديث، أو لم يثبت عن النبي ﷺ عندهم فيه حديث، أو ثبت وله معارضٌ أو مُخصصٌ ونحو ذلك. فحيثُنَّدِ، يسُوغ للإمام / أنْ يجتهد. [١٣٨]

وفي عهد الأئمة الأربعية، إنما طلبوا الأحاديثَ من هُنَّ عنده، باللُّقُّ والسماع، ويسافر الرجلُ في طلب الحديث إلى الأمصار عدّة سنين<sup>(٢)</sup>.

ثم اعتنى الأئمةُ بالتصانيف، ودونوا الأحاديث ورووها بأسانيدها، وبينوا صحيحةها من حسنةٍ من ضعيفها. والفقهاءُ صنفوا في كلّ مذهبٍ، وذكروا حججَ المجتهدين. فسهل الأمرُ على طالب العلم، وكلُّ إمام يذكر الحكمَ بدليله عنده.

وفي كلام ابن عباس رضي الله عنهما، ما يدلُّ على أنَّ من بلغه الدليلُ فلم يأخذ به - تقليداً لإمامه - فإنه يجب الإنكارُ عليه بالتغليظ؛ لمخالفته الدليل.

وقال الإمامُ أحمد: حدَّثنا أحمد بن عمرو البزار، حدَّثنا زياد بن أيوب، حدَّثنا أبو عبيدة الحداد، عن مالك بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: ليس من أحدٍ إلا يؤخذ من قوله ويدع، غير النبي ﷺ<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا: فيجب الإنكارُ على من ترك الدليل لقول أحدٍ من العلماء، كائناً من كان. ونصوصُ الأئمة على هذا، وأنه لا يسُوغ التقليد إلا في مسائل الاجتهد التي لا دليل فيها يُرجع إليه من كتاب ولا سنة. فهذا هو الذي عناه بعضُ العلماء بقوله: لا إنكار في مسائل الاجتهد<sup>(٤)</sup>.

وأمّا ما خالف الكتاب والسنة: فيجب الردُّ عليه؛ كما قال ابنُ عباس، والشافعى، ومالك، وأحمد. وذلك مجمعُ عليه، كما تقدَّم في كلام الإمام الشافعى رحمة الله تعالى.

(١) آخرجه البخارى في «الصحيح» رقم (٧٣٥٢) ومسلم في «الصحيح» رقم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص.

(٢) ينظر: الخطيب البغدادي «الرحلة في طلب الحديث» (٨١، ١٠٩، وما بعدها).

(٣) لم أجده في شيءٍ من كتب أحمد المطبوعة، وإنخرج نحوه أبو ثعيم في «الخلية» (٣٠٠/٣) والخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (١٧٦/١) وابن عبد البر في «الجامع» (٩١/٢) عن مجاهد.

(٤) ينظر الكلام حول هذه المسألة في كتاب «إقام الملة والنعمة في ذم اختلاف الأئمة» لنجل المؤلف.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقال الإمام أحمد: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، يذهبون إلى رأي سفيان. والله تعالى يقول: «فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» . [النور: ٦٣] أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الشرك. لعله إذا رد بعض قوله، أن يقع في قلبه شيء من الزيف فيهلك.

ش: هذا الكلام من الإمام أحمد، رواه عنه الفضل بن زياد<sup>(١)</sup>، وأبوب طالب<sup>(٢)</sup>. قال الفضل، عن أحمد: نظرت في المصحف، فوجدت طاعة الرسول ﷺ في ثلاثة وثلاثين موضعًا، ثم جعل يتلو: «فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» .

[١/١٣٩] ذكر من قوله: الفتنة: الشرك، إلى قوله: فيهلك. ثم جعل يتلو هذه الآية/ «فَلَا وَرَبِّكَ لَا يَؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا»<sup>(٣)</sup> . [ النساء: ٦٥].

وقال أبو طالب - عن أحمد - وقيل له: إنَّ قوماً يدعون الحديث، ويذهبون إلى رأي سفيان وغيره، [فقال: أتعجب لقوم سمعوا الحديث، وعرفوا الإسناد وصحته يدعونه، يذهبون إلى رأي سفيان وغيره]<sup>(٤)</sup>، قال الله تعالى: «فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» أتدرى ما الفتنة؟ الفتنة: الكفر. قال الله تعالى: «وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ» . [البقرة: ٢١٧] فيدعون الحديثَ عن رسول الله ﷺ: وتغلبُهمَّ أهواؤهم إلى الرأي. ذكر ذلك عن شيخ الإسلام.

قوله: (عرفوا الإسناد). أي: إسناد الحديث وصحته، فإذا صع إسناد الحديث، فهو صحيح عند أهل الحديث وغيرهم من العلماء.

وسفيان: هو الثوري، الإمام الزاهد، العابد الثقة الفقيه، وكان له أصحاب

(١) أبو العباسقطان، من أصحاب أحمد، ومن أكثروا الرواية عنه «تاريخ بغداد» ٢٦٣/١٢.

(٢) أحمد بن حميد المشكاني، متخصص بصحة أحمد، وكان يكرمه ويعظمه (ت ٢٤٤ هـ) «طبقات الخانبة» ٣٩/١.

(٣) أخرجه عبد الله بن بطة في «الإبانة الكبرى» رقم ٩٧ وينظر «مسائل عبد الله» ٣/١٣٥٥.

(٤) ساقط من الأصل. وهو انتقال نظر.

يأخذون عنه. ومذهبُ مشهور، يذكره العلماءُ في الكتب التي يُذكر فيها مذاهب الأئمة، كـ: (التمهيد) لابن عبد البر<sup>(١)</sup>، و(الاستذكار) له<sup>(٢)</sup>، وكتاب (الإشراف على مذاهب الأشراف) لابن المنذر<sup>(٣)</sup>، و(المحلّى) لابن حزم<sup>(٤)</sup>، و(المعنى) لأبي محمد، عبد الله بن أحمد بن قدامة الحنبلي<sup>(٥)</sup>، وغير هؤلاء.

فقول الإمام أحمد رحمة الله: (عجبت لقوم عرروا الإسناد وصحته) إلى آخره، إنكارٌ منه لذلك، وأنه يُؤول إلى زيف القلوب، الذي يكون به المرء كافراً.

وقد عمّت البلوى بهذا المُنكر، خصوصاً من يتسبّب إلى العلم. نصبووا الحبائلَ في الصدّ عن الأخذ بالكتاب والسنّة، وصدّوا الناس عن متابعة النبي ﷺ وتعظيم أمره ونهيه.

فمن ذلك قولهم: لا يَسْتَدِلُ بالكتاب والسنّة إلا المجتهد، والاجتهاد قد انقطع. ويقول: هذا الذي قلّدته أعلمُ منك بالحديث وبناسخه ومنسوخه، ونحو ذلك من الأقوال، التي غايتها تركُ متابعة الرسول ﷺ، الذي لا ينطق عن الهوى، والاعتمادُ على قول من يجوز عليه الخطأ. وغيره من الأئمة يخالفه ويمنع قوله بدليل، فما من إمام إلا والذى معه بعضُ العلم لا كله.

فالواجبُ على كلّ مكلف، إذا بلغه الدليلُ من كتاب الله وسنة رسوله وفيه معنى ذلك: أن ينتهي إليه ويعمل به، وإن خالفه من خالقه؛ كما قال تعالى: «اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» / [١٢٩/ ب] [الأعراف: ٢] وقال تعالى: «أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ يُتَلَقَّى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرًا لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ» / [٥١]. [العنكبوت: ٥١].

(١) طبع كاملاً.

(٢) طبع منه مجلدان فقط.

(٣) طبع منه المجلد الرابع.

(٤) مطبوع منذ سنوات، بتحقيق العلامة أحمد شاكر.

(٥) طبع طبعات كثيرة، آخرها وأجودها بتحقيق الأستاذ الدكتور عبدالله التركى والدكتور عبد الفتاح الحلو، وقد اكتمل الآن والحمد لله.

وقد تقدم حكاية الإجماع على ذلك؛ وبيان أن المقلد ليس من أهل العلم، وقد حكى أيضاً أبو عمر بن عبد البر وغيره الإجماع على ذلك.

قلت: ولا يخالف في ذلك إلا جهال المقلدة، بجهلهم بالكتاب والسنّة، ورغبتهم عنهم. وهؤلاء وإن ظنوا أنهم اتبعوا الأئمة، فإنهم في الحقيقة قد خالفوهم، واتبعوا غير سبيلهم؛ كما قدمنا من قول مالك، والشافعى، وأحمد.

لكن في كلام أحمد رحمة الله إشارة إلى أن التقليد قبل بلوغ الحجة لا يُنكر، وإنما يُنكر على من بلغته الحجة وخالفها، لقول إمام من الأئمة؛ وذلك إنما نشأ عن الإعراض عن تدبر كتاب الله وسنته رسوله، والإقبال على كتب من تأخر، والاستغناء بها عن الوحيين. وهذا يُشبه ما وقع من أهل الكتاب، الذين قال الله فيهم: «اتَّخِذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ» [التوبه: ٣١] كما سيأتي بيان ذلك، في حديث عدى بن حاتم.

فيجب على من نصح نفسه: إذا قرأ كتب العلماء ونظر فيها، وعرف أقوالهم، فليعرضها على ما في الكتاب والسنّة؛ فإن كل مجتهد من العلماء ومن تبعه وانتسب إلى مذهبها، لابد أن يذكر دليلاً.

والحق في المسألة واحد، والأئمة مثابون على اجتهدتهم. فالمنصف يجعل النظر في كلامهم وتأمله، طريقة إلى معرفة المسائل واستحضارها ذهناً، وتمييزاً للصواب من الخطأ بالأدلة التي يذكرها المستدلون، ويتعرف بذلك من هو أسعد بالدليل من العلماء فيتبعه.

والأدلة على هذا الأصل في كتاب الله أكثر من أن تحصر، وفي السنّة كذلك؛ كما أخرج أبو داود بسنده، عن أناسٍ من أصحاب معاذ: أن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبعث معاذًا إلى اليمن، قال: «كيف تقضي إذا عرض لك قضاء؟» قال: أقضى بكتاب الله، قال: «فإن لم تجد في كتاب الله؟» قال: فبستنة رسول الله ﷺ، [١/١٤٠] قال: «فإن لم تجد في سنّة رسول الله ﷺ ولا في كتاب الله؟» قال: أجتهد رأيي ولا آلو، فضرب رسول الله ﷺ صدره، وقال: «الحمدُ لله الذي وفق رسول الله ﷺ لما يُرضي رسول الله» وساق بسنده، عن الحارث بن عمر، عن أناسٍ

من أصحاب معاذ، عن معاذ بن جبل: أنَّ رسول الله ﷺ لما بعثه إلى اليمن -  
يعناه<sup>(١)</sup>.

والآئمة رحمهم الله، لم يُقصِّروا في البيان، بل نهوا عن تقليدهم إذا استبانت  
السنة؛ لعلهم أنَّ من العلم شيئاً لم يعلمه، وقد يبلغ غيرهم، وذلك كثير، كما  
لا يخفى على من نظر في أقوال العلماء.

قال أبو حنيفة: إذا جاء الحديثُ عن رسول الله ﷺ فعلى الرأس والعين، وإذا  
جاء عن الصحابة رضي الله عنهم فعلى الرأس والعين، وإذا جاء عن التابعين  
فنحن رجالٌ وهم رجالٌ.

وقال: إذا قلتُ قولًا وكتاب الله يخالفه، فاتركوا قولى لكتاب الله. قيل: إذا كان  
قول الرسول ﷺ يخالفه؟ قال: اتركوا قولى لخبر الرسول ﷺ. وقيل: إذا كان  
قول الصحابة يخالفه؟ قال: اتركوا قولى لقول الصحابة<sup>(٢)</sup>.

وقال الربيع: سمعتُ الشافعى يقول: إذا وجدتم في كتابي خلافَ سُنة رسول  
الله ﷺ، فخذلوا سُنة رسول الله ﷺ ودعوا ما قبلت.

وقال: إذا صح الحديثُ بما يخالف قولى، فاضربوا بقولى الحاطط<sup>(٣)</sup>!

وقال مالك: كلُّ أحدٍ يُؤْخَذ من قوله ويترك، إلا رسول الله ﷺ.  
وتقديم له مثل ذلك، فلا عذرٌ لمقلِّدٍ بعد هذا. ولو استقصينا كلامَ العلماء في  
هذا لخرج بنا عمماً قدمناه من الاختصار، وفيما ذكرناه كفايةٌ لطالب الهدى.  
قوله: (العلَّةُ إِذَا ردَّ بَعْضَ قَوْلِهِ - أَى: قول الرسول ﷺ - أَنْ يَقْعُدَ فِي قَلْبِهِ شَيْءٌ  
مِّن الزَّرْعِ فِيهِلْكٌ).

نبَّهَ رحمة الله أنَّ رد قول الرسول ﷺ سبب لزيغ القلب، وذلك هو الهلاكُ في  
الدنيا والآخرة؛ كما قال تعالى: «فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ  
الْفَاسِقِينَ». [الصف: ٥].

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٣٥٩٢)، (٣٥٩٣). وقال ابن حجر في «التلخيص» (٤/١٨٢): إسناده ضعيف،  
بلهالة أصحاب معاذ.

(٢) ذكرهما الفلاحي في «إيقاظ همم أولى الأنصار» (٥٠).

(٣) أخرجه اليهقي في «المناقب» (١/٤٧١).

قال شيخ الإسلام - في معنى قول الله تعالى: «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ» - فإذا كان المخالف عن أمره قد حذر من الكفر والشرك؛ أو من [١٤٠/ب] العذاب الآليم، دل على أنه قد يكون مفضيا إلى الكفر والعذاب الآليم. ومعلوم أن إفشاءه إلى العذاب هو مجرد فعل المعصية، فإفشاءه إلى الكفر إنما هو لما يقترن به من الاستخفاف في حق الأمر؛ كما فعل إبليس لعنه الله. انتهى.

وقال أبو جعفر بن جرير: عن الصحاح «فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ» قال: يطبع على قلبه فلا يؤمن أن يُظهر الكفر بلسانه فتضرب عنقه.

قال أبو جعفر: أدخلت عن؛ لأن معنى الكلام: فلتحذر الذي يلوذون عن أمره، ويُدبرون عنه معرضين<sup>(١)</sup>.

قوله: «أو يُصِيبُهُمْ» في عاجل الدنيا عذاب من الله موجع؛ على خلافهم أمر رسول الله ﷺ.

قال المصنف رحمة الله تعالى: عن عدى بن حاتم: أنه سمع النبي ﷺ يقرأ هذه الآية: «اتَّخِذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحِ ابْنِ مَرْيَمِ، وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا، لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ» . [التوبه: ٣١] فقلت: إنما لسنا نعبد لهم، قال: «إِلَيْسَ يُحْرَمُونَ مَا أَحْلَّ اللَّهُ فَتَحْرُمُونَهُ، وَيَحْلُّونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ فَتَحْلُونَهُ» ، فقلت: بلى، قال: «فَتَلَكَ عَبَادَتَهُمْ». رواه أحمد، والترمذى وحسنه<sup>(٢)</sup>.

ش: هذا الحديث قد روى من طرق: فرواه ابن سعد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والطبراني، وأبو الشيخ، وابن مردويه، والبيهقي.

(١) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (١٧٨/١٨).

(٢) الترمذى فى «الجامع» رقم (٩٤٠) وأصله عند أحمد فى «المسندة» (٤/٢٥٧، ٣٧٨) دون هذا اللفظ، وقد سبق تخریجه فى أول الكتاب.

قوله: (عن عَدَى بْن حَاتَم)، أى: الطائى المشهور، وحاتم هو ابن عبد الله بن سعد بن الحشرج - بفتح الحاء المهملة - المشهور بالسخاء والكرم. قدم عَدَى على رسول الله ﷺ في شعبان سنة تسع من الهجرة فأسلم. وعاش مائة وعشرين سنة.

وفي الحديث: دليل على أن طاعة الأحبار والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله، ومن الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله؛ لقوله تعالى: «وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُون» ويُظهر ذلك؛ قوله تعالى: «وَلَا تَأْكُلُوا مَا لَمْ يُذْكَرْ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفَسقٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوَحِّونَ إِلَى أُولَئِنَّهُمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ أَطْعَتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُون». [الأنعام: ١٢١].

وهذا قد وقع في كثير من الناس مع من قلدتهم، لعدم اعتبارهم الدليل / إذا [١٤١ / ١/١] خالف المقلد، وهو من هذا الشرك.

ومنهم من يغلو في ذلك، واعتقد أنَّ الأخذ بالدليل - والحالة هذه - يُكره، أو يحرم؛ فعظمت الفتنة. ويقول: هم أعلمُ منا بالأدلة، ولا يأخذ بالدليل إلا المجتهد. وربما تفوهوا بذمٍّ من يعمل بالدليل، ولا ريب أنَّ هذا من غُرابة الإسلام، كما قال شيخنا رحمة الله تعالى في المسائل:

فَغَيَّرَتِ الْأَحْوَالُ، وَأَكَتِ إلى هذِهِ الْغَايَةِ. فَصَارَ عِنْدَ الْأَكْثَرِ، عبادة الرهبان: هِي أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، وَيُسْمُونَهَا لَوْلَيَةً، وَعِبَادَةُ الْأَحْبَارِ: هِي الْعِلْمُ وَالْفَقْهُ. ثُمَّ تَغَيَّرَتِ الْحَالُ إِلَى أَنَّ عَبْدَ مَنْ لَيْسَ مِنَ الصَّالِحِينَ، وَعَبَدَ بِالْمَعْنَى الثَّانِي مِنْ هُوَ مِنَ الْجَاهِلِينَ<sup>(١)</sup>.

وَأَمَّا طَاعَةُ الْأَمْرَاءِ وَمَتَابِعُهُمْ، فِيمَا يُخَالِفُ مَا شَرَعَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ: فَقَدْ عَمَّتْ بِهِ الْبَلْوَى قَدِيمًا وَحَدِيثًا، فِي أَكْثَرِ الْوَلَاتِ بَعْدِ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ وَهُلُمَّ جَرَا. وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: «فَإِنَّ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُّ

(١) المسألة الخامسة.

**مِنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًىٰ مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ**).  
[القصص : ٥٠].

وعن زياد بن حذير، قال: قال لى عمر: هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا. قال: يهدمه رأْلُ العالم، وجدال المنافق بالكتاب وحكم الأئمة المضللين. رواه الدارمى (١).

جعلنا الله واياكم من الذين يهدون بالحق، وبه يعدلون.

---

(١) الدارمى فى السنن رقم (٢٢٠)، وأخرجه الفريابى فى «صفة المنافق» رقم (٣١) وأبو نعيم فى «الخلية» (١٩٦/٤).

(٣٨)

## باب

**قول الله تعالى: «ألم تر إلى الذين يزعمون  
أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك  
يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت»**

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: «أَلَمْ ترَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ فَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا \* وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أُنْزِلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصْدُونَ عَنْكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمُوا أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلِفُونَ بِالشَّيْءِ إِنْ أَرَدْنَا إِلَّا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا». [النساء: ٦٠ - ٦٢].

ش: قال العمامي ابن كثير: والآية ذاته لمن عدل عن الكتاب والسنّة، وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل، وهو المراد بالطاغوت هاهنا<sup>(١)</sup>.

وتقدم ما ذكره العلامة ابن القيم رحمة الله في حده للطاغوت، وأنه كل ما تجاوز به العبد حده: من معبد أو متبع أو مطاع.

فكل من حاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، فقد حاكم إلى الطاغوت الذي أمر الله تعالى عباده المؤمنين أن يكفروا به. فإن التحاكم ليس إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله، ومن كان يحكم بهما. فمن حاكم إلى غيرهما: فقد تجاوز به حده، وخرج بما شرعه الله ورسوله، وانزله / منزلة لا يستحقها. [١٤١/ب]

وكذلك من عبد شيئاً دون الله فإما عبد الطاغوت، فإن كان المعبد صالحًا

(١) ابن كثير في «التفسير» (٣٠٥/٢).

صارت عبادة العابد له راجعة إلى الشيطان الذي أمره بها؛ كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَخْرُشُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانِكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكاؤُكُمْ فَزَيَّلَنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شَرَكاؤُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ \* فَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ \* هُنَالِكَ تَبَلُّو كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرَدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقُّ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾.

[يونس: ٢٨ - ٣٠]، وك قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَخْرُشُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةَ أَهْوَلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مِنْ دُونِهِمْ بَلَّ كَانُوا يَعْبُدُونَ أَجْنِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾. [سبأ: ٤٠ - ٤١].

وإنْ كانَ مِنْ يَدِهِ إِلَى عبادة نفسه، أو كَانَ شَجَرًا أو حَجَرًا، أو غَيرَ ذلكِ ما كَانَ يَتَخَذُهُ الْمُشْرِكُونَ لَهُمْ أَصْنَامًا عَلَى صُورِ الصَّالِحِينَ أو الْمَلَائِكَةِ أو غَيرَ ذلكِ، فَهُمْ مِنَ الطَّاغُوتِ الَّذِي أَمَرَ اللَّهَ تَعَالَى عِبَادَهُ أَنْ يَكْفُرُوا بِعِبَادَتِهِ، وَيَتَبَرَّأُوا مِنْهُ، وَمِنْ عِبَادَةِ كُلِّ مَعْبُودٍ سَوْيَ اللَّهِ كَائِنًا مِنْ كَانَ. وَهَذَا كُلُّهُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ وَتَسْوِيلِهِ، فَهُوَ الَّذِي دَعَا إِلَى كُلِّ باطِلٍ وَرَيْنَهُ لِمَ فَعَلَهُ، وَهَذَا يُنَافِي التَّوْحِيدَ الَّذِي هُوَ مَعْنَى شَهادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

فالْتَّوْحِيدُ: هُوَ الْكُفْرُ بِكُلِّ طَاغُوتٍ عِبْدُهُ الْعَابِدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدَأَهُنَّ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾. [المتحنة: ٤]. وَكُلُّ مَنْ عَبَدَ غَيْرَ اللَّهِ فَقَدْ جَازَ بِهِ حَدَّهُ، وَأَعْطَاهُ مِنَ الْعِبَادَةِ مَا لَا يَسْتَحْقِهِ.

قال الإمام مالك: الطاغوت: ما عبد من دون الله<sup>(١)</sup>.

وَكَذَلِكَ مَنْ دَعَا إِلَى تَحْكِيمِ غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَرَسُولِهِ: فَقَدْ تَرَكَ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ وَرَغَبَ عَنْهُ، وَجَعَلَ اللَّهَ شَرِيكًا فِي الطَّاعَةِ، وَخَالَفَ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ فِيمَا أَمَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي قَوْلِهِ: ﴿وَأَنْ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتَنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُ﴾. [المائدَةِ: ٤٩] وَقَوْلُهُ: ﴿فَلَا

(١) أَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي حَاتِمَ، كَمَا فِي «الدر المُشَور» (٢٢/٢).

وَرِبُّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيَنْهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً  
مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً». [النساء: ٦٥].

فمن خالف ما أمر الله به رسوله ﷺ : بان حكم بين الناس بغير ما أنزل الله، [٢/١٤٢]  
أو طلب ذلك اتباعاً لما يهواه ويريده، فقد خلع ربيبة الإسلام والإيمان من عنقه.  
وإن زعم أنه مؤمن.

فإن الله تعالى أنكر على من أراد ذلك، وأكذبهم في زعمهم الإيمان؛ لما في  
ضمون قوله: «يَزْعُمُونَ» من نفي إيمانهم، فإن «يَزْعُمُونَ» إنما يقال غالباً لمن  
ادعى دعوى هو فيها كاذب لمخالفته لوجبه، وعمله بما ينافيها. يتحقق هذا قوله:  
«وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ»؛ لأن الكفر بالطاغوت ركن التوحيد، كما في آية  
البقرة. فإذا لم يحصل هذا الركن لم يكن موحداً.

والتوحيد هو أساس الإيمان، الذي تصلح به جميع الأعمال وتفسد بعده. كما أن ذلك بين في قوله تعالى: «فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ  
بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَىٰ لَا يَنْفَصَامُ لَهَا». [البقرة: ٢٥٦] وذلك أن التحاكم إلى الطاغوت  
إيمان به.

وقوله: «وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا» يبين تعالى في هذه الآية: أن التحاكم إلى الطاغوت مما يأمر به الشيطان ويزينه لمن أطاعه، ويبين أن ذلك مما أضل به الشيطان من أضلائه. وأكده بال المصدر، ووصفه بالبعد، فدل على أن ذلك من أعظم الضلال وأبعده عن الهدى.

ففي هذه الآية أربعة أمور. الأولى: أنه من إرادة الشيطان. الثاني: أنه ضلال.  
الثالث: تأكيده بال المصدر. الرابع: وصفه بالبعد عن سبيل الحق والهدى.

فسبحان الله! ما أعظم هذا القرآن وما أبلغه، وما أدى على أنه كلام رب العالمين، أوحاه إلى رسوله الكريم، وبلغه عبده الصادق الأمين. صلوات الله وسلامه عليهما أجمعين.

قوله: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ  
الْمُنَافِقِينَ يَصْدُونَ عَنْكَ صُدُودًا» بين تعالى أن هذه صفة المنافقين، وأن

من فعل ذلك أو طلبه، وإنْ زعمَ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ فَإِنَّهُ فِي غَايَةِ الْبُعْدِ مِنَ الْإِيمَانِ.  
قال العلامة ابن القيم: هذا دليل على أنَّ من دُعى إلى تحكيم الكتاب والسنَّة  
فأبي، أَنَّهُ مِنَ الْمَنَافِقِينَ.

قوله: **﴿يَصُدُّونَ﴾** لازمٌ. وهو بمعنى يُعرضون؛ لأنَّ مصدره، صدوداً. فما  
[١٤٢/ب] أكثر من اتصف بهذا الوصف، خصوصاً من / يدَّعُ العلم. فإنَّهم صدُوا عما  
توجيه الأدلة من كتاب الله وسُنَّة رسوله إلى أقوال من يُخطئ كثيراً، من يتسبَّ  
إلى الأئمة الأربعَةِ:

في تقليدهم من لا يجوز تقليله، واعتمادهم على قول من لا يجوز الاعتمادُ  
على قوله، ويجعلون قوله المخالف لنَصَّ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وقواعد الشريعة هو  
المعتمدُ عندَهم، الذي لا تصحُ الفتوى إلا به. فصار المتبعُ للرسول ﷺ بين أولئك  
غريباً، كما تقدَّم التبَيَّنُ على هذا في الباب الذي قبلَ هذا.

فتذَرَّ هذه الآيات وما بعدها، يتبيَّنُ لك ما وقع في غالب الناس من الإعراض  
عن الحق وترك العمل به في أكثر الواقع. والله المستعان.

قال المصنَّفُ رحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وقوله: **﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ**  
**قَالُوا إِنَّمَا نَخْرُجُ مُصْلِحُونَ﴾**. [البقرة: ١١].

ش: قال أبو العالية في الآية: يعني: لا تعصوا في الأرض؛ لأنَّ من عصى الله  
في الأرض، أو أمر بعصية الله: فقد أفسد في الأرض؛ لأنَّ صلاح الأرض  
والسماء إنما هو بطاعة الله ورسوله<sup>(١)</sup>.

وقد أخبر تعالى عن إخوة يوسف عليه السلام، في قوله تعالى: **﴿ثُمَّ أَذَنَ**  
**مُؤْذَنٌ أَيْتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارُقُونَ \* قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِمْ مَاذَا تَفْقَدُونَ**  
**\* قَالُوا نَفْقَدُ صُوَاعَ الْمَلَكِ وَلَمَنْ جَاءَ بِهِ حَمْلٌ بَعِيرٌ وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ \***  
**قَالُوا تَاهَ لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَا جَنَّتَ لَتُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ﴾**.  
[يوسف: ٧٠ - ٧٢] فدللت الآية على أنَّ كلَّ معصية فسادٌ في الأرض.

(١) أخرجه ابن أبي حاتم في «التفسير» رقم (١٢١)، وآخرجه الطبرى في «التفسير» رقم (٣٤٠) عن الربيع بن أنس.

ومناسبة الآية للترجمة: أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعمال المنافقين، وهو من الفساد في الأرض.

وفي الآية: التنبية على عدم الاغترار [بأقوال أهل الأهواء وإن زخرفوها بالدعوى]. وفيها: التحذير من الاغترار<sup>(١)</sup> بالرأي، مالم يقم على صحته دليل من كتاب الله وسنته رسوله. فما أكثر من يصدق بالكذب ويُكذب بالصدق إذا جاءه، وهذا من الفساد في الأرض، ويترتب عليه من الفساد أمور كثيرة تخرج صاحبها من الحق وتدخله في الباطل. ونسأل الله العفو والعافية والمعافاة الدائمة في الدين والدنيا والآخرة.

فتذبّر تجد ذلك في حال الأكثر: إلا من عصمه الله، ومن عليه بقوة داعي الإيمان، وأعطاه عقلاً كاملاً عند ورود الشهوات، وبصراً ناقداً عند ورود الشبهات. وذلك فضل الله يؤتى من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: «ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها». [الأعراف: ٥٦].

ش: قال / أبو بكر بن عيّاش<sup>(٢)</sup> - في الآية -: إن الله بعث محمداً ﷺ إلى [٢/١٤٣] أهل الأرض وهم في فساد، فأصلحهم الله بمحمدٍ ﷺ. فمن دعا إلى خلاف ما جاء به محمدٍ ﷺ فهو من المفسدين في الأرض<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن القيم: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمعاصي، والدعاء إلى غير طاعة الله، بعد إصلاح الله إياها ببعث الرسل، وبيان الشريعة، والدعاء إلى طاعة الله؛ فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به: أعظم فساد في الأرض. بل فساد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك به ومخالفة أمره. فالشرك والدعوة إلى غير الله وإقامة معبود غيره، ومطاع متبع غير رسول الله ﷺ: هو أعظم الفساد في الأرض، ولا صلاح لها ولا لأهلها إلا بأن يكون الله وحده هو المعبود

(١) ساقط من الأصل، وهو انتقال نظر.

(٢) ابن سالم الأسدي الكوفي، المقرئ مشهور بكنيته، والاصح أنها اسمه، ثقة عابد، إلا أنه لما كبر ساء حفظه، وكابه صحيح (ت ١٩٤ هـ) «تقريب» (٦٢٤).

(٣) أخرجه أبو الشيخ، كما في «الدر المشرّد» (٤٧٦/٣).

المطاع، والدعوة له لا لغيره، والطاعة والاتباع لرسوله ليس إلا. وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول ﷺ، فإذا أمر بمعصيته وخلاف شريعته فلا سمع له ولا طاعة.

ومن تدبر أحوال العالم: وجد كل صلاح في الأرض، فسببه توحيد الله وعبادته وطاعة رسوله. وكل شر في العالم وفتنة ويلاء وقطيعة عدو وغير ذلك، فسببه: مخالفة رسوله، والدعوة إلى غير الله ورسوله. انتهى<sup>(١)</sup>.

ووجه مطابقة هذه الآية للترجمة: أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد الأرض من المعاصي، فلا صلاح لها إلا بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله، وهو سبيل المؤمنين؛ كما قال تعالى: «وَمَن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ثُمَّ إِذَا مَا تَوَلَُّ وَنُصِّلَهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا».  
[النساء: ١١٥].

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: «أَفَحُكْمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَسْعُونَ وَمَنْ أَخْسَنَ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ». [المائدة: ٥٠].

ش: قال ابن كثير: يُنكر تعالى، على من خرج عن حُكْمِ الله تعالى المشتمل على كل خير، والنهي عن كل شر، وعدَّ إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله؛ كما كان أهل الجاهلية يحكمون بها من الجهالات والضلالات، كما يحكم بها التتار من السياسات الماخوذة عن جنكيز خان<sup>(٢)</sup> الذي وضع لهم كتاباً مجموعاً من أحكام أقيسة من شرائع شتى. وفيها كثير من الأحكام أخذها عن / مجرد نظره، وصار في بنائه شرعاً يقدّمه على الحكم بكتاب الله وسنة رسوله.

ومن فعل ذلك: فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حُكْمِ الله ورسوله، فلا يحكم بسواه في قليل ولا كثير<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (١٧/٣).

(٢) سلطان التتار المراك، ووالد ملوكهم ومؤسس حُكمهم الجائز. لا يُعرف له نسب، كان باذلاً للممال ومسرقاً في القتل مشركاً، بالله، ومن ذريته هولاكو السفاح، مات سنة (٦٢٤هـ) «تاريخ ابن كثير» (١١٧/١٣).

(٣) ابن كثير في «التفسير» (١٢٣/٣).

قوله: **﴿وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِّقَوْمٍ يُوْقِنُونَ﴾** استفهام إنكار، أي: لا حُكْم أحسن من حُكمه تعالى.

وهذا من باب استعمال أ فعل التفضيل فيما ليس في الطرف الآخر مشاركاً، أي: ومن أعدل من الله حُكْمًا لِّمَنْ عَقْلَهُ شَرَعَهُ، وأَمَنَ وَأَيْقَنَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى: أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ، وَأَرْحَمُ بَعْبَادَهُ مِنَ الْوَالِدَةِ بُولَدَهَا، الْعَلِيمُ بِصَالِحِ عَبَادَهِ الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ، الْحَكِيمُ فِي أَقْوَالِهِ وَأَفْعَالِهِ، وَشَرَعَهُ وَقَدْرَهُ؟.

وفي الآية: التحذير من حُكم الجاهلية، واختياره على حُكم الله ورسوله. فمن فعل ذلك فقد أعرض عن الأحسن، وهو الحق، إلى ضده من الباطل.

قال المصنف رحمة الله تعالى: عن عبد الله بن عمرو: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يؤمِنُ أحدُكُمْ حتَّى يكونَ هواه تبعًا لما جئتُ به» قال النووي: حديث صحيح، روينا في كتاب (الحجۃ) بإسناد صحيح.

ش: هذا الحديث: رواه الشيخ أبو الفتح، نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعی<sup>(١)</sup> في كتاب (الحجۃ على تارك المحجۃ)، بإسناد صحيح، كما قاله المصنف، عن النووي<sup>(٢)</sup>.

ورواه الطبراني، وأبو بكر بن عاصم، والحافظ أبو نعيم في ( الأربعين ) التي شرط لها أن تكون من صحاح الأخبار<sup>(٣)</sup>، وشاهده في القرآن:

قال تعالى: **﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يَحْكُمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ﴾**. الآية [ النساء: ٦٥ ]، قوله: **﴿وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمْ الْخَيْرَ مِنْ أَمْرِهِمْ﴾**. [ الأحزاب: ٣٦ ] قوله: **﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِبُو لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ﴾**. [ القصص: ٥٠ ] ونحو هذه الآيات.

قوله: **«لَا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ»**: أي: لا يكون من أهل كمال الإيمان الواجب الذي

(١) النابلسي، يعرف بابن أبي حافظ، فقيه محدث (ت ٤٩٠هـ) «سير النبلاء» (١٣٦/١٩).

(٢) النووي في «ال الأربعين» (المحدث الحادي والأربعون).

(٣) الطبراني كما في «جامع العلوم والحكمة» (٢٦٨/٢) وابن أبي عاصم في «السنّة» رقم (١٥) وأبو نعيم في «ال الأربعين» كما في «جامع العلوم والحكمة» (٢/٢٦٨). وقال الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكمة» (٢٦٩/٢): تصحيف هذا الحديث بعيداً من وجوهه. وذكرها.

وعد الله أهله عليه بدخول الجنة والنجاة من النار، وقد يكون في درجة أهل الإِساءة والمعاصي من أهل الإسلام.

قوله: «حتى يكون هوا تبعاً لما جئتُ به». الهوى: بالقصر، أي: ما يهواه وتحبه نفسه وتميل إليه.

فإنْ كان الذي يحبه وتميل إليه نفسه ويعمل به تابعاً لما جاء به ﷺ لا يخرج عنه إلى ما يخالفه، فهذه صفة أهل الإيمان المطلق.

[١/١٤٤] وإنْ كان / بخلاف ذلك، أو في بعض أحواله أو أكثرها. انتفى عنه من الإيمان كمال الواجب؛ كما في حديث أبي هريرة «لَا يَزَنِي الزَّانِي حِينَ يَزَنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَسْرِقَ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ»<sup>(١)</sup> يعني أنه بالمعصية ينتفي عنه كمال الإيمان الواجب، وينزل عنه في درجة الإسلام. وينقص إيمانه، فلا يطلق عليه الإيمان إلا بقيد المعصية أو الفسق، فيقال: مُؤْمِن عاصٍ، أو يقال: مُؤْمِن بِإِيمَانِه فاسقٌ بِعَصَبِيهِ، فيكون معه مطلق الإيمان الذي لا يصح إسلامه إلا به؛ كما قال تعالى: «فَتَخْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ» . [النساء: ٩٢].

والأدلة على ماعليه سلف الأمة وأئمتها - أنَّ الإيمان قولٌ وعملٌ ونيةٌ يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية - من كتاب الله وسنة رسوله أكثر من أن تُحصر.

فمن ذلك: قوله تعالى: «وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ» . [البقرة: ١٤٢] أي: صلاتكم إلى بيت المقدس قبل تحويل القبلة، وقول النبي ﷺ لوفد عبدقيس «أَمْرُكُم بِإِيمَانِهِ بِاللَّهِ وَحْدَهُ، أَتَدْرُونَ مَا إِيمَانُهُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ؟ شَهادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» الحديث، وهو في (ال الصحيحين)، و(السترن)<sup>(٢)</sup>.

والدليل على أنَّ الإيمان يزيد: قوله تعالى: «وَيَزِدُّ دَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا» . [المدثر: ٣١]، «فَمَآ مَنَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادُتْهُمْ إِيمَانًا» . [التوبه: ١٢٤] خلافاً لمن قال: إنَّ الإيمان هو القول، وهم المرجنة، ومن قال: إنَّ الإيمان هو التصديق، كالأشاعرة.

(١) أخرج البخاري في «ال صحيح» رقم (٢٤٧٥، ٦٧٧٢، ٥٥٧٨، ٦٨١٠) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٥٧).

(٢) البخاري في «ال صحيح» رقم (٥٣، ٨٧، ٥٢٣، ١٣٩٨) ومسلم في «ال صحيح» رقم (١٠٧) من حديث ابن عباس.

ومن المعلوم عقلاً وشرعاً: أنَّ نية الحق تصدقُ، والعملَ به تصدقُ، وقول الحق تصدقُ. فليس مع أهل البدع ماينافي قولَ أهل السنة والجماعة. ولله الحمدُ واللَّة.

قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُؤْتُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكُنَّ الْبِرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حَبَّةِ ذَوِي التُّرْبَىِ وَالْيَتَامَىِ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرُّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا﴾. [البقرة: ١٧٧] أي: فيما عملوا به في هذه الآية من الأعمال الظاهرة والباطنة. وشاهدُهُ في كلام العرب، قولُهم: حملة صادقة.

وقد سُمِّيَ الله تعالى الهوى المخالف لما جاء به الرسول ﷺ إلها، فقال: ﴿أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا هَوَاهُ﴾. [الفرقان: ٤٣] قال بعض المفسرين: لا يهوى شيئاً إلا ربه<sup>(١)</sup>.

قال ابن رجب: أماً معنى الحديث: فهو أنَّ الإنسان لا يكون مؤمناً كامل الإيمان الواجب حتى تكون محبتُه تابعةً لما جاء به الرسول ﷺ / من الأوامر والتواهـى [١٤٤/ ب] وغيرها. فيحبُّ ما أمر به، ويكره ما نهى عنه. وقد ورد القرآن بمثل هذا المعنى في غير موضع، وذم سبحانه من كره ما أحبَّ الله، أو أحبَّ ما كره الله؛ كما قال تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ أَتَبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحَبَّطْتُ أَعْمَالَهُمْ﴾. [محمد: ٢٨].

فالواجبُ على كلِّ مؤمنٍ أنْ يحبَّ ما أحبَّ الله، محبةً توجب له الاتيان بما أوجب عليه منه. فإن زادت المحبة حتى أتى ما ندب إليه منه، كان ذلك فضلاً. وأن يكره ما يكرهه الله كراهةً توجب له الكفَّ عما حرم عليه منه، فإن زادت الكراهة حتى أوجبت الكفَّ عما كرهه تنزيهاً، كان ذلك فضلاً.

فمن أحبَّ الله ورسوله محبةً صادقةً من قلبه، أوجب ذلك له أن يحب بقلبه: ما يُحبه الله ورسوله، ويكره ما يكرهه الله ورسوله، فيرضى بما يرضى به الله

(١) أخرجه عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، كما في «الدر المشور» (٦/ ٢٦٠) عن قنادة السدوسي.

ورسوله، ويُسخط ما يُسخط الله ورسوله، ويُعمل بجواره بمقتضى هذا الحب والبغض. فإن عمل بجواره شيئاً يخالف ذلك، بإن ارتكب بعض ما يكرهه الله ورسوله، وترك ما يحبه الله ورسوله - مع وجوبه والقدرة عليه - دل ذلك على نقص محبته الواجبة، فعليه أن يتوب من ذلك ويرجع إلى تكملة المحبة الواجبة التي هي ركن العبادة إذا كملت. فجميع المعاصي تنشأ من تقديم هوى النفس على محبة الله ورسوله.

وقد وصف الله المشركين باتباع الهوى في مواضع من كتابه، فقال تعالى:  
**﴿فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيْبُوا لِكَ فَاعْلَمُ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ مَنْ أَتَّبَعَ هُوَأَهْوَاءً بِغَيْرِ هُدِيٍّ مِنِ اللَّهِ﴾**. [القصص: ٥٠].

وكذلك البدع إنما تنشأ من تقديم الهوى على الشرع؛ ولهذا سُمي أهلها أهل الأهواء. وكذلك المعاصي، إنما تقع من تقديم الهوى على محبة الله ومحبة ما يحبه الله.

وكذلك حبُ الأشخاص: الواجب فيه أن يكون تبعاً لما جاء به الرسول ﷺ، فيجب على المؤمن محبة من يحبه الله من الملائكة والرسل والأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين عموماً؛ ولهذا كان من علامات وجود حلاوة الإيمان: أن [١/١٤٥] يحبَ المرء لا يحبه إلا الله<sup>(١)</sup>. فتحرم موالاة أعداء الله / ومن يكرهه الله عموماً، وبهذا يكون الدين كله لله وحده. ومن أحبَ الله وأبغضَ الله، وأعطى الله ومنع الله: فقد استكمَل الإيمان<sup>(٢)</sup>. ومن كان حبُه وبغضه وعطاؤه ومنعه لهوى نفسه: كان ذلك نقصاً في إيمانه الواجب. فيجب التوبة من ذلك. انتهى ملخصاً<sup>(٣)</sup>.

ومناسبةُ الحديث للترجمة: بيان الفرق بين أهل الإيمان وأهل النفاق والمعاصي، في أقوالهم وأفعالهم وإراداتهم.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وقال الشعبي: كان بين رجلٍ من المنافقين ورجلٍ من اليهود خصومة، فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد؛ عرف أنه لا يأخذ

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (١٦، ٢١) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٤٣) من حديث أنس.

(٢) أخرجه أبو داود في «الستن» رقم (٤٨١) من حديث أبي أمامة.

(٣) ابن رجب «جامع العلوم والحكم» (٢/ ٢٧٠).

الرسوة. وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود؛ لعلمه أنهم يأخذون الرشوة. فاتفقا أنْ يأتي كاهناً في جهينة فি�تحاكموا إليه، فنزلت **﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ﴾** الآية<sup>(١)</sup>.

وقيل: نزلت في رجلين اختصما، فقال أحدهما: ترافع إلى النبي ﷺ، وقال الآخر: إلى كعب بن الأشرف. ثم ترافعا إلى عمر بن الخطاب، فذكر له أحدهما القصة. فقال للذى لم يرض برسول الله ﷺ: أكذلك؟ قال نعم، فضربه بالسيف فقتلته<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (وقال الشعبي). هو عامر بن شراحيل الكوفي، عالم أهل زمانه، وكان حافظاً علامة ذا فتون. كان يقول: ما كتب سوداء في بيضاء. وأدرك خلقاً من الصحابة، وعاش بضعاً وثمانين سنة. قاله الذهبي<sup>(٣)</sup>.

وفيمما قاله الشعبي ما يبين أنَّ المنافق يكون أشدَّ كراهة لحكم الله ورسوله من اليهود والنصارى. ويكون أشدَّ عداوة منهم لأهل الإيمان؛ كما هو الواقع في هذه الأزمة وقبلها: من إعانة العدو على المسلمين، وحرصهم على إطفاء نور الإسلام والإيمان<sup>(٤)</sup>.

ومن تدبر ما في التاريخ وما وقع منهم في الواقع عرف أنَّ هذا حالُ المنافقين قديماً وحديثاً، وقد حذرَ الله نبيه ﷺ من طاعتهم والقرب منهم، وحذره على جهادهم في مواضع من كتابه؛ قال تعالى: **﴿إِنَّمَا يَنْهَا النَّبِيُّ جَاهَدَ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ﴾**. [التحريم: ٩].

وفي قصة عمر، وقتل المنافق الذي طلب التحاكم إلى كعب بن الأشرف اليهودي: دليل على قتل من أظهر الكفر والنفاق.

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٩٨٩١، ٩٨٩٢، ٩٨٩٣) بإسناد صحيح، كما قال ابن حجر فى «فتح البارى» (٥/٣٧).

(٢) أخرجه الثعلبى، كما فى «الدر المشور» (٢/٥٨٢)، والكلبى كما فى «فتح البارى» (٥/٣٧) عن ابن عباس، قال ابن حجر: وهذا الإسناد وإن كان ضعيفاً لكن تقوى بطرق مجاهد، أخرجه الطبرى فى «التفسير» رقم (٩٩٠.١) بإسناد صحيح.

(٣) الذهبي «سير النبلاء» (٤/٣٠١).

(٤) وقد استحوذ الراضة والاسماعيلية (الباطنية من التابعية والمكرمية والنصرية والبهائية ونحوهم) ومن شايعهم من العلمانيين والخدائيين فى وقتنا من ذلك على التنصيب الاؤفى. نعوذ بالله تعالى من الخذلان.

وكان كعبُ بن الأشرف<sup>(١)</sup> هذا شديد العداوة للنبي ﷺ والأذى له، وإظهار عداوته. فانتقض به عهده، وحلَّ به قتله. وروى مسلمٌ في (صحيحه)، عن عمرو: سمعتُ جابرًا يقول: قال رسولُ الله ﷺ «من لکعب بن الأشرف؟ فإنه قد آذى الله ورسوله» قال محمدٌ بن مسلمة: يارسول الله، أتحبُ أنْ أقتله؟ قال: «نعم» قال: ائذن لي فلأقل، قال: «قُل».

فأتاه فقال له، وذكر ما بينهم، وقال: إنَّ الرجلَ قد أراد صدقةً، وقد عناً. فلما سمعه، قال: وأيضاً والله لتمَّنه، قال: إنا قد اتبعناه الآن، ونكره أن ندعه [١٤٥] حتى ننظر إلى أيَّ شيء يصير أمره، قال: وقد أردتُ أنْ تُسلِّفني سلفاً. قال: فما تَرَهْنَتِي؟ قال: ما تُرِيدِه؟ قال: ترْهنتِي نساءَكُم؟ قال: أنت أجملُ العرب، أترهنتُ نساءنا؟ قال: ترْهنتِي أولادَكُم؟ قال: يُسبُّ ابنُ أحدنا، فيقال: رُهْن في وَسْقين من تمر. ولكن ترْهنتِي الْلَّامَة - يعني السلاح - قال: نعم. وواعده أنْ يأتيه بالحارث، وأبي عبس ابن جبر، وعبدَاد بن بشر. قال: فجاؤوا، فدعوه ليلاً فنزل إليهم، قال سفيان قال غير عمرو: قالت له امرأته: إنِّي لأسمع صوتاً كأنَّه صوت دم، قال: إنما هذا محمد بن مسلمة، ورضيعه، وأبو نائلة؛ إنَّ الكريم لو دُعى إلى طعنة ليلاً لا يجاب. قال محمد: إنِّي إذا جاء فسوف أمدُّ يدي إلى رأسه، فإذا استمكنتُ منه فدونكم. قال: فلما نزل، نزل وهو متَوشحٌ. فقالوا: نجد منك ريحَ الطيب، قال: نعم، تختي فلانةً أعطِر نساءَ العرب. قال: فتأذن لي أنْ أشم منه؟ قال: نعم فشِّم! فتناوله فشم، ثم قال: أتأذن لي أنْ أعود؟ قال: فاستمكِن من رأسه. ثم قال: دونكم، قال: فقتلوه<sup>(٢)</sup>.

وفي قصة عمر: بيانُ أنَّ المنافق المغموضَ بالنفاق<sup>(٣)</sup> إذا أظهر نفاقه قُتل؛ كما في (الصحيحين)، وغيرهما: أنَّ النبي ﷺ إنما ترك قتلَ من أظهر نفاقه منهم، تاليها للناس؛ فإنه قال: «لا يتحدَّثُ الناسُ أنَّ محمداً يقتل أصحابه»<sup>(٤)</sup> صلواتُ الله وسلامه عليه.

(١) قال الحافظ ابن القيم رحمه الله تعالى في «زاد المعاد» (١٩١/٣): كان رجلاً من اليهود، وأمه من بنى النمير. وفي «فتح الباري» (٧/٢٣٧): كان عربياً من بنى نيهان، وهو بطن من طيء. وكان أبوه أصابة دمًا في الجاهلية، فاتى المدينة فحالف بنى النمير. فشرفُ فيهم، وتزوج عقبة بنت أبي الحقيق فولدت له كعباً. ١ . هـ.

(٢) مسلم في «ال الصحيح» رقم (١٨٠١).

(٣) المتهم به، المطعون عليه. «فتح العروس» (١٨/٥٨).

(٤) البخاري في «ال الصحيح» رقم ٣٥١٨٠، ٤٩٠٧، ٤٩٠٥) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٥٨٤).

(٣٩)

## باب

### من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

قال المصنف رحمة الله تعالى: بابُ من جحد شيئاً من الأسماء والصفات،  
وقول الله تعالى: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ» . [الرعد: ٢٠].

ش: سببُ نزول الآية معلومٌ مذكور في كتب التفسير وغيرها، وهو أنَّ مشركي  
قريش<sup>(١)</sup> جحدوا اسم «الرحمن» عناداً<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى: «قُلْ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَا مَا تَدْعُوا فِلَهُ الْأَسْمَاءُ  
الْحُسْنَى» . [الإسراء: ١١٠] والرحمن: اسمه وصفته. دلَّ هذا الاسم على أنَّ  
الرحمة وصفه سبحانه؛ وهي من صفات الكمال.

فإذا كان المشركون جحدوا اسمًا من أسمائه تعالى، وهو من الأسماء التي دلت  
على كماله سبحانه وبحمده: فجحودُ معنى هذا الاسم ونحوه من الأسماء يكون  
كذلك. فإنَّ جهنَّم بن صَفوان<sup>(٣)</sup> ومن تبعه: يزعمون أنها لا تدل على صفة قائمة  
بالله تعالى. وتبعهم على ذلك طوائفٌ من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم؛ فلهذا  
كفرُهم كثieron من أهل السنة؛ قال ابنُ القيم رحمة الله تعالى / .  
[١/١٤٦]

ولقد تقدَّم كفرُهم خمسون في عشر من العلماء في البلدان

(١) قبيلة، وقريش هو: النَّضْرُ بنِ كَنَّةَ بْنِ خُزَيْمَةَ بْنِ مُدْرَكَةَ بْنِ إِيلَيْسَ بْنِ مُضْرَبَةَ بْنِ نَزَارَ بْنِ مَعَدَّ بْنِ عَدْنَانَ،  
من سلالة عابر فيما قبل. وعند عابر تلقى أنسابُ العرب جميعاً، قحطانيهم وعدنانيهم. والله أعلم.  
ينظر: الملك الرسولي، «طُرْقَةُ الْأَصْحَابِ» (٥٨). وابن كثير، «التاريخ» (١٨٧/٢).

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٣/١٥٠).

(٣) أبو محزز، مولى بنى راسب، وأصله من بلخ، عاش في سمرقند فنسب إليها، كان له نشاطٌ مشبوهٌ في  
تشييـت الأمة وإغراقها في بحر الشبهـات، إلى أن هلك في زمن صغار التابعين. «ميزان الاعتدال» للذهبي  
(٤٢٦/١).

واللالكاني الإمام حكاه عن سهم بل حكاه قبله الطبراني  
فإن هؤلاء الجهمية، ومن وافقهم على التعطيل: جحدوا ما وصف الله به  
نفسه، ووصفه به رسوله من صفات كماله ونعوت جلاله، وبنوا هذا التعطيل على  
أصلٍ باطلٍ أصلوه من عند أنفسهم، فقالوا: هذه الصفاتُ هي صفات الأجسام،  
فيلزم من إثباتها أن يكون الله جسماً.

هذا منشأً ضلال عقولهم، لم يفهموا من صفات الله إلا ما فهموه من خصائص  
صفات المخلوقين. ف شبّهوا الله في ابتداء رأيهم الفاسد بخلقه، ثم عطلوه من  
صفات كماله، و شبّهوه بالناقصات والجمادات والمعدومات.

ف شبّهوا أولاً، و عطلوا ثانياً، و شبّهوا ثالثاً بكل ناقص أو معدوم. فتركوا ما دلَّ  
عليه الكتاب والسنة، من إثبات ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله على ما  
يليق بجلاله وعظمته.

هذا هو الذي عليه سلف الأمة وأئمتها؛ فإنهم أثبتوه الله ما أثبتته لنفسه وأثبتوه له  
رسوله ﷺ، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل؛ فإنَّ الكلام في الصفات فرعٌ عن  
الكلام في الذات يُحتمى حذوه. فكما أنَّ هؤلاء المعطلة يُثبتون لله ذاتاً لا تشبه  
الذوات، فأهل السنة يقولون ذلك، ويُثبتون ما وصف الله به نفسه، ووصفه به  
رسوله من صفات كماله ونعوت جلاله، لا تُشبه صفات خلقه.

فإنهم آمنوا بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ، ولم يتناقضوا. وأولئك المعطلة:  
كفروا بما في الكتاب والسنة من ذلك، فتناقضوا.

فبطل قول المعطلين بالعقل والنقل - والله الحمد والمنة - وإجماع أهل السنة من  
الصحابة والتابعين وتابعיהם وأئمة المسلمين.

وقد صنَّف العلماء رحمهم الله تعالى في الرد على الجهمية والمعطلة والمعتلة  
والأشاعرة وغيرهم، في إبطال هذه البدع وما فيها من التناقض والتهاافت: كالإمام  
[١٤٦/ب] أحمد رحمه الله تعالى في رده المشهور<sup>(١)</sup>، و(كتاب السنة) / لابنه عبدالله<sup>(٢)</sup>،

(١) «الرد على الجهمية والزنادقة»، طبع مرات، ولدى منه ثلاث نسخ خطية جيدة.

(٢) مطبوع محقق في مجلدين (رسالة دكتوراه).

وصاحب (الحيدة)، عبد العزيز الكنانى فى رده على بشر المريسى<sup>(١)</sup>. و(كتاب السنة) لأبى عبدالله المروزى<sup>(٢)</sup>، ورد عثمان بن سعيد على الكافر العنيد وهو بشر المريسى<sup>(٣)</sup>، و(كتاب التوحيد) لإمام الأئمة محمد بن خزيمة الشافعى<sup>(٤)</sup>، و(كتاب السنة) لأبى بكر الحال<sup>(٥)</sup>، وأبى عثمان الصابونى الشافعى<sup>(٦)</sup>، وشيخ الإسلام الأنصارى<sup>(٧)</sup>، وأبى عمر بن عبد البر النمرى، وخلق كثير من أصحاب الأئمة الأربع وأتباعهم، وأهل الحديث.

ومن متأخرتهم: أبو محمد، عبدالله بن أحمد بن قدامة، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وأصحابه وغيرهم. فله الحمد والمنة علىبقاء السنة وأهلها، مع تفرق الأهواء وتشعب الآراء، والله أعلم.

قال المصنف رحمه الله تعالى: وفي (صحيح البخارى)، قال على: حدثنا الناس بما يعرفون، أتُريدون أن يكذب الله ورسوله<sup>(٨)</sup>.

ش: على: هو أمير المؤمنين أبو الحسن، على بن أبي طالب، وأحد الخلفاء الراشدين. وسبب هذا القول - والله أعلم - ما حدث في خلافته من كثرة إقبال الناس على الحديث، وكثرة الفحاص وأهل الوعظ، فيأتون في قصصهم بأحاديث لا تعرف من هذا القبيل. فربما استنكروا بعض الناس وردها، وقد يكون لبعضها أصل أو معنى صحيح، فيقع بعض المفاسد لذلك. فأرشدهم أمير المؤمنين رضى الله عنه إلى أنهم لا يحدثون عامة الناس إلا بما هو معروف، ينفع الناس في أصل دينهم وأحكامه، من بيان الحلال والحرام الذي كفوا به علما وعملا، دون ما

(١) مطبوع، وانظر كلام الذهبى عنه في «سير النبلاء» (٢٤٨/١٨).

(٢) مطبوع دون عنابة تذكر.

(٣) مطبوع في مصر. باشراف الشيخ حامد الفقى رحمه الله تعالى.

(٤) مطبوع محقق في مجلدين كبيرين (رسالة دكتوراه).

(٥) طبع منه المجلد الأول محققاً (رسالة دكتوراه).

(٦) إسماعيل بن عبد الرحمن التسavorى، مفسر محدث، له كتاب السنة (مطبوع في المنبرية) وغيره. ت ٤٤٩ هـ «سير النبلاء» (٤٠/١٨).

(٧) أبو اسماعيل، عبد الله بن محمد الانصارى الھروي، فقيه محدث، له كتاب ذم الكلام ومنازل السائرين وغيرها. ت ٤٤١ هـ ابن أبي يعلى «طبقات الحتابة» (٢/٢٤٧).

(٨) البخارى في «الصحيح» رقم (١٢٧).

يُشغل عن ذلك، مما قد يؤدي إلى رد الحق وعدم قبوله، فيُفضي بهم إلى التكذيب، لا سيما مع اختلاف الناس في وقته، وكثرة خوضهم وجدلهم.

وقد كان شيخُنا المصنف رحمة الله لا يُحب أن يُقرأ على الناس إلا ما ينفعهم في أصل دينهم وعبادتهم ومعاملاتهم الذي لا غنى لهم عن معرفته، وينهاهم عن القراءة في مثل كتب ابن الجوزي: (الملنعمش)، و(المرعش)، و(التبصرة)، لما في ذلك من الأعراض عما هو أوجب وأنفع، وفيها ما الله به أعلم مما لا ينبغي اعتقاده، والمعصوم من عصمه الله.

وقد كان أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ينهى القصاص عن القصاص؛ لما في قصاصهم من الغرائب والتساهل في النقل وغير ذلك، ويقول: لا يقص إلا أمير أو مأمور<sup>(١)</sup>.

[١/١٤٧] وكلُّ هذا محافظة على لزوم الثبات / على الصراط المستقيم علمًا وعملاً ونية وقصدًا، وترك كلُّ ما كان وسيلة إلى الخروج عنه من البدع ووسائلها، والله الموفق للصواب، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وروى عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس: أنه رأى رجلاً انتقض لما سمع حديثاً عن النبي ﷺ في الصفات، استنكراً لذلك! . فقال: ما فرق هؤلاء؟ يجدون رقة عند مُحَكَّمه، ويَهْلِكُون عند مُتَشَابِهِهِ . انتهى<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (وروى عبد الرزاق). هو ابن همام الصناعي المحدث، محدث اليمن صاحب التصانيف، أكثر الرواية عن معمر بن راشد صاحب الزهرى. وهو شيخ عبد الرزاق، يروى عنه كثيرا<sup>(٣)</sup>.

ومعمر - بفتح الميمين وسكون العين - أبو عروة بن أبي عمرو، راشد الأزدي الحراني ثم اليماني، أحد الأعلام من أصحاب محمد بن شهاب الزهرى، يروى عنه كثيرا<sup>(٤)</sup>.

(١) حديث، أخرجه أحمد في «المسندة» (٦/٢٢، ٢٣، ٢٧، ٢٩) من حديث عوف بن مالك.

(٢) عبد الرزاق في «المصنف»، رقم (٨٩٥).

(٣) ترجمته: «النهرست» لابن النديم (٢٨٤).

(٤) ترجمته: «النهرست» لابن النديم (٦٠٦).

قوله: (عن ابن طاوس). هو عبدالله بن طاوس اليماني. قال معمر: كان من أعلم الناس بالعربية. وقال ابن عينية: مات سنة اثنتين وثلاثين ومائة<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن أبيه). هو طاوس بن كيسان الجندى - بفتح الجيم والنون - الإمام العلّام، قيل: اسمه ذكوان، قاله ابن الجوزى<sup>(٢)</sup>.

قلت: وهو من أئمة التفسير، ومن أواعية العلم. قال في (تهذيب الكمال): عن الوليد الموقر<sup>(٣)</sup>، عن الزهرى، قال: قدمت على عبد الملك بن مروان، فقال: من أين قدمت يا زهرى؟ قال: قلت: من مكة، قال: من خلقت يسودها وأهلها؟ قلت: عطاء بن أبي رياح، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى؟ قال: فبم سادهم؟ قال، قلت: بالديانة والرواية. قال: إن أهل الديانة والرواية ليتبغى أن يسودوا. قال: فمن يسود أهل اليمن؟ قلت: طاوس بن كيسان، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى؟ قال: فبم سادهم؟ قلت: بما ساد به عطاء، قال: إنه ليتبغى ذلك، قال: فمن يسود مصر؟ قلت: يزيد بن أبي حبيب، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى، قال: فمن يسود أهل الشام؟ قلت: مكحول. قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قلت: من الموالى، عبد نوبى اعتقه امرأة من هذيل، قال: فمن يسود أهل الجزيرة؟ قلت: ميمون بن مهران، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ [١٤٧/ب]

قلت: من الموالى، قال: فمن يسود أهل خراسان؟ قال: قلت: الضحاك بن مزاحم، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى. قال: فمن يسود أهل البصرة؟ قال: قلت: الحسن البصري، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من الموالى، قال: ويلك، ومن يسود أهل الكوفة؟ قال: قلت: إبراهيم النخعى، قال: فمن العرب أم من الموالى؟ قال: قلت: من العرب، قال: ويلك يا زهرى، فرجحت عنى، والله لتسودن الموالى على العرب فى هذا

(١) ترجمته: «تقریب التهذیب» (٣٠٨).

(٢) ترجمته: «تقریب التهذیب» (٢٨١).

(٣) أبو بشر، ابن محمد الباقوى، مولى بنى أمية، متوفى. (ت ١٨٢هـ) «تقریب» (٥٨٣).

البلد، حتى يُخطب لها على المنابر والعرب تحتها. قال: قلتُ: يا أمير المؤمنين، إنما هو دين. من حفظه ساد ومن ضيّعه سقط<sup>(١)</sup>.

قوله: (عن ابن عباس). قد تقدّم، وهو حَبْرُ الأمة وترجمان القرآن، ودعاه لـ النبي ﷺ، وقال: «اللهم فقهه في الدين، وعلّمه التأويل»<sup>(٢)</sup> وروى عنه أصحابه أئمّة التفسير، كمجاحد، وسعيد بن جُبِير، وعطاء بن أبي رباح، وطاوس، وغيرهم.

قوله: (ما فَرَقُ هُولاءِ). يستفهم من أصحابه، يشير إلى أناس من يحضر مجلسه من عامة الناس، فإذا سمعوا شيئاً من محكم القرآن ومعناه، حصل معهم فرق. أي: خوف، فإذا سمعوا شيئاً من أحاديث الصفات انتفضوا كالمنكرين له، فلم يحصل منهم الإيمان الواجب الذي أوجبه الله تعالى على عباده المؤمنين.

قال الذهبي: حدث وكيع - عن إسرائيل - بحديث: إذا جلس ربُّ على الكرسي. فاقشعر رجلٌ عند وكيع. فغضب وكيع، وقال: أدركنا الأعمش وسفيان يُحدثُون بهذه الأحاديث ولا يُنكرونها. أخرجه عبد الله في (كتاب الرد على الجهمية)<sup>(٣)</sup>.

وربما حصل معهم من عدم تلقّيه بالقبول تركُ ما وجب من الإيمان به، فتشبه حالُهم حال من قال الله فيهم: «أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِهِ» [آل عمران: ٨٥]. فلا يَسلِمُ من الكفر إلا من عمل بما وجب عليه في ذلك، من الإيمان بكتاب الله كله واليقين؛ كما قال تعالى: «هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحَكَّمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخْرُ مُتَشَابِهَاتٍ» فأما الذين في قلوبهم زيفٌ فيتبعون ما تشبه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويلاً وما يعلمُ تأويلاً إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمناً به / كلٌّ من عند ربنا وما يذَكِّر إلا أولوا الألباب<sup>(٤)</sup>.

[آل عمران: ٧].

(١) المزى «تهذيب الكمال» (٢٠/٨١). وفي الموقر، وهو متراك، ولا يبعد أن يكون من وضع الشعريّة. والله أعلم

(٢) مضى تحريره.

(٣) عبد الله بن أحمد بن حنبل في «كتاب السنة» رقم (٥٨٧).

فهؤلاء الذين ذكرهم ابن عباس - رضي الله عنهم - تركوا ما وجب عليهم من الإيمان بما لم يعرفوا معناه من القرآن، وهو حق لا يرتاب فيه مؤمن.

بعضُهم يفهم منه غيرَ المراد من المعنى الذي أرادَ اللهُ، فيحملُه على غيرِ معناه؛  
كما جرى لأهل البدع، كالخوارج والرافضة والقدرية، ونحوهم من يتأولُ بعضَ  
آياتِ القرآن على بدعه.

وقد وقع منهم ما وقع، من الابتداع والخروج على الصراط المستقيم. فإن الواقع من أهل البدع، وتحريفهم لمعنى الآيات يُبيّن معنى قول ابن عباس.

وبسبُ هذه البدع جهلُ أهلها وقصورُهم في الفهم، وعدمُأخذ العلوم الشرعية على وجهها وتلقيها من أهلها العارفين لمعناها، الذين وفَّقْهم الله تعالى: لمعرفة المرأة، والتوفيق بين النصوص، والقطع بـأنَّ بعضها لا يخالف بعضاً، وردُّ المتشابه إلى المحْكَم. وهذه طريقةُ أهل السنة والجماعة في كل زمان ومكان. فللله الحمدُ لا نُحصي ثناءً عليه.

**ذكر ما ورد عن علماء السلف في المتشابه:**

قال في (الدر المنشور): أخرج الحاكم - وصححه - عن ابن مسعود، عن النبي ﷺ قال: «كان الكتابُ الأوَّل ينزل من بابٍ واحدٍ على حرفٍ واحدٍ، فنزل القرآنُ من سبعة أبوابٍ على سبعة أحرفٍ: رجراً، وأمراً، وحللاً، وحراماً، ومحكماً، ومتشابهاً، وأمثالاً. فأحللوا حلاله، وحرموا حرامه، وافعلوا ما أمرتم به، وانتهوا عما نهيتُم عنه، واعتبروا بأمثاله، واعملوا بمحكمته، وآمنوا بمتشابهه، وقولوا: آمننا به كُلُّ من عند ربنا»<sup>(١)</sup>.

قال: وأخرج عبدُ بن حُمَيْدٍ، عن قتادة في قوله تعالى: «فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زِيَغٌ»، قال: طلبَ الْقَوْمُ التَّأْوِيلَ، فَأَخْطَلُوا التَّأْوِيلَ وَأَصَابُوهَا الْفَتْنَةَ، وَطَلَبُوا مَا تَشَاءُ مِنْهُ، فَهَلَكُوا بِنِعْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى.

وأخرج عبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، عن ابن عباس في قوله: «آيات مُحَكَّمات» قال: من هنا<sup>(٢)</sup>: «قل تعالوا» [الأنعام: ١٥١ - ١٥٣] إلى

<sup>(١)</sup> الحكم في «المستدرك» (٥٥٣/١)، (٢٨٩/٢)، وصححه ووافقه الذهبي.

(٢) في جمیع النسخ: منهن. والمشت من «تفسیر الطبری» «والدر المثور».

ثلاث آيات، ومن هنا: **﴿وَقُضِيَ رِبُّكُمْ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾** [الإسراء: ٢٣ - ٣٩].  
إلى ثلات آيات بعدها<sup>(١)</sup>.

وأخرج ابن جرير، من طريق أبي مالك، وعن أبي صالح، عن ابن عباس،  
[١٤٨] وعن مُرّة، عن ابن مسعود وناس من الصحابة/ : **المحكمات**: الناسخاتُ التي  
يُعمل بهن. والمشابهات: المنسوخات<sup>(٢)</sup>.

وأخرج عبد بن حُميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، عن إسحاق بن سُويد:  
أنَّ يحيى ابن يَعْمُرُ، وأبا فاختة تراجعوا هذه الآية: **﴿هُنَّ أُمُّ الْكِتَاب﴾** فقال أبو  
فاختة: هن فواتح السور، منها يُستخرج القرآن **﴿أَلَمْ \* ذَلِكَ الْكِتَاب﴾** منها  
استُخرجت البقرة، **﴿أَلَمْ \* اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾** منها استُخرجت آل عمران. وقال  
يحيى: هن اللاتى فيهن الفرائضُ، والأمر والنهى والحلال، والحدود وعمادُ  
الدين<sup>(٣)</sup>.

وأخرج ابن جرير، عن محمد بن جعفر بن الزبير، قال: **«المحكمات»** حُجة  
الرب وعصمة العباد، ودفع الخصوم والباطل، ليس فيها تصريفٌ ولا تحريفٌ عما  
وضعت عليه **«وآخر مشابهات»** في الصدق، لهن تصريفٌ وتحريفٌ وتأويلٍ،  
ابتلى الله فيهن العباد، كما ابتلاهم في الحلال والحرام، لا يُصرفن إلى الباطل،  
ولا يعرفن عن الحق<sup>(٤)</sup>.

وأخرج ابن أبي حاتم، عن مقاتل بن حيَّان: إنما قال **﴿هُنَّ أُمُّ الْكِتَاب﴾** لأنَّه  
ليس من أهل دينٍ لا يرضي بهن **«وآخر مشابهات»** يعني فيما بلغنا **﴿أَلَمْ﴾**  
**و«المص»** و**«المر»**<sup>(٥)</sup>.

قلت: وليس في هذه الآثار ونحوها ما يُشعر بأنَّ أسماء الله تعالى وصفاته من  
المتشابه، وما قاله النَّفَاءُ: من أنها من المتشابه، دعوى بلا برهان.

(١) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٦٥٧٣).

(٢) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٦٥٧٦).

(٣) ابن جرير الطبرى فى «التفسير»، فى أثرين منفصلين رقم (٦٥٨٩، ٦٥٩١).

(٤) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٦٥٨٧).

(٥) السُّيوطى، «الدر المشور» (١٤٥/٢).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وما سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر: الرحمن. أنكروا ذلك، فأنزل الله فيهم «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنَ» .  
[الرعد: ٣٠].

ش: روى ابنُ جرير، عن قتادة: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنَ» ذُكر لنا أَنَّ نبِيَ الله ﷺ زَمِنَ الْحُدُبِيَّةِ حِينَ صَالِحَ قُرِيشًا، كَتَبَ: «هَذَا مَا صَالِحَ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ». فَقَالَ مُشْرِكُو قُرِيشٍ: لَئِنْ كُنْتَ رَسُولَ اللهِ ثُمَّ قَاتَلْنَاكَ لَقَدْ ظَلَمْنَاكَ! وَلَكِنْ اَكْتَبْ: هَذَا مَا صَالِحَ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ ﷺ: دَعْنَا يَا رَسُولَ اللهِ نَقَاتِلُهُمْ، فَقَالَ: «لَا. وَلَكِنْ اَكْتَبُوا كَمَا يُرِيدُونَ، إِنِّي مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ». فَلَمَّا كَتَبَ الْكَاتِبُ «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» قَالَتْ قُرِيشٌ: أَمَّا الرَّحْمَنُ فَلَا نَعْرِفُهُ - وَكَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَكْتُبُونَ: بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ - فَقَالَ أَصْحَابُهُ: يَا رَسُولَ اللهِ دَعْنَا نَقَاتِلُهُمْ! قَالَ: «لَا. وَلَكِنْ اَكْتَبُوا كَمَا يُرِيدُونَ»<sup>(١)</sup>.

وروى أيضًا، عن مجاهد/ قال: قوله: «كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَّمٌ» الآية [الرعد: ٤٩]. قال: هذا لَمَّا<sup>(٢)</sup> كَاتَبَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قُرِيشًا فِي الْحُدُبِيَّةِ؛ كَتَبَ «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» قَالُوا: لَا تَكْتُبِ الرَّحْمَنَ، مَا نَدْرِي وَمَا الرَّحْمَنُ؟ وَلَا تَكْتُبِ إِلَّا: بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ. قَالَ اللَّهُ: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنَ قُلْ هُوَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ»<sup>(٣)</sup>.

وروى أيضًا، عن ابن عباس، قال: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَدْعُو ساجداً: يَا رَحْمَنُ يَا رَحِيمُ. فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ: هَذَا يَزْعُمُ أَنَّهُ يَدْعُو وَاحِدًا، وَهُوَ يَدْعُو مَثْنَى مَثْنَى. فَأَنْزَلَ اللَّهُ: «قُلْ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّاً مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى»<sup>(٤)</sup>.  
[الإِسْرَاءَ: ١١٠].

(١) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٢٠٣٩٧).

(٢) جميع النسخ: ما. تحرير.

(٣) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (٢٠٣٩٨).

(٤) ابن جرير الطبرى فى «المصدر السابق» (١٥/١٨٢).



(٤٠)

## باب

### قول الله تعالى: «يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون»

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: «يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها» [النحل: ٨٣] قال مجاهد - ما معناه - : هو قول الرجل: هذا مالي، ورثته عن أبيائي. وقال عون بن عبد الله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا. وقال ابن قتيبة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا.

ش: ذكر المصنف رحمه الله تعالى: ما ذكر بعض العلماء في معناها.

وقال ابن جرير: فإنَّ أهل التأويل اختلفوا في المعنى بالنعمَة. فذكر عن سفيان، عن السدي: «يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها» قال: محمد عليه السلام. وقال آخرون: بل معنى ذلك: أنهم يعرفون أنَّ ما عدد الله تعالى ذكره في هذه السورة من النعم من عند الله، وأنَّ الله هو المنعم عليهم بذلك، ولكنهم ينكرون ذلك، فيزعمون أنهم ورثوه عن آبائهم.

وأخرج، عن مجاهد: «يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها»، قال: هي المساكن والأنعام وما يُرزقون منها، والسرابيل من الحديد والثياب. تعرف هذا كفارُ قريش ثم تنكره، بأن تقول: هذا كان لأنَّا فورثونا إياه. وقال آخرون: معنى ذلك أنَّ الكفار إذا قيل لهم: من رزقكم؟ أقرُوا بأنَّ الله هو الذي رزقهم، ثم ينكرون ذلك بقولهم: رزقنا ذلك بشفاعة آلهتنا<sup>(١)</sup>.

وذكر المصنف رحمه الله مثل هذا عن ابن قتيبة. وهو أبو محمد، عبد الله بن

(١) ابن جرير الطبرى في «التفصير» (١٤/١٥٧).

مسلم بن فتحية الدينوري، قاضي مصر، التحوى اللغوى، صاحبُ المصنفات البدية المفيدة المحتوية على علوم جمة، اشتغل ببغداد، وسمع الحديث على إسحاق بن راهويه وطبقته. توفي سنة ست وسبعين ومائتين.

وقال آخرون: ما ذكره المصنف، عن عون بن عبدالله بن عتبة بن مسعود الهدلى - أبو عبدالله الكوفى الزاهد. [روى]<sup>(١)</sup>: عن أبيه، وعائشة، وابن عباس. [١٤٩/ب] عنه قتادة وأبو الزبير، والزهرى. وفقه أحمد، وابن معين/. قال البخارى: مات بعد العشرين ومائة<sup>(٢)</sup> - «يرفون نعمة الله ثم ينكرونها» قال: إنكارهم إياها: أن يقول الرجل لو لا فلان ما كان كذا وكذا، ولو لا فلان ما أصبحت كذا وكذا<sup>(٣)</sup>.

واختار ابن جرير القول الأول، واختار غيره أن الآية تعم ما ذكره العلماء في معناها. وهو الصواب، والله أعلم.

قوله: (قال مجاهد). هو شيخ التفسير، الإمام الربانى، مجاهد بن جبر المكى، مولى بنى مخزوم، يقول: عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث مرات، أقفة عند كل آية، وأسئلته: فيم نزلت؟ وكيف معناها<sup>(٤)</sup>? توفي سنة اثنين ومائة. وله ثلاث وثمانون سنة.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقال أبو العباس - بعد حديث زيد بن خالد، الذى فيه: أن الله تعالى قال: «أصبح من عبادى مؤمنٌ بي وكافر» الحديث. وقد تقدم - وهذا كثيرٌ في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يُضيّف إِنعامَه إلى غيره ويُشرك به.

قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملاح حاذقا، ونحو ذلك ما هو جارٍ على السنة كثير.

ش: قوله: (وقال أبو العباس). هو شيخ الإسلام، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية، الإمام الجليل.

(١) إضافة يقتضيها السياق.

(٢) ترجمته في «تهذيب التهذيب» ١٧١/٨.

(٣) ابن جرير الطبرى في «التفسير» ١٤/١٥٨.

(٤) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» ٣/٢٧٩.

(بعد حديث زيد بن خالد). قد تقدم في باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء.  
قال: (وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره  
ويشرك به. قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الربيع طيبة؛ واللاح حاذقا.  
ونحو ذلك مما هو جار على السنة كثير). انتهى.

وكلامُ شيخ الإسلام يدل على أنَّ حُكْمَ هذه الآية عَامٌ فِيمَنْ نَسَبَ النُّعَمَ إِلَى  
غَيْرِ اللَّهِ الَّذِي أَنْعَمَ بِهَا، وَأَسْنَدَ أَسْبَابَهَا إِلَى غَيْرِهِ؛ كَمَا هُوَ مذكُورٌ فِي كلامِ الْمُفَسِّرِينَ  
المذكور بعضه هنا.

قال شيخُنا رحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وفيه اجتماعُ الْفَضَّلَيْنِ فِي الْقَلْبِ، وَتَسْمِيَّهُ هَذَا  
الْكَلَامُ إِنْكَارًا لِلنِّعْمَةِ<sup>(١)</sup>.

---

(١) المسألتان: الثالثة والرابعة.



(٤١)

## باب

### قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ . [البقرة: ٢٢].

ش: الند: المثل والنظير. وجَعَلُ الندَّ اللَّهُ: هو صرفُ أنواع العبادة - أو شيءٍ منها - لغير الله، كحال عبدة الأوثان الذين يعتقدون فيمن دعوه ورجوه أنه ينفعهم ويدفع عنهم، ويشفع لهم.

وهذه الآية في سياق قوله: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمْرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ . [البقرة: ٢١ - ٢٢].

قال العمادُ ابنُ كثيرَ في (تفسيره): قال أبو العالية: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا﴾ أي: عُدلاءُ شركاء. وهكذا قال الريبعُ بنُ أنسٍ، وقناة، والسدى، وأبو مالك، وإسماعيل / بن أبي خالد<sup>(١)</sup>.

وقال ابن عباس: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ أي: لا تشركوا بالله شيئاً من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر، وأنتم تعلمون أنه لا رب لكم يرزقكم غيره. وقد علمتم أنَّ الذي يدعوكم الرسول إليه من توحيده هو الحق الذي لا شك فيه. وكذلك قال قنادة.

وعن قنادة، ومجاهد: ﴿لَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا﴾ قال: أكفاء من الرجال تُطِيعونهم في معصية الله.

(١) الأحسنى مولاهم، الباجلى، ثقة ثبت. (ت ١٤٦ هـ) (تقريب)، (١٠٧).

وقال ابنُ زيدَ: الأَنْدَادُ: الْأَلَهَةُ التِّي جَعَلُوهَا مَعَهُ وَجَعَلُوهَا لَهَا مِثْلًا مَا جَعَلُوهَا لَهُ.

وَعَنْ عَبَّاسٍ **فَلَا تَجْعَلُوا لَهُ أَنْدَادًا** قال: أَشْبَاهَا<sup>(١)</sup>.

وَقَالَ مُجَاهِدًا **فَلَا تَجْعَلُوا لَهُ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ** قال: تَعْلَمُونَ أَنَّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ فِي التُّورَاةِ وَالْإِنْجِيلِ.

وَذَكَرَ حَدِيثًا فِي مَعْنَى هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ: وَهُوَ مَا فِي (مُسْنَدِ الْإِمامِ أَحْمَدَ)، عَنْ الْحَارِثِ الْأَشْعَرِيِّ: أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ أَمْرَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَا عَلَيْهِ السَّلَامُ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ: أَنْ يَعْمَلَ بِهِنَّ وَأَنْ يَأْمُرَ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَّ، وَأَنْهُ كَادَ يُطِيعُهُنَّ بِهَا». فَقَالَ لَهُ يَعْسُى عَلَيْهِ السَّلَامُ: إِنِّي قَدْ أَمْرَتُ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ: أَنْ تَعْمَلَ بِهِنَّ، وَتَأْمُرَ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنْ يَعْمَلُوا بِهِنَّ. فَوَمَا أَنْ تَبْلُغُهُنَّ، وَإِمَّا أَنْ أَبْلُغَهُنَّ، فَقَالَ: يَا أَخِي، يَا أَخِي! أَخْشَى إِنْ سَبَقْتَنِي أَنْ أُعَذَّبَ أَوْ يُخْسَفَ بِي». قَالَ: فَجَمَعَ يَحْيَى بْنَ زَكْرِيَا بْنِي إِسْرَائِيلَ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ، حَتَّى امْتَلَأَ الْمَسْجِدُ فَقُعِدَ عَلَى الشُّرُفِ. فَحَمَدَ اللَّهَ وَأَثْنَا عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ: أَنْ أَعْمَلَ بِهِنَّ، وَأَمْرَكُمْ أَنْ تَعْمَلُوا بِهِنَّ»:

أَوْلَاهُنَّ: أَنْ تَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلِكَ كَمِثْلِ رَجُلٍ اشترى عَبْدًا مِنْ خَالِصِ مَالِهِ بِذَهَبٍ أَوْ وَرَقٍ، فَجَعَلَ يَعْمَلُ وَيَؤْدِي غَلَّتَهُ إِلَى غَيْرِ سَيِّدِهِ، فَأَيُّكُمْ يُسْرِهُ أَنْ يَكُونَ عَبْدَهُ كَذَلِكَ؟ وَإِنَّ اللَّهَ خَلَقَكُمْ وَرَزَقَكُمْ، فَاعْبُدُوهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا.

وَأَمْرَكُمْ بِالصَّلَاةِ، فَإِنَّ اللَّهَ يَنْصُبُ وَجْهَهُ لِوَجْهِ عَبْدِهِ مَا لَمْ يَلْتَفِتْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمْ فَلَا تَلْتَفِتُوا.

وَأَمْرَكُمْ بِالصِّيَامِ، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلِكَ كَمِثْلِ رَجُلٍ مَعَهُ صَرْرَةٌ مَسْكٌ فِي عَصَابَةِ كَلْهِمٍ يَجِدُ رِيحَ الْمَسْكِ. وَإِنْ خَلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمَسْكِ.

وَأَمْرَكُمْ بِالصَّدَقَةِ، فَإِنَّ مَثَلَ ذَلِكَ كَمِثْلِ رَجُلٍ أَسْرَهُ الْعَدُوُّ فَشَدُوا يَدِيهِ إِلَى عَنْقِهِ، ١٥/ب] وَقَدَمُوهُ لِيُضَرِّبُوا عَنْقَهُ، فَقَالَ لَهُمْ: هَلْ لَكُمْ أَنْ فَتَدِي نَفْسِي مِنْكُمْ؟ فَجَعَلُوا يَفْتَدِي نَفْسَهُ بِالْقَلِيلِ وَالْكَثِيرِ حَتَّى فَكَّ نَفْسَهُ.

(١) أَخْرَجَ هَذِهِ الْأَثَارَ: أَبْنُ أَبِي حَاتِمٍ فِي «التَّفْسِيرِ» رَقْمَ (٢٢٩، ٢٣١، ٢٣٢، ٢٣٣، ٢٣٤) وَابْنِ جَرِيرِ الطَّبَرِيِّ فِي «التَّفْسِيرِ» (١٦٣/١).

وأمركم بذكر الله تعالى كثيرا، فإن مثل ذلك كمثل رجل طلبه العدو سرعاً في أثره، فلتى حصينا فتحصن فيه، وإن العبد أحسن ما يكون من الشيطان إذا كان في ذكر الله».

قال: وقال: رسول الله ﷺ: «وأنا أمركم بخمس، الله أمرني بهن: الجمعة، والسمع والطاعة والهجرة، والجهاد في سبيل الله. فإنه من خرج من الجمعة قيد شبر فقد خلع رقبة الإسلام من عنقه إلا أن يراجع، ومن دعا بدعوى الجاهلية فهو من جُنُّ جهنم». قالوا: يا رسول الله وإن صلى وصام؟ فقال: «وإنْ صلَّى وصام، وزعم أنه مسلم، فادعوا المسلمين باسمائهم. بل بما سماهم الله عز وجل: المسلمين المؤمنين، عباد الله»<sup>(١)</sup>.

هذا حديث حسن، والشاهد منه في هذه الآية، قوله: «وإن الله خلقكم ورزقكم فاعبدوه ولا تشركوا به شيئا».

وهذه الآية دالة على توحيد الله تعالى بالعبادة، وحده لا شريك له. وقد استدل بها كثير من المفسرين على وجود الصانع<sup>(٢)</sup>، وهي دالة على ذلك بطريق الأولى. والأيات في القرآن الدالة على هذا المقام كثيرة جدا.

وسئل أبو نواس عن ذلك؟ فأنشد:

تأمل في نبات الأرض، وانظر إلى آثار ما صنع الملك  
عيون من لجين فاترات بأحداق هي الذهب السبيك  
على قضب الزيرج شاهدات بأن الله ليس له شريك<sup>(٣)</sup>  
وقال ابن المعتر :

فيما عجبا، كيف يعصى الإله، ألم كيف يتجحد العاجد

(١) أحمد في «المسند» (٤/ ٢٠٢، ٣٤٤)، وهو من الأحاديث التي استدركها الدارقطني على صحيح مسلم كما في «الالتزامات والتبيع» (١٣٠).

(٢) أراد المؤلف رحمة الله تعالى الاخبار عن الفعل فحسب. أما أن يكون اسماء الله فلا. قال ابن القيم في «شفاء العليل» (٢٢٥): وأما لفظ الصانع فلم يرد في أسماء الرب سبحانه، ولا يمكن وروده. فإن الصانع: من صنع شيئاً، عدلاً كان أو ظلماً. وما انقسم اسماء إلى مدح وذم، لم يعني اسمه المطلق في الأسماء الحسنى.

(٣) ذكرها ابن كثير في «التاريخ» (١٠/ ٢٤٥).

وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد<sup>(١)</sup>  
 قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن ابن عباس، في الآية: الأنداد: هو الشرك، أخفى من دبيب النمل على صفة سوداء في ظلمة الليل. وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلانة، وحياتي، وتقول: لو لا كُلية هذا لأنانا اللصوص، ولو لا البط في الدار لأنانا اللصوص. قوله الرجل لصاحبه: ماشاء الله وشئت، وقول الرجل: لو لا الله وفلان. لا تجعل فيها فلانا. هذا كله به شرك. رواه ابن أبي حاتم<sup>(٢)</sup>.

[١/١٥١] ش: بين ابن عباس رضي الله عنهمَا/ أنَّ هذَا كُلُّهُ مِنَ الشَّرْكِ، وَهُوَ الْوَاقِعُ عَلَى السِّنِ كَثِيرٌ مِنْ لَا يَعْرِفُ التَّوْحِيدَ وَلَا الشَّرْكَ.

فتتبَّهُ لِهَذِهِ الْأَمْرَرُ؛ فَإِنَّهَا مِنَ الْمُنْكَرِ الْعَظِيمِ، الَّذِي يَجْبُ النَّهَايَةُ عَنْهُ وَالتَّغْلِيظُ فِيهِ؛ لِكُونِهِ أَكْبَرُ مِنَ الْكَبَائِرِ. وَهَذَا مِنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا تَبَيَّنَهُ بِالْأَدْنِي مِنَ الشَّرْكِ عَلَى الْأَعْلَىِ.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من حلف بغير الله فقد كفر، أو أشرك». رواه الترمذى<sup>(٣)</sup>، وحسنه، وصححه الحاكم<sup>(٤)</sup>.

ش: قوله: فقد كفر أو أشرك» يُحتمل أن يكون شكًا من الراوى. ويحتمل أن تكون: أو بمعنى الواو، فيكون قد كفر وأشرك. ويكون من الكفر الذي هو دون الكفر الأكبر، كما هو من الشرك الأصغر. وورد مثلُ هذا عن ابن مسعود بهذا اللفظ.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذبًا أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقا<sup>(٥)</sup>.

(١) نسبها ابن كثير في «التاريخ» (١٠/٢٤٣) لأبي العتاهية، وهي في ديوانه (١٢٢)، وعند ابن خلكان في «وفيات الأعيان» (٧/١٣٨) لأبي نواس. والله أعلم.

(٢) ابن كثير في «التفسير» (١/١١٢ - ١١٠).

(٣) ابن أبي حاتم في «التفسير» رقم (٢٣٠). وسنده حسن.

(٤) الترمذى في «الجامع» رقم (١٥٣٥) والحاكم في «المستدرك» (١/٤، ١٨/٤) وصححه ووافقه النجاشى.

(٥) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٨/٤٦٩) والطبراني في «الكبير» رقم (٢٠٨٩) والديلمي في «مسند الفردوس» رقم (٧٧٧١)، قال المنذري في «الترغيب والترهيب» (٣/٧٦٠): رواه رواه الصحيح.

ش: ومن المعلوم أنَّ الحلف بالله كاذباً من الكبائر، لكن الشرك أَكْبَرُ من الكبائر وإنْ كان أصغر؛ كما تقدم بيان ذلك.

فإذا كان هذا حالُ الشرك الأصغر، فكيف بالشرك الأكبر الموجب للخلود في النار؟ كدعوة غير الله والاستغاثة به، والرغبة إليه، وإنزالِ حوائجه به، كما هو حالُ الأكثـر من هذه الأمة في هذه الأزمان وما قبلها: من تعظيم القبور، واتخاذها أوثاناً والبناء عليها، واتخاذها مساجد، وبناء المشاهد باسم الميت لعبادة مَنْ بُنيت باسمه، وتعظيمه، والإقبال عليه بالقلوب والأقوال والأعمال.

وقد عظمت البلوى بهذا الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، وتركوا ما دلَّ عليه القرآن العظيم من النهى عن هذا الشرك وما يُوصل إليه.

قال الله تعالى: «فمن أظلم من افترى على الله كذباً أو كذبَ بآياته أولئك ينالُهم نصيبيهم من الكتاب حتى إذا جاءتهم رُسلُنا يتوفونهم قالوا أينما كتم تدعون من دون الله قالوا ضلُّوا عنا وشهدوا على أنفسهم أنهم كانوا كافرين». [الأعراف: ٣٧]. كفَّرُهم تعالى بدعوتهم مَنْ كانوا يدعونه من دونه في الدار الدنيا؛ وقد قال تعالى: «وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ اللَّهُ فِلَّا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا». [الجن: ١٨]. وقال تعالى: «قُلْ إِنَّا أَدْعُوا رَبِّيْ وَلَا أُشْرِكُ بَهْ أَحَدًا \* قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضرًّا وَلَا رَشْدًا». [الجن: ٢٠ - ٢١].

وهؤلاء المشركون/ عكسوا الأمر. فخالفوا ما بلَّغَ به الأمة، وأخبر به عن نفسه [١٥١/ ب] بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. فعاملوه بما نهاهم عنه: من الشرك بالله، والتعلق على غير الله؛ حتى قال قائلهم:

بِاَكْرَمِ الْخَلْقِ مَا لَيْ مِنَ الْوَدُّ بِهِ سواكَ عِنْدَ حُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمِّ  
إِنْ لَمْ تَكُنْ فِي مِعَادِي أَحَدًا بِيَدِي فضلاً؛ وَإِلَّا فَقُلْ: يَا زَلَّةَ الْقَدْمِ  
فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ الدُّنْيَا وَضَرَّتَهَا وَمِنْ عِلْمِكَ عِلْمَ الْلَّوْحِ وَالْقَلْمَانِ<sup>(١)</sup>

فانظر إلى هذا الجهل العظيم، حيثُ اعتقد أنه لا نجاة له إلا بعيادة ولياذه بغير الله.

(١) الآيات من «قصيدة الْبُرْدَة» لمحمد بن سعيد البوصيري (ت ٦٩٦).

وانظر إلى هذا الإطراء العظيم، الذي تجاوز الحدّ في الإطراء؛ الذي نهى عنه ﷺ بقوله «لا تُطروني كما أطربت النصارى ابنَ مريم، إنما أنا عبدٌ»، فقولوا عبد الله ورسوله» رواه مالك وغيره<sup>(١)</sup>. وقد قال تعالى: «قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَرَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ». [الأنعام: ٥٠].

فانظر إلى هذه المعارضة العظيمة للكتاب والسنّة، والمحاوَدة لله ورسوله. وهذا الذي يقوله هذا الشاعر هو الذي في نفوس كثيرٍ، خصوصاً من يدعى العلم والمعرفة، ورأوا قراءة هذه المنظومة ونحوها لذلك وتعظيمها من القراءات، فإنما الله وإنما إليه راجعون.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن حُذيفة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان». رواه أبو داود بسند صحيح<sup>(٢)</sup>.

ش: وذلك لأنَّ المعطوف بالواو يكون مساوياً للمعطوف عليه؛ لكونها إنما وضعت لطلق الجمع فلا تقتضي ترتيباً ولا تعقيباً.

وتسويةُ المخلوق بالخالق شركٌ، إنْ كان في الأصغر - مثل هذا - فهو أصغر، وإنْ كان في الأكبر فهو أكبر؛ كما قال تعالى عنهم في الدار الآخرة: «ثَاكَهُ إِنْ كَانَ لِفِي ضَلَالٍ مُّبِينٌ \* إِذْ تُسُوِّيُّكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ». [الشعراء: ٩٧ - ٩٨]. بخلاف المعطوف بـ ثم. فإنَّ المعطوف بها يكون مترافقاً عن المعطوف عليه بمهلة. فلا محذور؛ لكونه صار تابعاً.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وعن إبراهيم النخعي: أنَّه يكره أن يقول الرجل: أَعُوذ بالله وبك. ويجوز أن يقول: بالله ثم بك، قال: ويقول: لو لا الله ثم فلان. ولا يقول: لو لا الله وفلان<sup>(٣)</sup>.

ش: قد تقدَّم الفرقُ بين ما يجوز وبين ما لا يجوز من ذلك. وهذا إنما هو في [١/١٥٢] المَحْيى الحاضر الذي له قدرةُ وسببٍ في الشيء، وهو الذي يجري في حقه مثلُ

(١) مضى تخرجه.

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٩٨٠) قال الترمذ في «الأذكار» (٣٠٨): إسنادٌ صحيح.

(٣) أخرجه ابن أبي الدنيا في «كتاب الصمت» رقم (٣٤٧).

ذلك. وأمّا في حق الأموات الذين لا إحساس لهم من يدعوهم، ولا قدرة لهم على نفع ولا ضر. فلا يُقال في حقهم شيءٌ من ذلك؛ فلا يجوز التعلقُ عليه بشيءٍ ما، بوجهٍ من الوجوه.

والقرآنُ يبيّنُ ذلك، وينادي بأنه يجعلهم آلهةً إذا سُئلوا شيئاً من ذلك، أو رَغبَ إليهم أحدٌ بقوله أو عمله الباطن أو الظاهر. فمن تدبر القرآن ورُزق فهمه، صار على بصيرة من دينه، وبالله التوفيق.

والعلمُ لا يُؤخذ قسراً، وإنما يُؤخذ بأسبابٍ ذُكر بعضها في قوله:

أخي، لن تنال العلم إلا بستة سأريك عن تفصيلها بيان  
ذكاء، وحرص، واجتهاد، وبلغة وإرشاد أستاذ، وطول زمان<sup>(١)</sup>

وأعظمُ من هذه الستة: من رَزقه الله تعالى الفهم والحفظ، وأنعب نفسه في تحصيله. فهو الموفقٌ من شاء من عباده؛ كما قال تعالى: «وَعَلِمْتُكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا». [النساء: ١١٣].

ولقد أحسن العلامة ابن القيم رحمة الله تعالى، حيث قال:

والجهلُ داءٌ قاتلٌ وشفاؤه أنسران في التركيب متفقان  
نصٌّ من القرآن، أو من سنة وطيبُ ذاك العالمُ الرباني  
والعلمُ أقسامٌ ثلاثة، مالها من رابع، والحقُ ذو تبيان  
علمٌ بأوصاف الإله وفعله وكذلك الأسماء للرحمٰن  
والامر والنهي الذي هو دينه وجزاؤه يوم المعاشر الثاني  
والكلُّ في القرآن والسنة التي جاءت عن المعمود بالقرآن  
والله ما قال أمرٌ متحذلقٌ بسواءٍ إلا من الهدىان<sup>(٢)</sup>

(١) من كلام الشافعى رحمة الله تعالى، «الذیوان» (٨١).

(٢) ابن القيم، «الكافحة الشافية» (١٨٩).



(٤٢)

## باب

### ما جا، فيمن لم يقنع بالحلف بالله

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله .  
عن ابن عمر: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تحلفوا بآبائكم، من حلف بالله فليصدقُ، ومن حلف له بالله فليرضَ، ومن لم يرضَ فليس من الله» رواه ابن ماجة بسنده حسن <sup>(١)</sup>.

ش: قوله: «لا تحلفوا بآبائكم» تقدم النهيُ عن الحلفِ بغير الله عموماً.  
قوله: «من حلف بالله فليصدقُ» هذا مما أوجبه الله على عباده، وحضهم عليه/ في كتابه؛ قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ». [١٥٢/ب][النور: ١١٩]. وقال: «وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ». [الاحزاب: ٣٥]. وقال: «فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهُ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ». [محمد: ٢١].

وهو حال أهل البر؛ كما قال تعالى: «وَلَكُنَّ الْبَرُّ مِنْ أَمْنِ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَأَتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذُو الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكَاةَ وَالْمَوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقِونَ». [البقرة: ١٧٧].

وقوله: «من حلف له بالله فليرضَ، ومن لم يرضَ فليس من الله»، أما إذا لم يكن له بحکم الشريعة على خصمه إلا اليمين فأحلفه، فلا ريب أنَّه يجب عليه الرضا.

(١) ابن ماجة في «السنن» رقم (٢١٠١) قال ابن حجر في «فتح الباري» (١١/٥٣٥): سنده حسن.

وأماماً إذا كان فيما يجري بين الناس، مما قد يقع في الاعتذارات من بعضهم البعض ونحو ذلك. فهذا من حق المسلم على المسلم: أن يقبل منه إذا حلف له معذراً، أو متبرئاً من تهمة. ومن حقه عليه: أن يحسن به الظن إذا لم يتبيّن خلافه؛ كما في الآخر عن عمر: ولا تظنن بكلمة خرجت من أخيك شرآً وأنت تجد لها من الخير محملاً<sup>(١)</sup>.

وفيه: من التواضع والألفة والمحبة، وغير ذلك من المصالح التي يحبها الله مala يخفى على من له فهم؛ وذلك من أسباب اجتماع القلوب على طاعة الله. ثم إنه يدخل في حُسن الخلق الذي هو أثقل ما يوضع في ميزان العبد؛ كما في الحديث<sup>(٢)</sup> وهو من مكارم الأخلاق.

فتتأمل أيها الناصح لنفسه ما يصلحك مع الله تعالى: من القيام بحقوقه وحقوق عباده، وإدخال السرور على المسلمين، وترك الإنقباض عنهم والترفع عليهم؛ فإن فيه من الضرر ما لا يخطر بالبال ولا يدور بالخيال. ويسط هذه الأمور وذكر ما ورد فيها مذكور في كتب الأدب وغيرها. فمن رُزق ذلك، والعمل بما ينبغي العمل به منه، وترك ما يجب تركه من ذلك: دل على وفور دينه، وكمال عقله، والله الموفق والمُعين لعبده الضعيف المسكين، والله أعلم.

(١) أخرجه أحمد في كتاب «الزهد» كما في «الدر المشور» (٥٦٥/٧).

(٢) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٧٩٩) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٠٠٣، ٢٠٠٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح، من حديث أبو الدرداء.

(٤٣)

## باب

### قول : ما شاء الله وشئت

قال المصنفُ رحمه الله تعالى : باب قولِ : ما شاء الله وشئتَ ، عن قُتيلةً : أنَّ  
يهودياً أتى النبيَّ ﷺ ، فقال : إنكم تُشركونَ ؛ تقولونَ : ما شاء الله وشئتَ ،  
وتقولونَ : والكعبة . فأمرهم النبيُّ ﷺ إذا أرادوا أن يحلفو ، أن يقولوا : ربُّ  
الكعبة ، وأن يقولوا : ما شاء الله ثم شئتَ . رواه النسائيُّ وصححه<sup>(١)</sup> .

ش : قوله : (عن قُتيلةً) . - بُشَّة مصغرة - بنت صيفي الانصارية ، صحابية / [١/١٥٣] مهاجرة ، لها حديثٌ في (سنن النسائي) ، وهو المذكور في الباب . ورواه عنها عبد الله بن يسار الجعفي .

وفي : قيولُ الحق من جاء به كائناً من كان . وفيه : بيانُ النهي عن الحلف بالكعبة ، مع أنها بيتُ الله التي حجُّها وقصدها بالحج والعمرة فريضة . وهذا يُبيّن أنَّ النهي عن الشرك بالله عامٌ ، لا يصلح منه شيءٌ لا لملك مقرب ولا لنبي مرسلا ، ولا للکعبه التي هي بيتُ الله في أرضه .

وأنت ترى ما وقع من الناس اليوم ، من الحلف بالكعبة وسؤالها ما لا يقدر عليه إلا الله . ومن العلوم أنَّ الكعبة لا تضر ولا تنفع ، وإنما شرع الله لعباده الطواف بها والعبادة عندها ، وجعلها للأمة قبلة . فالطوافُ بها مشروع ، والحلف بها ودعاؤها منبوح .

فَمَيْزَ أَيْهَا الْمَكْلُفُ بَيْنَ مَا يُشْرِعُ وَمَا يُمْنَعُ ، وَإِنْ خَالَفَكَ مَنْ خَالَفَكَ مِنْ جَهَةِ  
النَّاسِ الَّذِينَ هُمْ كَالْأَنْعَامِ ، بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا .

(١) النسائي في «المجتبى» ٦/٧ (و عمل اليوم والليلة، رقم ٩٨٦) قال ابن حجر في «الإصابة» ٤/٢٨٩: حديث صحيح.

قوله: (إنكم تُشركون؛ تقولون: ما شاء الله وشئت)، والعبد وإن كان له مشيئة فمشيئته تابعة لمشيئة الله، ولا قدرة له على أن يشاء شيئاً إلا إذا كان الله قد شاءه؛ كما قال تعالى: «لَمْنَ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمْ \* وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ». [التكوير: ٢٨ - ٢٩]. قوله: «إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا \* وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهِ حَكِيمًا» [الإنسان: ٢٩ - ٣٠].

وفي هذه الآيات والحديث: الرد على القدرية والمعزلة نفاة القدر، الذين يُثبتون للعبد مشيئة تخالف ما أراد الله تعالى من العبد وشاءه.

وسيأتي ما يُبطل قولهم - في باب ما جاء في منكري القدر - إن شاء الله، وأنهم مجوس هذه الأمة.

وأما أهل السنة والجماعة فتمسكوا بالكتاب والسنّة في هذا الباب وغيره، واعتقدوا أنّ مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله في كل شيء، مما يوافق ما شرعه الله وما يخالفه: من أفعال العباد وأقوالهم. فالكل بمشيئته وإرادته، فما وافق شرعة رضيه وأحبه، وما خالفه كرهه من العبد؛ كما قال تعالى: «إِنَّ تَكْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعَبَادِهِ الْكُفْرُ وَإِنْ تَشْكِرُوا إِنْ رَضَهُ لَكُمْ».

/ ١٥٣ [الزمر: ٧].

وفيه: بيان أنَّ الحلف بالكعبة شرك؛ فإنَّ النبي ﷺ أقر اليهودي على قوله: إنكم تشركون.

قال المصطفى رحمة الله تعالى: قوله أيضاً، عن ابن عباس: أنَّ رجلاً قال للنبي ﷺ: ما شاء الله وشئت، قال: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَذَا، بَلْ مَا شاءَ اللَّهُ وحْدَهُ»<sup>(١)</sup>.

ش: هذا يُقرُّ ما تقدَّم: من أنَّ هذا شرك؛ لوجود التسوية في العطف باللواو.

وقوله: «أَجْعَلْتَنِي اللَّهُ نَذَا» فيه: بيان أنَّ من سوَى العبد بالله ولو في الشرك الأصغر فقد جعله نذَّا لله، شاء أم أبي. خلافاً لما يقوله الجاهلون بما يختص بالله

(١) النساني في «عمل اليوم والليلة» رقم (٩٨٨)، وقد مضى تخرِيجُه في أول الكتاب.

تعالى من عبادته، وما يجب النهي عنه من الشرك بنوعيه. ومن يُرد الله به خيراً يفقهه في الدين<sup>(١)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: ولابن ماجة: عن الطفيلي - أخي عائشة لأمها -

قال: رأيت كأنني أتيت على نفر من اليهود، قلت: إنكم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: عزيز ابن الله. قالوا: وأنتم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. ثم مررت بمنفر من النصارى، فقلت: إنكم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: المسيح ابن الله. قالوا: وأنتم لأنتم القوم، لو لا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. فلما أصبحت، أخبرت بها من أخبرت. ثم أتيت النبي ﷺ فأخبرته، فقال: «هل أخبرت بها أحدا؟» قلت: نعم. قال: فحمد الله وأتنى عليه، ثم قال: «أما بعد؛ فإن طفليا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم، وإنكم قلتم كلمة كان يعنی كذا وكذا أن أنهاكم عنها، فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده»<sup>(٢)</sup>.

ش: قوله: (عن الطفيلي أخي عائشة لأمها). هو الطفيلي بن عبد الله بن سخيرة، أخو عائشة لأمها، صحابي له حديث عند ابن ماجة، وهو ما ذكره المصنف في الباب.

وهذه الرؤيا حق، أترها رسول الله ﷺ وعمل بقتضاها. فنهاهم أن يقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، وأمرهم أن يقولوا: ما شاء الله وحده.

وهذا الحديث والذى قبله: أمرهم أن يقولوا: ما شاء الله وحده؛ ولاريب أن هذا أكمل في الإخلاص / وأبعد عن الشرك، من أن يقولوا: ثم شاء فلان، لأن فيه التصريح بالتوحيد، المنافي للتنديد من كل وجه. فال بصير يختار لنفسه أعلى مراتب الكمال في مقام التوحيد والإخلاص.

وقوله: «كان يعنی كذا وكذا أن أنهاكم عنها» ورد في بعض الطرق: أنه كان

(١) قطعة من حديث، أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣١٦) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (١٠٣٧) من حديث معاوية رضي الله عنه.

(٢) ابن ماجة في «السنن» رقم (٢١١٨) قال البوصيري في «صباح الزجاجة» (١٥١/٢): هذا إسناد صحيح رجاله ثقات على شرط مسلم.

يمنعه الحياةُ منهم. وبعد هذا الحديث الذي حدَّثه به الطفيليُّ عن رؤيَاه، خطبهم  
رسُولُهُ فنهى عن ذلك نهياً بليغاً.

فما زالَ رَسُولُهُ يبلغُهم حتى أكملَ اللهُ لِهِ الدِّينَ وأتمَ لِهِ النِّعْمَةَ، ويبلغُ البَلَاغَ  
الْمُبِينَ، صَلَواتُ اللهِ وسلامُهُ عَلَيْهِ وعلَى آلهِ وصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

وَفِيهِ مَعْنَى قَوْلِهِ رَسُولُهُ : «الرُّؤْيَا الصَّالِحةُ جُزْءٌ مِّنْ سَتَةِ وَأَرْبَعِينَ جُزْءاً مِّنَ النَّبُوَّةِ»<sup>(۱)</sup>.

قَلْتُ : إِنْ كَانَتْ رُؤْيَا مَنَامٍ فَهِيَ وَحْيٌ، يَشْتَهِي بِهَا مَا يَشْتَهِي بِالوَحْيِ أَمْرًا وَنَهْيًا.  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ<sup>(۲)</sup>.

(۱) أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (۶۹۸۹)، وَمَسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (۲۲۶۳، ۲۲۶۵)، مِنْ حَدِيثِ  
أَبِي سَعِيدٍ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ، وَابْنِ عُمَرَ.

(۲) وَذَلِكَ لِإِقْرَارِ النَّبِيِّ رَسُولِهِ لَهُ، وَأَمْرِهِ بِهِ.

(٤٤)

## باب

### من سب الدهر فقد آذى الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من سب الدهر فقد آذى الله.

وقول الله تعالى: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حِيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدُّهُرُ». [الجاثية: ٢٤]. في الصحيح: عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: «قال الله تعالى: يُؤذيني ابن آدم، يسب الدهر وأنا الدهر، أقلب الليل والنهر» وفي رواية: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر».

ش: قال العمامي ابن كثير في (تفسيره): يُخبر تعالى عن دهرية الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكار المعاد: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حِيَاةُ الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا» ما ثم إلا هذه الدار، يموت قوم ويعيش آخرون، وما ثم معاد ولا قيامة.

وهذا يقوله مشركون العرب المنكرون للمعاد، ويقوله الفلاسفة الإلهيون منهم، وهم ينكرون البداية والرجعة.

وتقوله الفلاسفة الدهريون [الدوريون]<sup>(١)</sup>، المنكرون للصانع<sup>(٢)</sup>، المعتقدون أن في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه. وزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تنتهي، فكابروا العقول وكذبوا المقول؛ ولهذا قالوا: «وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدُّهُرُ» قال سبحانه: «وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّهُمْ إِلَّا يَظْنُونَ» أي: يتوهّمون ويتخيّلون.

(١) إضافة من (ط) «والتفصير».

(٢) ينظر: التعليق على هذا، في الباب السابق.

[١٥٤/ب] فاماً الحديثُ الذي أخرجه صاحباً (الصحيح)، وأبو داود، والنسائي، من/ رواية سُفيان بن عيينة، عن الزهرى، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله تعالى: يؤذينى ابنُ آدم يَسْبُ الدهر وأنَا الدهر، يَدِي الْأَمْرِ، أَقْلَبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ»<sup>(١)</sup>. وفي رواية: «لا تسبوا الدهر فإنَّ الله هو الدهر»<sup>(٢)</sup>. وفي رواية: «لا يقل ابنُ آدم: يا خيبة الدهر، فإني أنا الدهر، أرسل الليل والنهاير، فإذا شئت قبضتهم»<sup>(٣)</sup>.

قال في (شرح السنة): حديثٌ متفق على صحته، أخرجه من طريق معمّر، من أوجه عن أبي هريرة. قال: ومعناه أنَّ العرب كانت من شأنها ذم الدهر وسبُّه عند النوازل؛ لأنَّهم كانوا ينسبون إليه ما يصيبهم من المصائب والمكاره، فيقولون: أصابتهم قوارعُ الدهر، وأبادهم الدهر. فإذا أضافوا إلى الدهر ما نالهم من الشدائِد سبوا فاعلها، فكان مرجعُ سبها إلى الله عز وجل؛ إذا هو الفاعل في الحقيقة للأمور التي يصفونها، فنهوا عن سب الدهر. انتهى باختصار<sup>(٤)</sup>.

وقد أورده ابنُ جرير بسياق غريب جداً، بهذا الطريق. قال: كان أهل الجاهلية يقولون: إنما يهلكُنا الليل والنهاير، وهو الذي يهلكنا ويميتنا ويحيينا، فقال الله في كتابه: «وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموتُ ونحيا وما يهلكنا إلا الدهر». ويسبُون الدهر، فقال الله عز وجل: «يؤذينى ابنُ آدم، يسب الدهر وأنَا الدهر، يَدِي الْأَمْرِ، أَقْلَبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ»<sup>(٥)</sup>.

وكذا رواه ابنُ أبي حاتم، عن أحمد بن منصور، عن شُرُبُع بن النعمان، عن ابن عيينة، مثله.

ثم روى: عن يونس، عن ابن وهب، عن الزهرى، عن أبي سلمة، عن أبي

(١) البخارى في «الصحيح» رقم (٤٨٢٦، ٦١٨١، ٧٤٩١) ومسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٤٦).

(٢) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٤٦) وأحمد في «المسندة» (٤٩١، ٣٩٥/٢، ٤٩٦، ٤٩٩).

(٣) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٢٤٦) وأحمد في «المسندة» (٣١٨/٢)، وأخرجه البخارى في «الصحيح» رقم (٦١٨٢) مختصراً.

(٤) البغوى، «شرح السنة» (٣٥٧/١٢).

(٥) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٥/١٥٢).

هريرة: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «يقول الله تعالى: يسب ابن آدم الدهر وأنا الدهر، يبدي الليل والنهاز» وأخرجه صاحبُ الصحيح، والنسائي من حديث يونس بن يزيد، به<sup>(١)</sup>.

وقال محمد بن إسحاق، عن العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «يقول الله عز وجل: استقرضتُ عبدى فلم يعطني، وسبنى عبدى، يقول: وا دهراه، وأنا الدهر»<sup>(٢)</sup>.

قال الشافعى، وأبو عبيد، وغيرهما من الأئمة، فى تفسير قوله: «لا تسبرا الدهر فإن الله هو الدهر» كانت العربُ فى جاهليتها إذا أصابهم شدةً أو بلاءً أو ملامة، قالوا: يا خيبة الدهر، فيستدون تلك الأفعال إلى الدهر ويسبونه، وإنما فاعلها هو الله. فكانهم إنما سبوا الله سبحانه؛ لأنَّه فاعل ذلك فى الحقيقة. فلهذا نهى عن سب الدهر بهذا الاعتبار؛ لأنَّ الله هو الذى يعنونه ويستدون إليه تلك الأفعال. هذا أحسنُ ما قيل فى تفسيره - وهو المراد - والله أعلم.

وقد غلط ابنُ حزم ومن نحا نحوه من الظاهرية، فى عَدِّهم الدهر من الأسماء الحسنة؛ أخذًا من هذا الحديث. انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقد تبين معناه فى الحديث، بقوله: «أقلب الليل والنهاز» وتقليله تصرفُه تعالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه.

وفى هذا الحديث زيادة لم يذكرها المصنف رحمه الله، وهى قوله: «يبدى الأمر».

قوله: وفي رواية «لا تسبرا الدهر فإن الله هو الدهر».

ومعنى هذه الرواية: هو ما صرَّح به فى الحديث، من قوله: «أنا الدهر، أقلبُ الليل والنهاز» يعني: أنَّ ما يجري فيه من خير وشر بإرادة الله وتدبیره بعلم منه تعالى وحكمة، لا يشاركه فى ذلك غيره، ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن.

(١) سبق تخرجه.

(٢) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (٤١٨/١). والحاكم فى «المستدرك» (٢٥/٢٥).

(٣) ابن كثير فى «التفسير» (٧/٢٥٣) والغلط فيه من وجهين: أحدهما: أنَّ أسماء الله حسنة، والدهر لا معنى له إلا الوقت، وثانيهما: قوله فى الحديث: «أقلب الليل والنهاز» وهي الدهر.

فالواجبُ عند ذلك حمدهُ في الحالتين، وحسنُ الظن به سبحانه وبحمده، والرجوع إليه بالتوبه والإِنابة؛ كما قال تعالى: «وَبِلُونَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ لَعْلَهُمْ يَرْجِعُونَ». [الأعراف: ١٦٨]، وقال: «وَنَبِلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتَنَّهُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ». [الأنبياء: ٣٥].

ونسبة الفعل إلى الدهر، ونسبته كثيرة في أشعار المؤذنين<sup>(١)</sup>، كابن المعتز<sup>(٢)</sup>، والشنبى، وغيرهما.

وليس منه وصف السنين بالشدة ونحو ذلك؛ لقوله تعالى: «ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعُ شَدَادٍ». [يوسف: ٤٨]. قال بعض الشعراء:

إِنَّ الْيَسَالِي مِنَ الزَّمَانِ مَهْوَلَةً تُطْوَى وَتُشَرِّرُ بَيْنَهَا الْأَعْمَارُ  
فَقَصَارُهُنَّ مَعَ الْهَمُومِ طَوِيلَةً وَطَوَالُهُنَّ مَعَ السَّرُورِ قَصَارُ  
وَقَوْلُ أَبِي ثَمَامٍ:

أَعْوَامٌ وَصَلَّى كَادَ يُنسِى طَيْهَا ذَكْرُ النَّسْوَى، فَكَانَهَا أَيَّامٌ  
ثُمَّ انْبَرَتْ أَيَّامٌ هَجَرَ أَعْقَبَتْ نَحْرَى أَسْى، فَكَانَهَا أَعْوَامٌ  
ثُمَّ انْقَضَتْ تِلْكَ السَّنَنُ وَأَهْلُهَا فَكَانَهَا وَكَانُوهُمْ أَحَلَامٌ<sup>(٣)</sup>

(١) ينظر: «القاموس المحيط» و«كتاب عيار الشعراء» (١٢).

(٢) أبو العباس، عبد الله بن المعتز بن المتوكل، تولى الخلافة مدة قصيرة، بعد خلع المقتدر، مات (٢٩٦هـ) «وفيات الأعيان» (٢٦٣/٢).

(٣) أبو ثمام، «الديوان» (٢٨٢).

(٤٥)

## باب

### التسمى بقاضي القضاة ونحوه

قال المصنف رحمة الله تعالى : باب التسمى بقاضي القضاة ونحوه .

ش : ذكر المصنف رحمة الله هذه الترجمة : إشارة إلى النهي عن التسمى بقاضي القضاة ، قياسا على ما في حديث / الباب ؛ لكونه يُشبهُ في المعنى فِينَهُ عنه . [١٥٥/ب]

قال المصنف رحمة الله تعالى : في الصحيح : عن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : «إِنَّ أَخْنَعَ اسْمٍ عِنْدَ اللَّهِ رَجُلٌ تُسَمَّى مَلِكُ الْأَمْلَاكِ، لَا مَالِكٌ إِلَّا اللَّهُ»<sup>(١)</sup>.

قال سُفيان : مثل شاهان شاه<sup>(٢)</sup> .

ش : لأن هذا اللفظ إنما يصدق على الله تعالى . فهو مَلِكُ الْأَمْلَاكِ ، لا مَلِكٌ أَعْظَمُ وَلَا أَكْبَرُ مِنْهُ ، وَمَالِكُ الْمَلَكِ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ . وَكُلُّ مَلِكٍ بِرْتَبَتِهِ اللَّهُ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَهُوَ عَارِيٌّ يُسْرِعُ رَدَهَا إِلَى الْمَغْبِرِ ، وَهُوَ اللَّهُ . يَنْزَعُ الْمَلِكُ مِنْ مَلْكِهِ تَارَةً ، وَيَنْزَعُ الْمَلِكَ مِنْهُ تَارَةً فَصِيرْ لَا حَقِيقَةَ لِهِ إِسْمٌ زَالَ مَسْمَاهُ .

وَأَمَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ فَمَلْكُهُ دَائِمٌ كَامِلٌ لَا إِنْتِهَاءَ لَهُ ، بِيَدِهِ الْقَسْطُ يَخْفَضُهُ وَيَرْفَعُهُ<sup>(٣)</sup> ، يَحْفَظُ عَلَى عِبَادِهِ أَعْمَالَهُمْ بِعِلْمِهِ سَبْحَانَهُ ، وَمَا تَكْتَبُهُ الْحَفْظَةُ عَلَيْهِمْ . فَيُجَازِي كُلَّ عَاملٍ بِعَمَلِهِ ، إِنْ خَيْرًا فَخَيْرٌ ، وَإِنْ شَرًا فَشَرٌّ؛ كَمَا وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ «اللَّهُمَّ لِكَ الْحَمْدُ كُلُّهُ ، وَلِكَ الْمَلِكُ كُلُّهُ ، وَبِيَدِكَ الْخَيْرُ كُلُّهُ ، وَإِلَيْكَ يَرْجِعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ ، أَسْأَلُكَ مِنْ الْخَيْرِ كُلُّهُ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ الشَّرِكِ كُلُّهُ»<sup>(٤)</sup> .

(١) أخرجه البخاري في «ال صحيح » رقم (٦٢٠٦) و مسلم في «ال صحيح » رقم (٢١٤٣).

(٢) ينظر : ابن رجب في «التاريخ » (١/٨٤).

(٣) قطعة من حديث ، أخرجه البخاري في «ال صحيح » رقم (٤٦٨٤ ، ٥٣٥٢ ، ٦٤٩٦ ، ٧٤١١) و مسلم في «ال صحيح » رقم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة .

(٤) أخرجه أحمد في «المسند » (٥/٣٩٦) من حديث حذيفة .

قوله: (قال سفيان - يعني ابن عيينة - مثل شاهان شاه). عند العجم. عبارة عن ملك الأملأك، ولهذا مثل به سفيان؛ لأنّه عبارة عنه بلغة العجم.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وفي رواية: «أغيظُ رجل على الله يوم القيمة وأخبيه»<sup>(١)</sup>.

قوله: «أخنع» يعني: أوضع.

ش: قوله: «أغيظ» من الغيظ، وهو مثل الغضب والبغض. فيكون بغيضا إلى الله، مغضوبا عليه، والله أعلم.

قوله: «أخبيه» وهو يدل أيضا على أن هذا خبيث عند الله. فاجتمعت في حقه هذه الأمور؛ لتعاظمه في نفسه، وتعظيم الناس له بهذه الكلمة التي هي من أعظم التعظيم. فتعاظمه في نفسه وتعظيم الناس له بما ليس له بأهل، وضعه عند الله يوم القيمة. فصار أخبيث الخلق وأبغضهم إلى الله وأحقفهم؛ لأنّ الخبيث البغيض عند الله يكون يوم القيمة أحق الخلق وأخبيتهم، لتعاظمه على خلق الله بنعم الله.

قوله: (أخنع، يعني أوضع). هذا هو معنى أخنع، فيفيد ما ذكرنا في معنى أغيظ، أنه يكون حقيقة بغيضا عند الله.

وفي: التحذير من كل ما فيه تعاظم؛ كما أخرج أبو داود، عن أبي مجلز، قال: خرج معاوية على ابن الزبير، وابن عامر. فقام ابن عامر، وجلس ابن الزبير. فقال معاوية لابن عامر: اجلس، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من [١/١٥٦] أحب أن يتمثل له الرجال / قياماً فليتبوا مقعده من النار» أخرجه الترمذى أيضا، وقال حسن<sup>(٢)</sup>.

وعن أبي أمامة رضى الله عنه، قال: خرج علينا رسول الله ﷺ متكتنا على

(١) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١٤٣) وأحمد في «المسند» (٣١٥/٢).

(٢) أبو داود في «ال السنن» رقم (٥٢٢٩) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٧٥٦)، قال ابن القيم في «التهذيب» (٨/٨): وهذا الإسناد على شرط الصحيح. ينظر: ابن تيمية «فتيا في حكم القيام» (١٢).

عصا، فَقُمْنَا إِلَيْهِ، فَقَالَ: «لَا تَقْوِمُوا كَمَا تَقْوِمُ الْأَعْجَمُ، يَعْظِمُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا»  
رواه أبو داود<sup>(١)</sup>.

وقوله: «أَغْيِظُ رَجُلًا» هذا من الصفات التي تُمْرُّ كَمَا جَاءَتْ، وَلَيْسَ شَيْءًا مَا  
ورَدَ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ إِلَّا وَيُجَبُ اتِّبَاعُ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ فِي ذَلِكَ وَإِثْبَاتِهِ عَلَى وَجْهِ  
بِلِيقِ بُجُولِ اللَّهِ وَعَظَمَتِهِ تَعَالَى، إِثْبَاتًا بِلَا تَمْثِيلٍ وَتَنْزِيهًَا بِلَا تَعْطِيلٍ، كَمَا تَقْدِمُ.  
وَالْبَابُ كُلُّهُ وَاحِدٌ، وَهَذَا هُوَ قَوْلُ أَهْلِ السُّنْنَةِ وَالْجَمَاعَةِ، مِنَ الصَّحَابَةِ وَالتابعِينَ  
فَمِنْ بَعْدِهِمْ مِنَ الْفَرَقَةِ النَّاجِيَةِ مِنَ الْثَّلَاثَةِ وَالسَّبْعِينَ فَرَقَةً.

وَهَذَا التَّفْرِقُ وَالْاخْتِلَافُ إِنَّمَا حَدَثَ فِي أُواخِرِ الْقَرْنِ الثَّالِثِ وَمَا بَعْدَهُ، كَمَا لَا  
يَخْفَى عَلَى مَنْ لَهُ مَعْرِفَةٌ بِمَا وَقَعَ فِي الْأُمَّةِ مِنَ التَّفْرِقِ وَالْاخْتِلَافِ وَالْخُرُوجِ عَنِ  
الصَّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

---

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٥٢٣٠). وأخرج المرفوع، مسلم «في الصحيح» رقم (٤١٣) من حديث جابر.  
وأصله في «صحيحة البخاري» رقم (٦٨٨) من حديث أم المؤمنين عائشة.



(٤٦)

## باب

### احترام أسماء الله تعالى، وتغيير الاسم لأجل ذلك

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب احترام أسماء الله تعالى، وتنغير الإسم لأجل ذلك.

عن أبي شریع: أنه كان يُکنی أبا الحكم. فقال له النبي ﷺ: «إنَّ الله هو الحَكْمُ وَإِلَيْهِ الْحَكْمُ» فقال: إنَّ قومی إذا اختلفوا فی شيءٍ أتوني فمحکمتُ بینهم، فرضی کلا الفریقین. فقال: «ما أحسن هذا. فما لك من الولد؟» قلت: شریع ومسلم وعبد الله. قال: «فمن أکبرهم؟» قلت: شریع. قال: «فأنت أبو شریع» رواه أبو داود، وغيره<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (عن أبي شریع)، قال فی (خلاصة التذہب): هو أبو شریع المخزاعی، اسمه خویلد بن عمرو، أسلم يوم الفتح. له عشرون حديثاً، واتفقا على حدیثین وانفرد البخاری بحدیث، وروی عنه: أبو سعید المقیری، ونافع بن جبیر، وطائفة. قال ابن سعد: مات بالمدینة سنة ثمان وستين. وقال الشارح: اسمه هانی بن یزید الکندی، قاله الحافظ. وقيل: الحارث الصبابی، قاله المزّی<sup>(٢) (٣)</sup>.

قوله: (یکنی)، الکنیة: ما صدر بـأبـ أو أم ونحو ذلك، واللقب ما ليس كذلك، کزین العابدین ونحوه.

وقولُ النبي ﷺ: «إنَّ الله هو الحَكْمُ وَإِلَيْهِ الْحَكْمُ» فهو سبحانه الحَكْمُ فی

(١) أبو داود فی «السنن» رقم (٤٩٥٥)، وهو حديث صحيح.

(٢) المزّی ، «تهذیب الکمال» (٣٣ / ٤٠٠).

(٣) الشارح، سلیمان بن عبد الله «تیغیر العزیز الحمید فی شرح كتاب التوحید» (٦١٥).

الدنيا والآخرة؛ يحكم بين خلقه في الدنيا بوجيه الذي أنزله على أنبيائه ورسله، وما من قضية إلا والله فيها حكمٌ مما أنزل على نبيه من الكتاب والحكمة.

[١٥٦] وقد يسر الله معرفة أكثر ذلك لأكثر العلماء من هذه الأمة؛ فإنها لا تجتمع على ضلاله<sup>(١)</sup>، فإنَّ العلماء وإن اختلفوا في بعض الأحكام فلا بد أن يكون المصيرُ فيهم واحداً.

فمن رزقه الله تعالى قوة الفهم، وأعطاه ملائكة يقتدر بها على فهم الصواب من أقوال العلماء، يسر له ذلك بفضلِه ومنه [عليه، وإحسانه إليه]. فما أجلَّها من عطية، فنسالُ الله من فضله<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «وإليه الحُكْمُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ» كما قال تعالى: «وَمَا اخْتَلَفْتُمُ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ». [الشورى: ١٠]، وقال تعالى: «فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكُ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا». [النساء: ٥٩].

فالحُكْمُ إِلَى اللَّهِ: هو الحُكْمُ إِلَى كِتَابِهِ. والْحُكْمُ إِلَى رَسُولِهِ: هو الْحُكْمُ إِلَيْهِ فِي حِيَاتِهِ، وَإِلَى سُنْتِهِ بَعْدَ وَفَاتَهُ.

وقد قال عليه السلام لمعاذ لما بعثه إلى اليمن، قال له: «بِمَ تَحْكُمُ؟» قال: بكتاب الله. قال: «فَإِنْ لَمْ تَجِدْ؟» قال بسنة رسول الله عليه السلام. قال: «فَإِنْ لَمْ تَجِدْ؟» قال: أَجْتَهَدُ رأِيِّي. فقال: «الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَفَقَ رَسُولُ اللَّهِ لَمَّا يَرْضِي رَسُولَ اللَّهِ»<sup>(٣)</sup>.

فمعاذ من أجل علماء الصحابة بالاحكام ومعرفة الحلال والحرام، ومعرفة أحكام الكتاب والسنة؛ ولهذا ساغ له الاجتهاد إذا لم يجد للقضية حُكْماً في كتاب الله ولا في سنة رسوله. بخلاف ما يقع اليوم وقبله من أهل التفريط في الأحكام، من يجهل حكم الله في كتابه وفي سنة رسوله، فيظن أنَّ الاجتهاد يسُوغ له مع الجهل بأحكام الكتاب والسنة، وهيئات!!.

(١) قطعة من حديث، أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٢٥٣) والطبراني في «الكبير» رقم (٣٤٤٠) وابن أبي عاصم في «السنة» رقم (٩٢) عن أبي مالك الأشعري.

(٢) ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر.

(٣) مضى تخریجه.

واماً يوم القيمة فلا يحكم بين الخلق إلا الله، إذا نزل لفصل القضاء بين العباد، فيحكم بين خلقه بعلمه. وهو الذي لا يخفى عليه خافية من أعمال خلقه: «إنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكَ حَسْنَةٌ يَضَعُفُهَا وَيُؤْتَ مِنْ لَدْنِهِ أَجْرًا عَظِيمًا». [النساء: ٤٠]. والحكم يوم القيمة إنما هو بالحسنات والسيئات، فيؤخذ للمظلوم من الظالم، من حسناته بقدر ظلامته إن كان له حسنات. وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات المظلوم، فطُرْح على سيئات الظالم<sup>(١)</sup>، لا يزيد على هذا مثقال ذرة، ولا ينقص هذا عن حقه بمثقال ذرة.

قوله: فإنَّ قوماً إذا اختلفوا في شيءٍ أتونى فحكمت بينهم فرضى كلاً الفريقين، فقال: «ما أحسن هذا» فالمعنى - والله أعلم - أنَّ أباً شريح لما عرف منه قوله أنه / صاحبُ إنصافٍ ونحرٍ للعدل بينهم، ومعرفةٍ ما يُرضيهم من الجانبيين، [١/١٥٧] صار عندهم مرضياً.

وهذا هو الصلح؛ لأنَّ مداره على الرضى لا على إلزام، ولا على أحكام الكهان وأهل الكتاب من اليهود والنصارى، ولا على الاستناد إلى أوضاع الجاهلية: من أحكام كُبرائهم وأسلافهم، التي تخالف حكم الكتاب والسنة. كما قد يقع اليوم كثيراً، كحال الطواغيت الذين لا يلتقطون إلى حكم الله ولا إلى حكم رسوله. وإنما المعتمدُ عندهم ما حكموا به بأهوائهم وآرائهم.

وقد يتحقق بهذا بعضُ المقلدة لمن لا يُسْعَ تقليده، فيعتمدُ على تقليده ويترك ما هو الصواب، المافق لأصول السنة والكتاب، والله المستعان.

وقوله: «فما لك من الولد؟» قال: شُرِيحٌ، ومسلمٌ، وعبد الله، قال: «فمن أَكْبَرُهُمْ؟» قلت: شُرِيحٌ. قال: «فأَنْتَ أَبُو شُرِيحٍ» فيه: تقديمُ الأكبر في الكنية وغيرها غالباً. وجاء هذا المعنى في غير ما حديث، والله أعلم.

---

(١) انْرَجَهُ مُسْلِمٌ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (٢٥٨١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ.



(٤٧)

## باب

### من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول.

ش: أي: فقد كفر.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وقول الله تعالى: «ولئن سألكم ليقولون إما كنا نخوضُ ونلعب قل أبأوه وأياته ورسوله كُتُمْ تستهزئون». [التوبه: ٦٥].

عن ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وفتادة - دخل حديث بعضهم في بعض - أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغم بطونا، ولا أكذب ألسنا، ولا أجبن عند اللقاء، يعني رسول الله ﷺ وأصحابه القراء. فقال له عوف بن مالك: كذبت، ولكنك منافق، لأنكِ أخبرت رسول الله ﷺ. فذهب عوف إلى رسول الله ﷺ ليخبره، فوجد القرآن قد سبقه. فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله ﷺ، وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله، إما كنا نخوض ونتحدث حديث الركب؛ نقطع به عنا الطريق. قال ابن عمر: كأنني انظر إليه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله ﷺ وإن الحجارة تنكبُ رجليه، وهو يقول: إما كنا نخوض ونلعب. فيقول له رسول الله ﷺ «أبأوه وأياته ورسوله كُتُمْ تستهزئون \* لا تعترروا قد كفرتم بعد إيمانكم». [التوبه: ٦٥ - ٦٦]. ما يلتفت إليه، وما يزيده عليه<sup>(١)</sup>.

ش: قال العِمَادُ ابنُ كثير رحمة الله في (تفسيره): قال أبو معشر المدنى، عن

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٦٩١٢، ١٦٩١٦، ١٦٩١١، ١٦٩١٤، ١٦٩١٥) وإسناده حسن.

محمد بن كعب القرظى، وغيره، قالوا: قال رجل من المنافقين: ما أرى قرائنا هؤلاء؟ إلا أرغبنا بطونا، وأكذبنا السنة، وأجنبنا عند اللقاء. فرفع ذلك إلى رسول الله ﷺ، وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله إنما كنا نخوض ولنلعب، فقال: «أبا شهادة وأياته ورسوله كتم تستهزئون \* لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم إنْ نعفُ عن طائفَةٍ مِّنْكُمْ نعذب طائفَةً بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ». [التوبه: ٦٥ - ٦٦]. وإنَّ رجليه ليسفعان الحجارة، وما يلتفتُ إليه رسول الله ﷺ وهو متصلٌ بنسنة ناقة رسول الله ﷺ.

وقال عبد الله بن وهب: أخبرنى هشام بن سعد، عن زيد بن أسلم، عن عبد الله بن عمر، قال: قال رجلٌ في غزوة تبوك في مجلس يوماً: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرgebَ بطونا، ولا أكذب السنَا، ولا أجبن عند اللقاء. فقال رجلٌ في [المجلس: كذبت، ولكنك منافق، لا يخبرنَ رسول الله ﷺ] / فبلغ ذلك رسول الله ﷺ ونزل القرآن. قال عبد الله بن عمر: وأنا رأيته متعلقاً بحِقْبَ ناقَة رسول الله ﷺ تنكِبُه الحجارة، وهو يقول: يا رسول الله، إنما كنا نخوض ولنلعب. ورسول الله ﷺ يقول: «أبا شهادة وأياته ورسوله كتم تستهزئون \* لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم». وقد رواه الليث، عن هشام بن سعد، بنحوٍ من هذا.

قال ابن إسحاق، وقد كان جماعةً من المنافقين، منهم: وديعة بن ثابت، أخو بنى أمية بن زيد بن عمرو بن عوف، ورجلٌ من أشجع، حليفٌ لبني سلمة، يقال له: مخشى ابن حمير، يُشيرون إلى رسول الله ﷺ وهو منطلقٌ إلى تبوك، فقال بعضهم لبعض: أتخسون جlad بنى الأصفر كقتال العرب بعضهم بعضاً؟ والله لكانوا بكم غداً مقرئين في الحال؛ إرجافاً وترهيباً للمؤمنين. فقال مخشى بن حمير: والله لو ددتُ أنني أقضى على أن يُضرب كلُّ رجلٍ منا مائة جلدَة، وإنما تفلتَ أن ينزل فينا قرآنٌ لمقالتكم هذه.

وقال رسول الله ﷺ - فيما بلغنى - لعمار بن ياسر: «أدرك القوم فإنهم قد احترقوا، فسلهم عما قالوا. فإن أنكروا، فقل: بل قلتم كذا وكذا» فانطلق إليهم عمار، فقال: ذلك لهم. فأتوا رسول الله ﷺ يعتذرون إليه، فقال وديعة بن ثابت - ورسول الله ﷺ واقفٌ على راحلته - فجعل يقول وهو آخذ بحقيبها: يا رسول

الله، إنما كنا نخوض ولنلعب، فقال مخشي بن حمير: يا رسول الله قعد بي اسمي واسم أبي، فكان الذي عناه - أى: بقوله تعالى: **«إِنْ نَعْفُ عن طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً»** - في هذه الآية: مخشي بن حمير، فسمى: عبد الرحمن، وسأل الله أن يقتل شهيدا لا يعلم بمكانه. فقتل يوم اليمامة<sup>(١)</sup>، فلم يوجد له أثر<sup>(٢)</sup>.

وقال عكرمة في تفسير هذه الآية: كان رجل من - إن شاء الله - عفا عنه، يقول: اللهم إني أسمع آية أنا أعني بها، تتشعر منها الجلد ويجب منها القلب. اللهم فاجعل وفاتي قتلا في سبيلك، لا يقول أحد: أنا غسلت، أنا كفنت، أنا دفنت، قال: فأصيب يوم اليمامة، فما أحد من المسلمين إلا وقد وجده غيره<sup>(٣)</sup>.

قوله: **«لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ»** أى: بهذا المقال الذي استهزأتم [١٥٨] به **«إِنْ نَعْفُ عن طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نُعَذِّبْ طَائِفَةً»** أى: لا يغفر عن جميعكم، ولا بد من عذاب بعضكم **«بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ»** أى: مجرمين بهذه المقالة الفاجرة الخاطئة، انتهى<sup>(٤)</sup>.

قال شيخ الإسلام رحمة الله: وقد أمره الله أن يقول: **«قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ»** وقول من يقول: إنهم كفروا بعد إيمانهم بساندهم مع كفرهم أولا بقلوبهم: لا يصح؛ لأن الإيمان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر، فلا يقال: قد كفروا بعد إيمانكم؛ فإنهم لم يزالوا كافرين في نفس الأمر، وإن أريد أنكم أظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإيمان، فهم لم يُظْهِرُوا للناس إلا خواصهم، وهم مع خواصهم مازالوا كذلك، ولا يدل اللفظ على أنهم مازالوا منافقين<sup>(٥)</sup>.

وقال رحمة الله في موضع آخر: فقد أخبر أنهم كفروا بعد إيمانهم، مع قولهم: إنا تكلمنا بالكفر من غير اعتقاد له، بل إنما كنا نخوض ولنلعب. وبين أن الاستهزاء بآيات الله كفر، ولا يكون هذا إلا من شرح صدرأ بهذا الكلام، ولو كان الإيمان في قلبه منعه أن يتكلم بهذا الكلام. والقرآن يبيّن أن

(١) هوكانت وقعة اليمامة في ستة إحدى عشرة، «تاریخ ابن کثیر» (٣٣٠ - ٣٣٠).

(٢) ذكره ابن هشام في «السيرة» (٥٢٤ / ٢).

(٣) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٦٩١٣).

(٤) ابن کثیر في «التفسير» (٤ / ١١١ - ١١٢).

(٥) ابن تيمية في «كتاب الإيمان» (٢٥٩).

إيمان القلب يستلزم العمل الظاهر بحسبه؛ كقوله: «وَيَقُولُونَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَأَطْعَنُوا ثُمَّ يَتَوَلَّ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ \* وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيُحْكَمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مُّرْضَوْنَ \* وَإِنْ يَكُنْ لَّهُمْ الْحُقْقُ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذَعِّنِينَ \* أَفَنِي قُلُوبُهُمْ مَرْضٌ أَمْ ارْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَلْ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ \* إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيُحْكَمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ». [النور: ٤٧ - ٥١] فنفي الإيمان عمن تولى عن طاعة الرسول، وأخبر أن المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم سمعوا وأطاعوا، فبَيْنَ أَنَّ هَذَا مِنْ لَوَازِمِ الإِيمَانِ . انتهى .

وفيه: بيانُ أَنَّ الْإِنْسَانَ قَدْ يَكْفُرُ بِكُلِّ مِنْهُمْ يَتَكَلَّمُ بِهَا، أَوْ يَعْمَلُ بِهِ . وَأَشَدُّهَا خَطْرَا إِرَادَاتِ الْقُلُوبِ، فَهِيَ كَالْبَحْرِ الَّذِي لَا سَاحِلَ لَهُ<sup>(١)</sup> . وَيُفِيدُ الْخَوْفُ مِنَ النِّفَاقِ الْأَكْبَرِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَثْبَتَ لَهُؤُلَاءِ إِيمَانًا قَبْلَ أَنْ يَقُولُوا مَا قَالُوهُ، كَمَا قَالَ ابْنُ أَبِي [١٥٨/ب] مُلِيكَةً: أَدْرَكْتُ ثَلَاثَيْنَ مِنْ أَصْحَابِ / رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كُلَّهُمْ يَخَافُ النِّفَاقَ عَلَى نَفْسِهِ<sup>(٢)</sup> . نَسَأَلُ اللَّهَ السَّلَامَةَ وَالْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ .

(١) ينظر : ابن القيم، «طريق الهجرتين» (٢٢١).

(٢) أخرجه أبو بكر الخلال في كتاب «الستة» رقم (٨١)، ومحمد بن نصر المرزق في «تنظيم قدر الصلاة» رقم (٦٨٨) والبخاري في «الصحيح» (١٠٩/١) تعليقاً.

(٤٨)

## باب

### قول الله تعالى:

﴿ولَئِنْ أَذْقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ بَعْدِ ضَرَّاءٍ مَسْتَهُ لِيَقُولُنَّ هَذَا لِي﴾

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: ﴿ولَئِنْ أَذْقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ بَعْدِ ضَرَّاءٍ مَسْتَهُ لِيَقُولُنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظْنُ السَّاعَةَ قَانِمَةً وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لَيِ عنْهُ لِلْحُسْنِي فَلَنْتَبَثِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذَيْقَنَّهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ﴾.

[فصلت: ٥٠].

ش: ذكر المصنف رحمه الله تعالى عن ابن عباس، وغيره من المفسرين - في معنى هذه الآية وما بعدها - ما يكفي في المعنى ويشفي.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قال مجاهد: هذا بعملي، وأنا محقوق به. وقال ابن عباس: يُريد من عندى. قوله: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِيْتُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي﴾ [القصص: ٧٨]. قال قتادة: على علم مني بوجوه المكاسب<sup>(١)</sup>. وقال آخرون: على علم من الله أني له أهل<sup>(٢)</sup>. وهذا معنى قول مجاهد: أوتته على شرف<sup>(٣)</sup>.

ش: وليس فيما ذكره اختلاف، وإنما هي أفراد المعنى.

قال العماد ابن كثير رحمه الله - في معنى قول الله تعالى: ﴿ثُمَّ إِذَا خَوَلَنَا نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيْتُهُ عَلَى عِلْمٍ بِلِّهِ فَتَتَّه﴾. [الزمر: ٤٩]. يُخبر أن الإنسان في حال **الضر** يُضرع إلى الله عز وجل، وينبئ إليه ويدعوه، ثم إذا خوله نعمة منه

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (٣/٢٥).

(٢) أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر وابن أبي حاتم، كما فى «الدر المشور» (٦/٤٤٠).

(٣) أخرجه ابن أبي حاتم عن السدى، كما فى «المصدر السابق».

(٤) أخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (١٢/٢٤) والفراءوى وعبد بن حميد وابن المنذر، كما فى «الدر المشور» (٧/٢٣٤).

طفى وينى و **﴿قال إنما أُوتته على علم﴾** أى: لما يعلم الله استحقاقى له، ولو لا أنى عند الله خصيصٌ لما خوّلنى هذا.

قال الله عز وجل: **﴿بل هي فتنه﴾** أى: ليس الأمر كما زعم، بل إنما أنعمنا عليه بهذه النعمة لنختبره فيما أنعمنا عليه، أيطمع أم يعصى؟ مع علمنا المتقدم بذلك **﴿بل هي فتنه﴾** أى: اختبار **﴿ولكن أكثرهم لا يعلمون﴾** فلهذا يقولون ما يقولون، ويدعون ما يدعون **﴿قد قالها الذين من قبلهم﴾** أى: هذه المقالة، وزعم هذا الزعم، وادعى هذه الدعوى كثيرٌ من سلف من الأمم **﴿فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون﴾** أى: مما صرخ قولهم، ولا نفع لهم جمعه وما كانوا يكسبون؛ كما قال تعالى مُخبراً عن قارون: **﴿إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرَّاحِينَ \* وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنْسِ نَصِيبِكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ \*** **﴿قَالَ إِنَّمَا أُوتِيَتِهِ عَلَى عِلْمٍ** عندى أولم يعلم أنَّ الله قد أهلك من قبليه من القرون من هو أشدُّ منه قوةً وأكثر جمعاً ولا يُسأل عن ذنوبهم المجرمون﴾]. [القصص: ٧٦ - ٧٨]. وقال تعالى: **﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أُمُوْلًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعْذِبِينَ﴾**. [سـ١: ٣٥]. انتهى<sup>(١)</sup>.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وعن أبي هريرة، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إن ثلاثة من بنى إسرائيل: أبْرَصَ وَأَقْرَعَ، وأعمى. فأراد الله أن يتليلهم، فبعث إليهم ملكاً. فأتى الأبرص، فقال: أى شئ أحب إليك؟ قال: لون حسن، وجلد حسن، وينذهب عنى / الذي قد قدرني الناس به. قال: فمسحه فذهب عنه قدره، فأعطي لوناً حسناً وجلد حسناً. قال: أى المال أحب إليك؟ قال: الإبل أو البقر - شك إسحاق - فأعطي ناقةً عشراءً، فقال: بارك الله لك فيها. قال: فأتى الأقرع، فقال: أى شئ أحب إليك؟ قال: شعر حسن، وينذهب عنى الذي قد قدرني الناس به. فمسحه، فذهب عنه، وأعطي شعراً حسناً. قال: أى المال أحب إليك؟ قال: البقر أو الإبل، فأعطي بقرة حاملاً. فقال: بارك الله لك فيها. فأتى الأعمى، فقال: أى شئ أحب إليك؟ قال: أن يرد الله على بصري، فأبصر به الناس. فمسحه، فرد الله إليه بصره، قال: فـأى المال أحب إليك؟ قال: الغنم.

(١) ابن كثير في «التفسير» (٩٦/٧).

فأعطى شاة والدا، فأنتجَ هذان، وولَدَ هذا. فكان لهدا وادٍ من الإبل، ولهذا وادٍ من البقر، ولهذا وادٍ من الغنم. قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهبته، فقال: رجل مسكين وابنُ سبيل، قد انقطعت بي الحبالُ في سفرِي هذا، فلا بلاغٌ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي أعطاك اللونَ الحسن والجلد الحسن والمال بغيرِ أتبليغ به في سفرِي، فقال: الحقوقُ كثيرةٌ!، فقال له: كأنني أعرفك ألم تكن أبرص يقدرك الناس، فقيراً، فأعطيك الله المال؟ فقال: إنما ورثتُ هذا المال كابراً عن كابر، قال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت. قال: وأتني الأقرع في صورته وهبته، فقال له مثل ما قال لهذا، ورد عليه مثل ما رد عليه هذا، فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت، قال: فأنت الأعمى في صورته وهبته، فقال: رجل مسكين، وابن سبيل. قد انقطعت بي الحبال في سفرِي. فلا بلاغٌ لي اليوم إلا بالله ثم بك. أسألك بالذي ردَّ عليك بصرك شاةً أتبليغُ بها في سفرِي، فقال: قد كنتُ أعمى فردَّ الله علىَ بصرِي، فخذ ما شئت، ودع ما شئت، فوالله لا أجهدكَ اليوم بشيءٍ أخذته لله. فقال: أمسك مالك، فإنما ابتليتُم، فقد رضي الله عنك، وسخط على صاحبِك». آخر جاه<sup>(١)</sup>.

ش: (آخر جاه). أي: البخاري، ومسلم.

والناقةُ العُشراءُ - بضم العين وفتح الشين وبالمد - هي الحامل.  
قوله: «أنتج» وفي رواية «فتَّج» معناه: توَلَى نتاجها، والناتجُ للناقة كالقابلة للمرأة.

قوله: «ولَدَ هذا» هو بتشديد اللام، أي: توَلَى ولادتها، وهو بمعنى «أنتج» في الناقة. فالمولد والناتج والقابلة بمعنى واحد، لكن هذا للحيوان، وذلك لغيره.  
قوله: «انقطعت بي الحبال» هو بالحاء المهملة وبالباء الموحّدة، أي: الأسباب.  
قوله: «لا أجهدك» معناه: لا أشق عليك في رد شيءٍ تأخذه، أو تطلبُه من مالي، ذكره النووى<sup>(٢)</sup><sup>(٣)</sup>.

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٤٦٤)، (٦٦٥٣)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٩٦٤).

(٢) كتب في هامش الأصل ما نصه: صح أصل المصنف.

(٣) النووى في «النهاج» (٩٨/١٨).

وهذا حديث عظيم، وفيه معتبر: فإنَّ الأوَّلِينَ جحداً نعمةَ اللهِ، فما أقرَّ اللهُ بنعمة، ولا نسباً النعمة إلى المُنْعَمِ بها، ولا أدبَاً حقَّ اللهِ فيها بنعمته، فحلَّ عليهما السخط.

وأمَّا الأعمى: فاعترف بنعمة الله، ونسبها إلى من أنعم عليه بها، وأدَّى حقَّ اللهِ فيها. فاستحقَ الرضا من الله بقيامه بشكر النعمة، لما أتى بأركان الشكر / ١٥٩ / بـ] الله فيها. الثالثة التي لا يقوم الشكر إلا بها، وهي: الإقرارُ بالنعمة، ونسبتها إلى المُنْعَمِ، ويدلُّها فيما يحب.

قال العلامة ابن القيم: أصلُ الشكر: هو الاعترافُ بِنَعْمَ الْمُنْعَمِ، على وجه الخضوع له والذلة والمحبة. فمن لم يعرف النعمة بل كان جاهلاً بها، لم يشكرها. ومن عرفها ولم يدركها، لم يشكرها أيضاً. ومن عرف النعمة والنعم لكن جحدها كما يجحد المنكراً لنعمة النعم عليه بها، فقد كفرها. ومن عرف النعمة والنعم، وأقرَ بها ولم يجحدها، ولكن لم يخضع لها ويحبه ويرضي به وعنده، لم يشكرها أيضاً.

ومن عرفها وعرف النعم وأقرَ بها، وخضع للمنعم بها، وأحبه ورضي به وعنده، واستعملها في محاباته وطاعته، فهذا هو الشاكِر لها. فلا بد في الشكر من علم القلب، وعمل يتبع العلم، وهو الميلُ إلى المُنْعَمِ ومحبته والخضوع له<sup>(١)</sup>.

قوله: «أَقْدَ قَدْرَنِي النَّاسُ» بكرآفة رؤيته وقربه منهم.

(١) ينظر: ابن القيم، «مدارج السالكين» (٢٤٢/٢).

(٤٩)

## باب

### قول الله تعالى:

﴿فَلِمَا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَهُ شُرْكًا، فِيمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول الله تعالى: «فَلِمَا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَهُ شُرْكًا فِيمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ». [الأعراف: ١٩٠].

ش: قال الإمام أحمد رحمه الله - في معنى هذه الآية - : حدثنا عبد الصمد، حدثنا عمر بن إبراهيم، حدثنا قتادة، عن الحسن، عن سمرة، عن النبي ﷺ قال: «لما ولدت حواء طاف بها إيليس وكان لا يعيش لها ولد، فقال: سمية عبد الحارث؛ فإنه يعيش، فسمته عبد الحارث فعاش. فكان ذلك من وحي الشيطان وأمره».

وهكذا رواه ابن جرير، عن محمد بن بشار، بندار، عن عبد الصمد بن عبد الوارث، به.

ورواه الترمذى - في تفسير هذه الآية - عن محمد بن المثنى، عن عبد الصمد، به، وقال: هذا حديث حسن غريب؛ لا نعرفه إلا من حديث عمر بن إبراهيم. ورواه بعضهم عن عبد الصمد ولم يرفعه.

ورواه الحاكم في (مستدركه)، من حديث عبد الصمد، مرفوعا، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه. ورواه الإمام أبو محمد بن أبي حاتم في

(تفسيره)، عن أبي زُرعة الرازي، عن هلال بن فياض، عن عمر بن إبراهيم، به مرفوعاً<sup>(١)</sup>.

وقال ابنُ جرير: حدثنا ابنُ وكيع، حدثنا سهلُ بنُ يوسف، عن عمرو، عن الحسن «جعلا له شركاء فيما آتاهما» قال: كان هذا في بعض أهل الملل، ولم يكن بأدم<sup>(٢)</sup>.

وحدثنا بشر، حدثنا يزيد، حدثنا سعيد، عن قتادة، قال: كان الحسن يقول: [١٦٠] هم اليهود والنصارى / رزقهم الله أولاداً فهوّدوا ونَصَرُوا<sup>(٣)</sup>. وهذا إسناد صحيح عن الحسن رحمه الله<sup>(٤)</sup>.

قال العِمَادُ ابنُ كثير في (تفسيره): وأمّا الآثار: فقال محمد بن إسحاق، عن داود بن الحصين، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: كانت حواء تلد لآدم عليه السلام أولاداً فتُبعدهم الله، وتُسميه: عبد الله وعبد الله ونحو ذلك، فيصيّبهم الموت؛ فأتاهما إبليس وأدم فقال: أما إنكما لو تسميانه بغير الذي تسميانه به لعاش، فولدت له رجلاً فسماه عبد الحارث، فيه أنزل الله «هو الذي خلقكم من نفس واحدة» إلى آخر الآية<sup>(٥)</sup> [الأعراف: ١٨٩].

وقال العوفي، عن ابن عباس: فأتاهما الشيطان فقال: هل تدريان ما يولد لكم؟ أم هل تدريان ما يكون: أبهيمة أم لا؟ وزين لهما الباطل؛ إنه غوى مبين. وقد كانت قبل ذلك ولدت ولدين فماتا، فقال لهما الشيطان: إنكما إن لم تسمياه بي لم يخرج سوياً، ومات كما مات الأول. فسمياً ولدَهُما عبد الحارث، فذلك

(١) أحمد في «المسند» (١١/٥) وابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٥٥١٣)، والترمذى في «الجامع» رقم (٣٠٧٩) والحاكم في «المستدرك» (٥٤٥/٢) وصححه ووافقه الذهبي وابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «الدر المشور» (٢٢٢/٣) قال ابنُ كثير في «التاريخ» (١/٨٩): رواه بعضهم عن عبد الصمد، ولم يرفعه. وهذه علة قادحة في الحديث، والمظنون بل المقطع به أن رفعه إلى النبي - ﷺ - خطأ، والصواب وقفه. والله أعلم. وقال في «التفسير» (٥٣٩/٣): هذا الحديث معلول من ثلاثة أوجه وذكرها.

(٢) ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٥٥٢٦).

(٣) ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٥٥٢٨).

(٤) ابنُ كثير، «التفسير» (٣٠/٥٣).

(٥) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (١٥٥١٦).

قول الله تعالى: «فَلِمَا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلُوا هُنَّا شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ»<sup>(١)</sup>.

وذكر مثله: عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس. ورواه ابن أبي حاتم.

وقد تلقى هذا الآثر عن ابن عباس جماعة من أصحابه: كمجاهد، وعكرمة، وسعيد بن جبير، ومن الطبقة الثانية: قتادة، والسلفي، وجماعة من الخلف. ومن المفسرين ومن المتأخرین، جماعات لا يحصون كثرة.

قال العماد ابن كثير: وكأنه أصله - والله أعلم - مأخوذه من أهل الكتاب<sup>(٢)</sup>.  
قلت: وهذا بعيد جداً<sup>(٣)</sup>.

قال المصنف رحمه الله تعالى: قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله، كعبد عمرو، وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك. حاشي عبد المطلب<sup>(٤)</sup>.

ش: ابن حزم: هو عالم الأندلس، أبو محمد، على بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي الظاهري. صاحب التصانيف، توفي سنة ست وخمسين وأربعين سنة. وله اثنان وسبعون سنة.

وعبد المطلب هذا: هو جد رسول الله ﷺ، وهو ابن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مروة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان/، وما [١٦٠/ ب] فوق عدنان مختلف فيه. ولا ريب أنهم من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهما السلام<sup>(٥)</sup>.

(١) اخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (١٥٥١٧).

(٢) ابن كثير فى «التفسير» (٥٣١/ ٣).

(٣) قال سليمان بن عبد الله فى «تيسير العزيز الحميد» (٦٣٠): وإذا تأملت سياق الكلام من أوله إلى آخره مع ما فسره به السلف تبين قطعاً أن ذلك فى آدم وحواء عليهما السلام. والعجيب من يكذب بهذه القصة وينسى ما جرى أول مرة!

وقال ابن كثير فى «التفسير» (٥٣١/ ٣): وأما نحن فعلى مذهب الحسن البصري رحمه الله فى هذا، وأنه ليس المراد من هذا السياق آدم وحواء.

(٤) ابن حزم «مراتب الأجماع» (١٥٤).

(٥) قال ابن كثير فى «التاريخ» (١٨١/ ٢): لا خلاف فى أن عدنان من سلالة إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهما السلام، واختلفوا فى عدة ما بينهما، وكره بعض السلف الاشتغال بها، وأما الأنساب إلى عدنان فمحفوظة شهيرة جداً.

حَكَى رَحْمَهُ اللَّهُ أَنَّ اتَّفَاقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى تَحْرِيمِ كُلِّ مَا عَبَدَ لِغَيْرِ اللَّهِ؛ لِأَنَّ شَرْكًا فِي الْرَّبُوبِيَّةِ وَالْإِلَهِيَّةِ؛ لِأَنَّ الْخَلْقَ كُلُّهُمْ مُلْكٌ لِلَّهِ وَعَبِيدٌ لَهُ، اسْتَعْبُدُهُمْ لِعِبَادَتِهِ وَحْدَهُ، وَتَوْحِيدِهِ فِي رَبُوبِيَّتِهِ وَإِلَهِيَّتِهِ؛ فَعِنْهُمْ مِنْ عَبْدٍ لِلَّهِ وَحْدَهِ فِي رَبُوبِيَّتِهِ وَإِلَهِيَّتِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ أَشْرَكَ بِهِ فِي إِلَهِيَّتِهِ وَأَقْرَأَ لَهُ بِرَبُوبِيَّتِهِ وَأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ، وَأَحْكَامُ الْقَدْرِيَّةِ جَارِيَّةٌ عَلَيْهِمْ وَلَا بُدَّ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْمَنَ عَبْدًا» [مَرْيَمٌ: ٩٣] فَهَذِهِ هِيَ الْعِبُودِيَّةُ الْعَامَّةُ. وَأَمَّا الْعِبُودِيَّةُ الْخَاصَّةُ فَإِنَّهَا تَخْتَصُ بِأَهْلِ الْإِخْلَاصِ وَالطَّاعَةِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ».

[الزُّمُرُ: ٣٦]. وَنَحْوُهَا.

قَوْلُهُ: (حاشى عبد المطلب)، هَذَا اسْتِثْنَاءٌ مِنَ الْعُمُومِ الْمُسْتَفَادُ مِنْ كُلِّهِ. وَذَلِكَ أَنَّ تَسْمِيَتَهُ بِهَذَا الْاسْمِ لَا مَحْذُورٌ فِيهِ؛ لِأَنَّ أَصْلَهُ مِنْ عِبُودِيَّةِ الرَّقِّ<sup>(١)</sup>.

وَذَلِكَ أَنَّ الْمُطَلَّبَ أَخَا هَاشِمَ قَدْمَ الْمَدِينَةِ، وَكَانَ أَبُونِي أَخِيهِ شَيْبَيْهُ هَذَا قَدْ نَشَأَ فِي أَخْوَالِ بَنِي التَّجَارِ مِنَ الْخَزْرَجِ، لِأَنَّ هَاشِمًا تَزَوَّجَ فِيهِمْ امْرَأً، فَجَاءَتْ مِنْهُ بِهَذَا الْأَبْنَى.

فَلَمَّا شَبَّ فِي أَخْوَالِهِ وَبَلَغَ سِنَّ التَّمِيزِ، سَافَرَ بِهِ عُمَّهُ الْمُطَلَّبِ إِلَى مَكَّةَ بِلَدِ أَيْهَهِ وَعُشِيرَتِهِ. فَقَدِمَ بِهِ مَكَّةَ وَهُوَ رَدِيفُهُ، فَرَأَهُ أَهْلُ مَكَّةَ وَقَدْ تَغَيَّرَ لَوْنُهُ بِالسَّفَرِ، فَحَسِبُوهُ عَبْدًا لِلْمُطَلَّبِ، فَقَالُوا: هَذَا عَبْدُ الْمُطَلَّبِ. فَعَلِقَ بِهِ هَذَا الْاسْمُ وَرَكِبَهُ، فَصَارَ لَا يُذَكَّرُ وَلَا يُدْعَى إِلَّا بِهِ، فَلَمْ يَقِنْ لِلْأَصْلِ مَعْنَى مَقْصُودِهِ. وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَنَا أَبُونِي عَبْدُ الْمُطَلَّبِ»<sup>(٢)</sup>.

وَقَدْ صَارَ مَعْظَمًا فِي قَرِيشٍ وَالْعَرَبِ، فَهُوَ سَيِّدُ قَرِيشٍ وَأَشْرَفُهُمْ فِي جَاهِلِيَّتِهِ، وَهُوَ الَّذِي حَفِرَ زَمْزَمَ وَصَارَتْ لَهُ وَفِي ذَرِيَّتِهِ مِنْ بَعْدِهِ.

وَعَبْدُ اللَّهِ: وَالدُّرُّوسُولُ اللَّهُ ﷺ أَحَدٌ بْنُ عَبْدِ الْمُطَلَّبِ، وَتَوَفَّى فِي حَيَاةِ أَيْهَهِ؛ قَالَ الْحَافِظُ صَلَاحُ الدِّينِ الْعَلَائِيُّ فِي كِتَابِهِ (الدَّرَرُ الصَّنِيفَةُ فِي مَوْلَدِ خَيْرِ الْبَرِّيَّةِ): كَانَ

(١) وَقَالَ أَبْنُ مَعْمَرَ، كَمَا فِي «الدَّرَرُ الصَّنِيفَةُ» (٤١٥/٣) سَبَبُ الْاسْتِثْنَاءِ، لَظَاهِرٌ مَا صَحَّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ فِي غَزْوَةِ حَنْيَنْ، لَمَّا اتَّهَمُوهُ عَنْهُ أَصْحَابَهِ إِلَّا قَلِيلًا: «أَنَا النَّبِيُّ لَا كُلُّنَا أَبُونِي عَبْدُ الْمُطَلَّبِ» وَيَاتِي.

(٢) أَعْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (٢٨٦٤، ٢٨٧٤، ٢٩٣٠، ٣٠٤٢، ٤٣١٥، ٤٣١٦، ٤٣١٧)، وَمُسْلِمٌ فِي «الصَّحِيفَةِ» رَقْمُ (١٧٧٦) مِنْ حَدِيثِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ.

سن أبيه عبد الله حين حملت منه آمنة برسول الله ﷺ نحو ثمانية عشر عاماً، ثم ذهب إلى المدينة ليختار منها قمراً لأهله، فمات بها عند أخواله بنى النجار، والنبي ﷺ / حمل على الصحيح. انتهى . [١٦١]

قلتُ: وصار النبي ﷺ وأمه في كفالة جده عبد المطلب.

قال الحافظ الذهبي: وتوفي أبوه عبد الله وللنبي ﷺ ثمانية وعشرون شهراً، وقيل: أقل من ذلك، وقيل: وهو حمل. توفي بالمدينة، وكان قد قدمها ليختار بها قمراً، وقيل: قد مر بها راجعاً من الشام، وعاش خمساً وعشرين سنة. قال الواقدي: وذلك أثبت الأقاويل في سنته ووفاته.

وتُوفيت أمه آمنة بالآباء<sup>(١)</sup>، وهي راجعة به ﷺ إلى مكة من زيارة أخوال أبيه بنى عدى بن النجار، وهو يومئذ ابن ست سنين ومائة يوم. وقيل: ابن أربع سنين.

فلما ماتت أم حملته أم أيمن مولاته إلى جده، فكان في كفالتها إلى أن تُوفى جده، وللنبي ﷺ ثمانى سنين، فأوصى به إلى عمّه أبي طالب. انتهى كلامُ الحافظ<sup>(٢)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن ابن عباس في الآية، قال: لما تغشأها آدم حملت، فأتاهما إبليس. فقال: إنّي صاحبكمَا الذي أخرجتكمَا من الجنة، لَتُطْبِعُنِّي أو لا جعلنَّ له قرني أيلٍ، فيخرج من بطنه فيشقّه. ولا فعلنَّ ولا فعلنَّ يخوّفهما. سمّيَاه عبد الحارث. فليأيا أن يطعاه، فخرج ميتاً. ثم حملت فاتاهما، فادركتهما حُبُّ الولد، فسمّيَاه عبد الحارث، فذلك قوله: «جَعَلَ لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا» رواه ابن أبي حاتم<sup>(٣)</sup>.

ش: قد قدمنا نظيره عن ابن عباس في المعنى.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وله بسند صحيح، عن قتادة، قال: شركاء في

(١) قرية من أعمال المدينة، بينها وبين الجحفة ما يلي المدينة ثلاثة وعشرون ميلاً. (معجم البلدان) (٧٩/١).

(٢) النهي في «تاريخ الإسلام» السيرة (٤٩).

(٣) ابن أبي حاتم في «التفسير»، وأخرج به سعيد بن متصور، وابن المثر، كما في «الدر المتر» (٦٢٤/٣).

طاعته، ولم يكن في عبادته<sup>(١)</sup>. وله بسنده صحيح، عن مجاهد - في قوله ﴿لَنْ آتَيْنَا صَاحِحًا﴾ قال: أشفقا أن لا يكون إنساناً. وذكر معناه عن الحسن، وسعيد، وغيرهما<sup>(٢)</sup>.

قال شيخنا رحمه الله: إن هذا الشرك في مجرد تسمية، لم تقصد حقيقتها<sup>(٣)</sup>. وهو محملٌ حسن، يُبيّن أنَّ ما وقع من الآبوين، من تسميتهمابنهما عبد الحارث: إنما هو مجرد تسمية، لم يقصدتا تعبيده لغير الله. وهذا معنى قول قتادة: شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته.

(١) أخرجه ابن جرير الطبرى فى «التفسير» رقم (١٥٥٢١).

(٢) ابن أبي حاتم فى «التفسير» كما فى «الدر المشرور» (٦٢١/٣).

(٣) المسألة الثالثة.

(٥٠)

## باب

### قول الله تعالى: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذرعوا الذين يلحدون في أسمائه»

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب قول الله تعالى: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذرعوا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون». [الأعراف: ١٨٠]. ذكر ابن أبي حاتم، عن ابن عباس: «يلحدون في أسمائه» يُشركون. عنه: سمعوا اللات من الإله، والعزى من العزيز. وعن الأعمش: يدخلون فيها ما ليس منها<sup>(١)</sup>.

ش: عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إِنَّ اللَّهَ تَسْعَةً وَتَسْعِينَ اسْمًا، مَائَةً إِلَّا وَاحِدًا، مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَهُوَ وَتَرْ يُحِبُّ الْوَتْرَ» أخرجه في (ال الصحيحين)، من حديث سفيان بن عيينة<sup>(٢)</sup>. ورواه البخاري، عن أبي اليمان، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عنه<sup>(٣)</sup>.

وأخرجه [الترمذى عن]<sup>(٤)</sup> الجوزجاني، عن صفوان بن صالح، عن الوليد بن سلم، عن شعيب بسنده، مثله.

وزاد بعد قوله: «يُحِبُّ الْوَتْرَ»: هو الله الذي لا إله إلا هو، الرحمن، الرحيم، الملك، القدس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، / المتكبر، الخالق، [١/١٦١] الباري، المصور، الغفار، القهار، الوهاب، الرزاق، الفتاح، العليم، القاپض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل،

(١) ابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «المر المثور» (٦٦٦/٣).

(٢) البخاري في «ال صحيح» رقم (٦٤١٠) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٦٧٧)، وأخرجه أحمد في «المستد» (٤٥٨/٢).

(٣) البخاري في «ال صحيح» رقم (٢٧٣٦)، (٦٤١٠)، (٧٣٩٢).

(٤) ساقط في جميع النسخ، والإضافة من «تفسير ابن كثير».

اللطيف، الخبير، الحليم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ المقيت، الحبيب، الجليل، الكريم، الرقيب، المحبب، الواسع، الحكيم، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوى، المتين، الولي، الحميد، المحصى، المبدىء، المعبد، المحبي، الميت، الحي، القيوم، الواحد، الماجد، الواحد، الأحد، الفرد، الصمد، القادر، المقتدر، المقدّم، المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الوالي، المتعالى، البر، التواب، المستقيم، العفو، الرؤوف، مالكُ الملك، ذو الجلال والإكرام، المقطسط، الجامع، الغنى، المغنِي، المعطى، المانع، الضار، النافع، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور».

ثم قال الترمذى: هذا حديثٌ غريبٌ، وقد رُوى من غير وجه عن أبي هريرة، ولا نعلمُ في كثير من الروايات ذكرَ الأسماء إلا في هذا الحديث<sup>(۱)</sup>.

[والذى عوَلَ عليه جماعةٌ من الحفاظ: أنَّ سرد الأسماء في هذا الحديث<sup>(۲)</sup> مُدرجٌ فيه.]

وإنما ذلك كما رواه الوليدُ بن مسلم، وعبد الملك الصنعتانى، عن زُهير بن محمد: أنه بلغه عن غير واحد من أهل العلم أنَّهم قالوا ذلك. أى: إنهم جمعوها من القرآن؛ كما رُوى عن جعفر بن محمد، وسفيان، وأبي زيد اللغوى، والله أعلم<sup>(۳)</sup>

هذا ما ذكره العمادُ ابن كثير في (تفسيره). ثم قال: ثم ليعلم أنَّ الأسماء الحسنى ليست منحصرة في تسعه وتسعين؛ بدليل ما رواه أحمد، عن يزيد بن هارون، عن فضيل بن مرزوق، عن أبي سلمة الجُهنَى، عن القاسم بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن عبد الله بن مسعود، عن رسول الله ﷺ قال: «ما أصاب

(۱) الترمذى في «الجامع» رقم (۳۵۰۲)، وأخرجه ابن ماجة في «السنن» رقم (۳۸۶۱) بسياق آخر. قال البيهقى في «المصباح الزجاجة» (۲۰۸/۲): «إسنادُ طريق ابن ماجة ضعيف».

(۲) ما بينهما ساقطٌ من الأصل، وهو انتقال نظر.

(۳) قال ابن تيمية - رحمة الله تعالى - في «مجموع الفتاوى» (۴۸۲/۲۲): «وحفاظُ أهل الحديث يقولون: هذه الزيادة مما جمعه الوليد بن مسلم، عن شيوخه من أهل الحديث. وقال ابن القيم في «مدارج السالكين» (۴۱۵/۲): وال الصحيح أنه ليس من كلام النبي - ﷺ -».

أحداً قط همٌ ولا حزن، فقال: اللهم إني عبدُكَ، ابن عبدِكَ، ابن أمتكَ، ناصيتي بيدكَ، ماضٍ في حكمكَ، عدلٌ في قضاؤكَ، أسلكَ بكل اسمٍ هو لكَ، سميت به نفسكَ/ أو علمته أحداً من خلقكَ أو أنزلته في كتابكَ، أو استأثرت به في علم [١٦٢/١]. الغيب عندكَ: أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدرى، وجلاء حزنى، وذهاب همى. إلا أذهب الله همه وحزنه، وأبدلله مكانه فرحاً، فقيل: يا رسول الله، ألا نتعلمها؟ فقال: «بلى. ينفعى لمن سمعها أن يتعلّمها»، وقد أخرجه أبو حاتم ابن حبان في (صححه)<sup>(١)</sup>.

وقال العوْقى، عن ابن عباس - في قوله تعالى: «وَذَرُوا الَّذِينَ يَلْهَدوْنَ فِي أَسْمَائِهِ» - قال: إلحاد الملحدين: أن دعوا اللات في أسماء الله<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن جرير، عن مجاهد «وَذَرُوا الَّذِينَ يَلْهَدوْنَ فِي أَسْمَائِهِ» قال: اشتقوا اللات من الله، واشتقوا العزى من العزيز<sup>(٣)</sup>.

وقال قتادة: يلحدون: يُشركون<sup>(٤)</sup>. وقال على بن أبي طلحة، عن ابن عباس: الإلحاد: التكذيب<sup>(٥)</sup>.

وأصل الإلحاد في كلام العرب: العدل عن القصد، والميلُ والجورُ والانحراف، ومنه اللحد في القبر؛ لأنحرافه إلى جهة القبلة عن سمت الحفر<sup>(٦)</sup>.

قال ابن القيم رحمه الله :

وَحْقِيقَةُ الْإِلْهَادِ فِيهَا الْمِيلُ بِالْإِشْرَاكِ وَالتَّعْطِيلِ وَالنَّكْرَانِ  
وَأَسْمَاءُ الرَّبِّ تَعَالَى كُلُّهَا أَسْمَاءٌ وَأَوْصَافٌ تُعْرَفُ بِهَا تَعَالَى إِلَى عِبَادِهِ، وَدَلَّتْ  
عَلَى كَمَالِهِ جَلَّ وَعَلَا.

(١) أحمد في «المسندة» (١/٣٩١ و٤٥٢) وابن حبان في «ال الصحيح» (٢/١٦٠) وصححه ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١/١٦٦) وشفاء العليل» (٤٥٣).

(٢) أخرجه ابن حجر الطبرى في «التفسير» رقم (١٥٤٥٣).

(٣) «المصدر السابق» رقم (١٥٤٥٤).

(٤) «المصدر السابق» رقم (١٥٤٥٦).

(٥) «المصدر السابق» رقم (١٥٤٥٥).

(٦) ابن كثير في «التفسير» (٣/٥١٦).

وقال رحمة الله تعالى: فالإِلَحاد: إِمَّا بِجُحْدِهَا وَإِنْكَارِهَا، وَإِمَّا بِجُحْدِ مَعَانِيهَا وَتَعْطِيلِهَا، وَإِمَّا بِتَحْرِيفِهَا عَنِ الصَّوَابِ، وَإِخْرَاجِهَا عَنِ الْحَقِّ بِالْتَّأْوِيلَاتِ.

وَإِمَّا بِجَعْلِهَا أَسْمَاءً لِهَذِهِ الْمَخْلُوقَاتِ كَالْإِلَاحَادِ أَهْلِ الْإِلَاحَادِ؛ فَإِنَّهُمْ جَعَلُوهَا أَسْمَاءً هَذَا الْكَوْنِ، مَحْمُودَهَا وَمَذْمُومَهَا. حَتَّى قَالَ زَعِيمُهُمْ: هُوَ الْمَسْمُى بِعَنْيِ كُلِّ اسْمٍ مَمْدُوحٌ عَقْلًا وَشَرْعًا وَعْرَفًا. وَبِكُلِّ اسْمٍ مَذْمُومٌ عَقْلًا وَشَرْعًا وَعْرَفًا. تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُونَ عَلَوْا كَبِيرًا. انتهى<sup>(۱)</sup>.

قلتُ: وَالَّذِي عَلَيْهِ أَهْلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ قَاطِبَةً - مُتَقْدِمُهُمْ وَمُتَأْخِرُهُمْ -: إِثْبَاتُ الصَّفَاتِ الَّتِي وَصَفَ اللَّهُ بِهَا نَفْسَهُ، وَوَصْفُهُ بِهَا رَسُولُهُ ﷺ عَلَى مَا يُلِيقُ بِجَلَالِ اللَّهِ وَعَظَمَتِهِ، إِثْبَاتًا بِلَا تَمْثِيلٍ، وَتَنْزِيهًًا بِلَا تعْطِيلٍ؛ كَمَا قَالَ: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ». [الشُورى: ۱۱].

وَأَنَّ الْكَلَامَ فِي الصَّفَاتِ فَرْعٌ عَنِ الْكَلَامِ فِي الذَّاتِ، يَحْتَذِي حَذْوَهُ وَمَثَالَهُ.  
[۱۶۲/ب] وَكَمَا أَنَّهُ يَجْبُ الْعِلْمُ بِأَنَّ اللَّهَ ذَاتًا حَقِيقَةً لَا تُشَبَّهُ شَيْئًا/ مِنْ ذَوَاتِ الْمَخْلُوقِينِ.

فَلَهُ صَفَاتٌ حَقِيقَةٌ لَا تُشَبَّهُ شَيْئًا مِنْ صَفَاتِ الْمَخْلُوقِينِ، فَمَنْ جَحَدَ شَيْئًا مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ أَوْ وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ، أَوْ تَأَوَّلَهُ عَلَى غَيْرِ مَا ظَهَرَ مِنْ مَعْنَاهُ: فَهُوَ جَهَنَّمُ، قَدْ اتَّبَعَ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ثُوَّلًا مَا تَوَلَّ وَنُصِّلُهُ جَهَنَّمْ وَسَاعَتْ مَصِيرًا». [النَّسَاء: ۱۱۵].

وَقَالَ الْعَلَمَةُ أَيْضًا: فَائِدَةُ جَلِيلَةٍ: مَا يَجْرِي صَفَةً أَوْ خَبْرًا عَلَى الرَّبِّ تَبَارَكُ وَتَعَالَى، أَقْسَامٌ:

أَحَدُهُا: مَا يَرْجِعُ إِلَى نَفْسِ الذَّاتِ، كَقُولُكَ: ذَاتٌ، وَمُوْجُودٌ. الثَّانِي: مَا يَرْجِعُ إِلَى صَفَاتٍ مَعْنَوِيَّةٍ: كَالْعَلِيمِ، وَالْقَدِيرِ، وَالسَّمِيعِ، وَالْبَصِيرِ.

الثَّالِثُ: مَا يَرْجِعُ إِلَى أَفْعَالِهِ: كَالْخَالِقِ، وَالرَّازِقِ.

الرَّابِعُ: التَّنْزِيهُ الْمَحْضُ، وَلَا بَدَأَ مِنْ تَضْمِنَهُ ثَبُوتًا؛ إِذَا لَا كَمَالٌ فِي الْعَدْمِ الْمَحْضِ، كَالْقَدُوسِ، وَالسَّلَامِ.

(۱) إِنْ الْقِيمِ، «بَدَائِعُ الْفَوَادِ» (۱۶۹/۱).

الخامس - ولم يذكره أكثر الناس -: وهو الاسم الدال على جملة أوصاف عديدة لا تختص بصفة معينة، بل دالٌ على معانٍ، نحو المجيد، العظيم، الصمد؛ فإنَّ المجيد: من اتصف بصفات متعددة من صفات الكمال، ولفظة يدلُّ على هذا. فإنَّه موضوعٌ للسعة والكثرة والزيادة، ف منه: استمجدَ المرْخُ والعقار<sup>(١)</sup>، وأمجد الناقة: علفها، ومنه: «ذو العَرْشِ الْمَجِيدُ» صفة للعرش، لسعته وعظمته وشرفه.

وتتأملُ كيف جاء بهذا الاسم مقترباً بطلب الصلاة من الله على رسوله، كما علَّمناه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: بأنه في مقام طلب المزيد والتعرض لسعة العطاء، وكثرة ودواجه. فأتى في هذا المطلوب باسم يقتضيه، كما تقول: اغفر لى وارحمنى إنك أنت الغفور الرحيم، فهو راجعٌ إلى التوسل إليه بأسمائه وصفاته، وهو من أقرب الوسائل وأحبُّها إليه، ومنه الحديثُ الذي في (المسندي) والترمذى «أَلِظْوا<sup>(٢)</sup> ييادِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»<sup>(٣)</sup> ومنه «اللهم إني أسألك بآنَّ لك الحمد، لا إله إلا أنت المان، بديع السموات والأرض ياذا الجلال والإكرام»<sup>(٤)</sup>.

فهذا سؤالٌ له وتوسلٌ إليه بحمده، وأنه: لا إله هو المان. فهو توسلٌ إليه بأسمائه وصفاته، وما أحقَ ذلك بالإجابة، وأعظمه موقعًا عند المسؤول. وهذا بابٌ عظيم من أبواب التوحيد.

ال السادس: صفةٌ تحصل من اقتران أحد الإسمين والوصفين بالأخر / ، وذلك [١٦٣/١] قدر زائد على مفردיהם، نحو: الغنى الحميد، الغفور القدير، الحميد المجيد. وهكذا عامةُ الصفات المقترنة والأسماء المزدوجة في القرآن؛ فإنَّ الغنى صفةٌ

(١) المرْخُ: شجرٌ سريع الأشعال. والعقارُ: شجرٌ يتخد منه الزناد، ومعنى قولهم: استمجد المرْخُ والعقار: استكثرا من النار. «القاموس المحيط» مادة مجد.

(٢) الظُّ بالشي: إذا لزمه وثابر عليه. ابن الأثير «النهایة» (٤/٢٥٢).

(٣) أحمد في «المسندي» (٤/١٧٧) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٥٢٢) وقال: وهذا حديثُ غريبٌ والحاكم في «المستدرك» (١/٤٩٩) وصححه ووافقه الذهبي من حديث أنس، وريبيعة بن عامر.

(٤) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٤٩٥) والنمسائي في «المجتبى» (٣/٥٢)، وصححه ابن القيم في «شفاء العليل» (٤٥٨) من حديث أنس.

كمال، والحمد كذلك، واجتماعُ الغنى مع الحمد كمال آخر. فله ثناءٌ من غناه،  
وثناءٌ من حمده، وثناءٌ من اجتماعهما، وكذلك الغفور القدير، والحميد الجيد،  
والعزيز الحكيم. فتأمله، فإنه من أشرف المعارف<sup>(١)</sup>.

---

(١) ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١٥٩/١).

(٥١)

## باب

### لا يقال: السلام على الله

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: باب لا يُقال: السلام على الله.

في الصحيح، عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: كنا إذا كنّا مع النبي ﷺ في الصلاة، قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على فلان، فقال النبي ﷺ «لا تقولوا: السلام على الله؛ فإنَّ الله هو السلام».

ش: هذا الحديثُ: رواه البخاريُّ، ومسلم، وأبو داود، والنسائيُّ، وابن ماجة، من حديث شقيق بن سلمة، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: كنا إذا جلسنا مع النبي ﷺ في الصلاة، قلنا: السلام على الله قبل عباده، والسلام على فلان وفلان. الحديث<sup>(١)</sup>، وفي آخره ذكرُ التشهد الأخير.

ورواه الترمذى، من حديث الأسود بن يزيد، عن ابن مسعود<sup>(٢)</sup>، وذكر في الحديث سبب النهى عن ذلك؛ بقوله: «إنَّ الله هو السلام ومنه السلام».

وقد كان النبي ﷺ إذا انصرف من الصلاة المكتوبة استغفر ثلاثاً، وقال «اللهم أنت السلام ومنك السلام، تباركت يا ذا الجلال والإكرام»<sup>(٣)</sup>.

وفي الحديث: إنَّ هذا هو تحية أهل الجنة لربهم تبارك وتعالى،<sup>(٤)</sup>.

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٨٣٥)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٤٠٢) وأبو داود في «السنن» رقم (٩٦٨) والنسائي في «المجتبى» (٢/٢٤٠) وابن ماجة في «السنن» رقم (٨٩٩).

(٢) الترمذى في «الجامع» رقم (٢٨٤٩).

(٣) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٥٩١) وأحمد في «المسند» (٥/٢٧٥، ٢٧٩) من حديث ثوبان.

(٤) ورد ذلك في حديث مُرْسَل، ماضٍ تخرِيجُه في الباب السادس والثلاثين. وفي «مستند أحمد» (٤/٣٨١) من حديث عبد الله بن أبي أوفى «السلام تحية أهل الجنة».

[وفي التنزيل: ما يدل على أنَّ الرب تبارك وتعالى يُسلِّم عليهم في الجنة؛ كما قال تعالى]: «سَلَامٌ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ» . [يس: ٥٨].

ومعنى قوله: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّلَامُ»: أنه تعالى سالمٌ من كل نقص، ومن كل تمثيل. فهو الموصوف بكل كمال، المنزَّهُ عن كل عيب ونقص.

قال في (البدائع): السلامُ اسْمُ مُصْدَرٍ، وهو من الفاظ الدعاء، يتضمن [الإنشاء والإِخبار]. فجهةُ الخبرية فيه لا تُنافِضُ الجهة<sup>(١)</sup> الإنسانية، وهو معنى السلام المطلوب عند التحية، وفيه قولان مشهوران:

الأول: أنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ السَّلَامُ، وَمَعْنَى الْكَلَامِ: نَزَّلَتْ بِرَحْمَتِهِ عَلَيْكُمْ، وَنَحْنُ هُدَا؛ فاختير في هذا المعنى من أسمائه عز وجل اسم السلام دون غيره من الأسماء.

الثاني: أن السلام مصدرٌ بمعنى السلامَة، وهو المطلوب المدعو به عند [١٦٣/ب] التحية. ومن حُجَّةُ أصحابِ هذا/ القول: أنَّه يأتِي مُنْكَرًا، فيقولُ المُسْلِمُ: سلامٌ عليكم، ولو كان اسمًا من أسماء الله لم يستعمل كذلك، ومن حجتهم: أنه ليس المقصودُ من السلام هذا المعنى، وإنما المقصودُ منه: الإِيذان بالسلامة خبرًا ودعاءً.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: وفصلُ الخطاب، أنْ يُقال: الحَقُّ في مجموع القولين، فكلُّ منها بعضُ الحقِّ، والصوابُ في مجموعهما.

وإنما يتبيَّن ذلك بقاعدة، وهي: أنَّ حقَّ من دعا الله باسمه الحُسْنِي أن يَسأَلَ في كلِّ مطلوبٍ ويتوسلُ بالاسم المقتضى لذلك المطلوب، المناسب لحصوله. حتى إنَّ الداعي متشفعٌ إلى الله تعالى، متَوَسِّلًا إليه به.

فإذا قال: رب اغفر لي وتب علىَ إِنك أنت التوابُ الغفور، فقد سأله أمرٍ وتوسلَ إليه باسمين من أسمائه مُقتضيين لحصول مطلوبه.

وقال ﷺ لأبى بكر رضى الله عنه، وقد سأله ما يدعوه به «قل: اللهم

(١) ما بينهما ساقطٌ من الأصل، وهو انتقالُ نظر.

إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً، وإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر لى مغفرةً من عندك، وارحمنى إنك أنت الغفور الرحيم<sup>(١)</sup>.

فالملامح لما كان مقام طلب السلامـة التـى هـى أهـمُ عـند الرـجـلـ، أـتـى بـلـفـظـها بـصـيـغـةـ اسـمـ من اسـمـاءـ اللهـ وـهـوـ السـلـامـ، الـذـى تـطـلـبـ مـنـهـ السـلـامــ. فـتـضـمـنـ لـفـظـ السـلـامــ معـنـيـنـ: أحـدـهـماـ ذـكـرـ اللهـ، وـالـثـانـىـ طـلـبـ السـلـامــ، وـهـوـ مـقـصـودـ المـسـلـمــ.

وقد تضـمـنـ سـلـامـ عـلـيـكـمـ: اسـمـاـ من اسـمـاءـ اللهـ تـعـالـىـ، وـطـلـبـ السـلـامــ مـنـهــ. فـتـأـمـلـ هـذـهـ الفـائـدـةـ<sup>(٢)</sup>ـ.

وـحـقـيقـتـهـ: الـبـرـاءـةـ وـالـخـلاـصـ، وـالـنـجـاهـ مـنـ الشـرـورـ وـالـعـيـوبــ. وـعـلـىـ هـذـاـ المـعـنـىـ تـدـورـ تـصـارـيفـهـ، فـمـنـ ذـلـكـ قولـكـ: سـلـمـكـ اللهـ، وـمـنـهـ دـعـاءـ المؤـمـنـينـ عـلـىـ الـصـراـطــ: ربـ سـلـمـ سـلـمـ<sup>(٣)</sup>ـ.

وـمـنـهـ سـلـمـ الشـئـءـ لـفـلانـ، أـىـ: خـلـصـ لـهـ وـحـدـهـ؛ قـالـ تـعـالـىـ: «ضـرـبـ اللهـ مـثـلـاـ رـجـلـاـ فـيـ شـرـكـاءـ مـتـشـاـكـسـونـ وـرـجـلـاـ سـلـمـاـ لـرـجـلـ». [الزـمـرـ: ٢٩ـ].

أـىـ: خـالـصـاـ لـهـ وـحـدـهـ، لـاـ يـمـلـكـهـ مـعـهـ غـيرـهــ. مـنـهـ سـلـمـ ضـدـ الـحـربــ؛ لـأـنـ كـلـ واحدـ مـنـ الـمـتـحـارـيـنـ يـخـلـصـ وـيـسـلـمـ مـنـ أـذـىـ الـآـخـرــ، وـلـهـذـاـ بـنـىـ فـيـهـ عـلـىـ الـمـفـاعـلــ، فـقـيـلـ: الـسـلـامـ مـثـلـ الـمـشارـكــ. وـمـنـهـ: الـقـلـبـ السـلـيمــ، وـهـوـ النـقـىـ مـنـ الدـغـلــ وـالـعـيـبــ.

وـحـقـيقـتـهـ: الـذـىـ قـدـ سـلـمـ اللهـ وـحـدـهــ، فـخـلـصـ مـنـ دـغـلـ الشـرـكـ وـغـلـهــ، وـدـغـلـ الذـنـوبـ وـالـمـخـالـفـاتــ، بـلـ هوـ مـسـتـقـيمـ عـلـىـ صـدـ جـبــ، وـحـسـنـ مـعـاـمـلـتـهــ. وـهـذـاـ هوـ [١٦٤ـ /ـ ١ـ].

وـمـنـهـ أـخـذـ إـلـيـسـلـامــ، فـلـأـنـهـ مـنـ هـذـهـ المـادـةــ؛ لـأـنـهـ الـاسـتـسـلـامــ وـالـانـقـيـادـ اللهــ وـالـتـخـلـصــ مـنـ شـوـائبـ الشـرـكــ، فـسـلـمـ لـرـبـهـ وـخـلـصـ لـهــ. كـالـعـبـدـ الـذـىـ سـلـمـ لـمـوـلـاهــ، لـيـسـ فـيـهــ شـرـكـاءـ مـتـشـاـكـسـونــ. وـلـهـذـاـ ضـرـبـ سـبـحـانـهـ هـذـيـنـ الـمـثـلـيـنـ لـلـمـسـلـمـ الـخـالـصـ لـرـبـهــ، وـلـلـمـشـرـكـ بـهـ<sup>(٤)</sup>ـ.

(١) أـخـرـجـ البـخـارـىـ فـيـ «الـصـحـيـحـ»ـ، رقمـ (٨٣٨٧ـ)، وـمـلـمـ فـيـ «الـصـحـيـحـ»ـ، رقمـ (٥ـ ٢٧ـ)، مـنـ حـدـيـثـ عـبـدـ اللهـ بـنـ عـمـرــ.

(٢) ابنـ القـيـمـ فـيـ «بـلـائـعـ الـفـوـادـ»ـ، (٢ـ /ـ ١٣٧ـ -ـ ١٤٢ـ).

(٣) أـخـرـجـ مـلـمـ فـيـ «الـصـحـيـحـ»ـ، رقمـ (١٨٣ـ)، مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ سـعـيدــ.

(٤) ابنـ القـيـمـ «بـلـائـعـ الـفـوـادـ»ـ، (٢ـ /ـ ١٣٣ـ).



(٥٢)

## باب

### قول: اللهم اغفر لي إن شئت

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت.

ش: يعني: أن ذلك لا يجوز، لورود النهي عنه في حديث الباب.

قال المصنف رحمه الله تعالى: في الصحيح، عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «لا يقولن أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليَعِزِّمَ المسألة؛ فإنَّ الله لا مُكْرَهٌ له»<sup>(١)</sup>.

وسلم: «وليُعَظِّمَ الرَّغْبَةُ، فإنَّ الله لا يتعاظمُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ»<sup>(٢)</sup>.

ش: بخلاف العبد؛ فإنه قد يعطي السائل مسألته حاجته إليه، أو لخوفه منه أو رجائه، فيعطيه مسألته وهو كاره.

فاللاقى بالسائل للمخلوق أن يُعلق حصول حاجته على مشيئة المسؤول، مخافة أن يُعطيه وهو كاره. بخلاف رب العالمين تعالى، فإنه لا يليق به ذلك؛ لكمال غناه عن جميع خلقه، وكمال جوده وكرمه، وكلهم فقير إليه، محتاج لا يستغني عن ربه طرفة عين، وعطاؤه كلام.

وفي الحديث: «يمين الله ملأى، لا يغيبها نفقة، سحاء<sup>(٣)</sup> الليل والنهار؛رأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض؟ فإنه لم يغض ما في يمينه، وفي يده الأخرى القسط يخفضه ويرفعه»<sup>(٤)</sup> يعطي تعالى حكمة، ويمنع لحكمة، وهو الحكيمُ الخبير.

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٦٣٣٩)، وMuslim في «ال صحيح» رقم (٧٤٧٧).

(٢) Muslim في «ال صحيح» رقم (٢٦٧٩).

(٣) سحاء: أي: دائمة الصب بالعطاء.

(٤) أخرجه البخاري في «ال صحيح» رقم (٤٦٨٤)، وMuslim في «ال صحيح» رقم (٩٩٣) من حديث أبي هريرة.

فاللائقُ من سألهُ أنْ يعزمُ المسألةَ، فإنَّ اللهَ تعالى لا يُعطي عبدهُ شيئاً عن كراهةِ، ولا عن عظمِ مسألةٍ<sup>(١)</sup>.

وقد قال بعضُ الشُّعراءَ فيمن يمدحهُ:

ويعظمُ في عين الصغير صغارُها ويصغرُ في عين العظيم العظامِ<sup>(٢)</sup>  
وأمّا هذا: بالنسبة إلى ما في نفوس أرباب الدنيا، وإلا فإنَّ العبدَ يُعطي تارةً  
ويمنعُ أكثرَ، ويعطي كرهاً والبعضُ عليهُ أغلبٌ؛ وبالنسبة إلى حالهُ هذه فليس  
عطاؤهُ بعظيمٍ.

وأمّا ما يعطيهُ اللهُ عبادهُ فهو دائمٌ مستمرٌ، يوجدُ بالنوال قبل السؤالِ. من حينِ  
وضعتُ النطفةَ في الرحمٍ؛ فنعمتُ على الجنينَ في بطنِ أمِّه دارَهُ، يربّيهُ أحسنُ  
تربيّةٍ، فإذاً وضعتُ أمَّه عطفَ عليهِ والديهِ، وربَّاهُ بنعمتهِ حتى يبلغَ أشدَهُ.  
يُتقلّبُ في نعم اللهِ مدةً حياتهِ، فإذاً كانت حياتهُ على الإيمانِ والتقوىِ: ازدادت نعمُ اللهِ  
[١٦٤/ب] تعالى عليهِ/ إذا توفاهُ، أضعافُ أضعافٍ ما كان عليهِ في الدنيا من النعم التي لا  
يقدرُ قدرها إلا اللهُ، مما أعدَهُ اللهُ تعالى لعبادهِ المؤمنينِ المتقيينِ.

وكلُّ ما ينالهُ العبدُ في الدنيا من النعم، وإنْ كان بعضُها على يد مخلوقٍ، فهو  
يأخذُ اللهُ وإرادتهِ وإحسانهِ إلى عبدهِ.

فإنَّ اللهَ تعالى هو المحمودُ على النعم كلُّها، فهو الذي شاءَها وقَدَرَها، وأجرَها  
عن كرمِه وجودِه وفضلهِ. فلهُ النعمةُ ولهُ الفضلُ، ولهُ الثناءُ الحسنُ؛ قالَ تعالى:  
**﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكْمُ الضرُّ فَإِلَيْهِ تَجَأْرُونَ﴾** [النحل: ٥٣].

وقد يمنعُ تعالى عبدهُ إذا سألهُ: لحكمةٍ وعلمَ بما يصلحُ عبدهُ من العطاءِ والمنعِ.  
وقد يؤخِّرُ ما سألهُ عبدهُ لوقتهِ المقدرُ، أو ليُعطيهُ أكثرَ، فتباركُ اللهُ ربُّ العالمينِ.

(١) وهكذا: من سألهُ لنفريه، فليس له أن يدعوهُ ويستثنى في دعائه. وقد انتشر هذا النوع من الدعوات  
وظهر حتى بين المتسفين إلى العلم في هذا الزمان، دون تباهٍ إلى ما ينطوي عليه من محذور. فالله المستعان.

(٢) بيتٌ من قصيدة طوبيلة لأبي الطيب المتنبي في سيف الدولة، وأولها:

على قدر أهل العزم تأتي العزائمُ      وتأتي على قدر الكرام المكارم  
الديوان (٢٩٠).

قوله: ولسلم: «وليُعْظِم الرَّغْبَة» أي: في سؤاله لربه حاجته؛ فإنَّه يُعطي العظائم كرماً وجوداً وإحساناً.

«فإنَّ اللَّهَ لَا يَتَعَاظِمُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ»، أي: ليس شئٌ عندَه يعظم، وإنَّ عظُمَ فِي نفسِ المخلوق؛ [لأنَّ سائلَ المخلوق]<sup>(١)</sup> لا يسأله إلا ما يهونُ عليه بذلُّه، بخلاف ربِ العالمين، فإنَّ عطاءه كلام: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ». [يس: ٨٢] فسبحان من لا يقدِّرُ الخلقُ قدرَه، لا إِلَهَ غَيْرُهُ، ولا ربُ سواه.

---

(١) ساقطٌ من الأصل.



(٥٣)

## باب لا يقول: عبدي وأمتى

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب لا يقول: عبدي وأمتى.

في الصحيح، عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يقولنَّ أحدُكُمْ أطعْمُ رِبَّكَ، وضَّيْ رِبَّكَ، ولِيقلْ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ، وَلَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمْتَى، ولِيقلْ: فَتَانِي وَفَتَانِي وَغَلَامِي»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (باب لا يقول: عبدي وأمتى). ذكر الحديث الذي في الصحيح، عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يقولنَّ أحدُكُمْ: أطعْمُ رِبَّكَ وَضَّيْ رِبَّكَ، ولِيقلْ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ. وَلَا يَقُلْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمْتَى، ولِيقلْ: فَتَانِي وَفَتَانِي وَغَلَامِي».

هذه الألفاظ المنهي عنها: وإن كانت تطلق لغة، فالنبي ﷺ نهى عنها تحقيقاً للتوحيد، [وسداً للذرائع الشرك]<sup>(٢)</sup>; لما فيها من التشريك في اللفظ، لأنَّ الله تعالى هو ربُّ العباد جميعهم.

فإذا أطلق على غيره شاركه في هذا الاسم، فينهي عنه لذلك؛ وإن لم يقصد بذلك التشريك في الربوبية التي هي وصف الله تعالى، وإنما المعنى أنَّ هذا مالك له؛ فيطلق عليه هذا اللفظ بهذا الاعتبار. فالنهيُّ عنه حسماً لمادة التشريك بين الخالق والخلق، وتحقيقاً للتوحيد وبُعداً عن الشرك حتى في اللفظ.

وهذا من أحسن مقاصد الشريعة؛ لما فيه من تعظيم الرب / تعالى، وبُعده عن مشابهة المخلوقين. فأرشدهم ﷺ إلى ما يقوم مقام هذه الألفاظ، وهو قوله:

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح » رقم (٢٥٥٢)، ومسلم في «ال صحيح » رقم (٢٤٩).

(٢) إضافة من (هـ) و(ط).

سيدي ومولاي<sup>(١)</sup>. وكذلك قوله: «ولا يقل أحدكم: عبدي وأمتي» لأن العبيد عبيد الله والإماء إماء الله؛ قال تعالى: «إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا أَتَى الرَّحْمَنَ عَبْدًا». [مريم: ٩٣] ففي إطلاق هاتين الكلمتين على غير الله تشيريك في اللفظ، فنهاهم عن ذلك تعظيمًا لله تعالى، وأدباً وابعاداً عن الشرك، وتحقيقاً للتوحيد، وأرشده إلى أن يقول: «فتاي وفتاتي وغلامي».

وهذا من باب حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد، فقد بلغ ﷺ أمه كل ما فيه نفع، ونهاهم عن كل ما فيه نقص في الدين. فلا خير إلا دلهم عليه، خصوصاً في تحقيق التوحيد، ولا شر إلا حذرهم عنه صلوات الله وسلامه عليه، خصوصاً ما يقرب من الشرك لفظاً وإن لم يقصد، وبالله التوفيق.

---

(١) ينظر: ابن حجر، «فتح الباري» (٥/١٨٠) وسيأتي له مزيد بيان في الباب الخامس والستين.

(٥٤)

## باب لا يرد من سأله بالله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب لا يرد من سأله بالله.

عن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ: «من استعاذه بالله فأعيذه، ومن سأله بالله فأعطوه ومن دعاكم فاجبواه، ومن صنع إليكم معروفاً فكافتوه، فإن لم تجدوا ما تكافتوه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافتوه». رواه أبو داود، والنسائي بسند صحيح<sup>(١)</sup>.

ش: ظاهر الحديث النهي عن رد السائل إذا سأله بالله. لكن هذا العموم يحتاج إلى تفصيل، بحسب ما ورد في الكتاب والسنّة. فيجب إذا سأله السائل ماله فيه حق كبيت المال [أن يُجَاب]<sup>(٢)</sup>، فيُعطى منه على قدر حاجته [وما يستحقه]<sup>(٣)</sup>، وكذلك إذا سأله<sup>(٤)</sup> المحتاج من في ماله فضل فيجب أن يعطيه ما يدفع، على [حسب حاله ومسألته وأما إذا سأله<sup>(٥)</sup> من لا فضل عنده، فيُستحب أن يعطيه على]<sup>(٦)</sup> قدر حال المسؤول ما لا يضره ولا يضر عائلته، وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته<sup>(٧)</sup>.

(١) أبو داود في «السنن» رقم (١٦٧٢) والنسائي في «المجتبى» (٥/٨٢)، قال النووي في «رياض الصالحين» (٦٥٣): حديث صحيح.

(٢) إضافة من (ط).

(٣) إضافة من (ض) و(ه) و(ط).

(٤) ما بينهما ساقط من (ط).

(٥) ما بينهما ساقط من الأصل.

(٦) قال الحافظ ابن القيم رحمة الله تعالى في «مدارج السالكين» (٢/٢٣٢): والمسألة في الأصل حرام. وإنما أتيحت للحاجة والضرورة؛ لأنها ظلم في حق الربوبية، وظلم في حق المستول، وظلم في حق السائل. اهـ.

وَمَقَامُ الْإِنْفَاقِ مِنْ أَشْرَفِ مَقَامَاتِ الدِّينِ، وَتَفَاقُوتُ النَّاسِ فِيهِ بِحسبِ مَا جَبَلُوا عَلَيْهِ مِنَ الْكَرَمِ وَالْجُحودِ، وَضَدَّهُمَا مِنَ الْبَخْلِ وَالشَّحِّ. فَالْأَوَّلُ مُحَمَّدٌ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، وَالثَّانِي مَذْمُومٌ فِيهِمَا.

وقد حثَّ الله تعالى عباده على الإنفاق؛ لعظم نفعه وتعديه، وكثرة ثوابه، قال تعالى: «بِاِيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اَنْفَقُوا مِنْ طَبِيعَتِهِمْ مَا كَسَبُوكُمْ وَمَا اُخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَعْمَلُوا بِالْحَيَّثَ مِنْهُ تُنْفَقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوكُمْ أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْحَمْدِ \* الشَّيْطَانُ يَعْدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعْدُكُمُ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْمٌ». [البقرة: ٢٦٧ - ٢٦٨]، وقال تعالى: «وَأَنْفَقُوكُمْ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ». [الحديد: ٧]. وذلك الإنفاق/ في خصال البر المذكورة [١٦٥/ ب] في قوله: «لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبَرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حَبَّهِ ذُو الْقُرْبَى وَالْبَيْتَمِيِّ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُؤْفَونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوكُمْ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ». [البقرة: ١٧٧].

فذكره بعد ذكر أصول الإيمان، وقبل ذكر الصلاة. وذلك - والله أعلم - لتعدي نفعه. وذكره تعالى في الأعمال التي أمر بها عباده، وتعبدهم بها ووعدهم عليها الأجر العظيم؛ قال تعالى: «إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فِرِوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْمَذَاكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالْمَذَاكِرَاتُ أَعْدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا». [الأحزاب: ٣٥].

وكان النبي ﷺ يبعث أصحابه على الصدقة حتى النساء<sup>(١)</sup>؛ نصحاً للأمة وحثاً لهم على ما ينفعهم عاجلاً وأجلأ.

وقد أثني الله سبحانه على الأنصار رضي الله عنهم بالإيثار، فقال: «وَيُؤْثِرُونَ

(١) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٩٧٨) ومسلم في «ال صحيح» رقم (٨٨٤) عن جابر.

على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون». [الحشر: ٩]، والإشار من أفضل خصال المؤمن كما ثبته هذه الآية الكريمة، وقد قال تعالى: «وَيَطْعَمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حِجَّةِ مُسْكِنِنَا وَيَتَيمًا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا تُرِيدُنَا جَزاءً وَلَا شُكُورًا». [الإنسان: ٨ - ٩].

والآيات والأحاديث في فضل الصدقة كثيرة جداً، ومن كان سعيه للدار الآخرة رغب في هذا ورغبة، وبالله التوفيق<sup>(١)</sup>.

قوله: «ومن دعاكم فأجيبيوه» هذا من حقوق المسلمين بعضهم على بعض: إجابة دعوة المسلم، وتلك من أسباب الألفة والمحبة بين المسلمين.

قوله: «ومن صنع / إليكم معروفاً فكافأته» ندبهم علي المكافأة على [١/١٦٦] المعروف، (فَإِنَّ الْمَكَافَاةَ عَلَى الْمَعْرُوفِ) من المروءة التي يحبها الله تعالى ورسوله، كما دل عليه هذا الحديث، ولا يُعمل المكافأة على المعروف إلا للثيم من الناس، وبعض اللئام يكفي على الإحسان بالاسعة، كما يقع ذلك كثيراً من بعضهم. نسأل الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة.

بخلاف حال أهل التقوى والإيمان، فإنهم يدفعون بالحسنة السيئة؛ طاعة الله ومحبة لما يحبه لهم ويرضاه؛ كما قال تعالى: «إِذْ دَفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَاتِ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصْفُونَ \* وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنَّ يَحْضُرُونَ». [المؤمنون: ٩٨ - ٩٧] وقال تعالى: «إِذْ دَفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ عَدَاؤُهُ كَانَهُ وَلِيًّا حَمِيمًا \* وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ». [فصلت: ٣٤ - ٣٥]

وهم الذين سبقت لهم من الله السعادة.

قوله: «فَإِنْ لَمْ تَجْدُوا مَا تَكَافَأُوهُ فَادْعُوا لَهُ» أرشدهم إلى أن الدعاء في حق من لم يجد المكافأة مكافأةً للمعروف، فيدعوه بحسب معروفه.

قوله: «حتى تروا - بضم التاء، أى: تظنو - أنكم قد كافأتموه» ويُحتمل أنها

(١) ينظر: ابن رجب الحنبلي، «فضل صدقة السر».

(٢) ما بينهما ساقط من (ط).

مفتوحة بمعنى: تعلموا؛ وبيؤيده ما في (سنن أبي داود)، في حديث ابن عمر  
«حتى تعلموا» فتعين الثاني للتصریح به.

وفيه «ومن سألكم بالله فأجيبوه» أي: إلى ما سألا. فيكون بمعنى: أعطوه!  
وعند أبي داود - في رواية أبي نهيك - عن ابن عباس «من سألكم بوجه الله  
فأعطيوه»<sup>(١)</sup> وفي رواية عبید الله القواریری لهذا الحديث «ومن سألكم بالله» كما  
في حديث ابن عمر<sup>(٢)</sup>.

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٥١٠٨).

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٥١٠٩).

(٥٥)

## باب لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة

قال المصطفى رحمه الله تعالى: باب لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة.  
 عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ «لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة». رواه أبو داود<sup>(١)</sup>.  
 ش: قوله: (باب لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة).

ذكر فيه حديث جابر - رواه أبو داود، عن جابر - قال: قال رسول الله ﷺ «لا يُسأَل بوجه الله إلا الجنة».

وهنا سؤال: وهو أنه قد ورد في دعاء النبي ﷺ عند منصرفه من الطائف، حين كذبه أهل الطائف ومن في الطائف من أهل مكة، فدعا ﷺ بالدعاء المأثور «اللهم إليك أشكو ضعف/ قوتي، وقلة حيلتي، و هواني على الناس. أنت رب [١٦٦/ ب] المستضعفين، وأنت ربى، إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتوجهنّي، أو إلى عدو ملكته أمري؟ إن لم يك بك غضب على فلا أبالي، غير أن عافيتك هي أوسع لي» وفي آخره «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة: أن يجعل على غضبك، أو ينزل بي سخطك. لك العتبى حتى ترضى، ولا حول ولا قوة إلا بالله»<sup>(٢)</sup>، والحديث المروي في

(١) أبو داود في «السنن» رقم (١٦٧١)، وله شاهد من حديث أبي موسى الأشعري، أخرجه الطبراني في «الدعا» رقم (٢١١٢) بساند حسن، وذكره الألباني في «صححته» رقم (٢٢٩٠).

(٢) أخرجه الطبراني في كتاب «الدعا» رقم (١٠٣٦) قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٣٥/٦): رواه الطبراني، وفيه ابن اسحاق وهو مدلس ثقة، وثقة رجاله ثقات. والطبرى في «التاريخ» (٣٤٥/٢) من حديث عبد الله بن جعفر. وأصله في « الصحيح البخاري» رقم (٣٢٣١)، ومسلم في «الصحيح» رقم (١٧٩٥) من حديث عائشة.

الأذكار «اللهم أنت أحقٌ من ذكر، وأحق من عُبد - وفي آخره - أعوذ بنور وجهك  
الذي أشرقت له السموات والأرض»<sup>(١)</sup>.

وفي حديث آخر «أعوذ بوجه الله الكريم، وباسم الله العظيم وبكلماته التامة،  
من شر السَّامة واللامة، ومن شر ما خلقت أى ربٌ، ومن شر هذا اليوم ومن شر  
ما بعده ومن شر الدنيا والآخرة»<sup>(٢)</sup> وأمثال ذلك في الأحاديث المرفوعة بالأسانيد  
الصحيحة أو الحسان.

فالجواب: أنَّ ما ورد من ذلك فهو في سؤال ما يُقرِّب إلى الجنة، أو ما يمنعه  
من الأعمال التي تمنع من الجنة، فيكون قد سأله بوجه الله وبنور وجهه ما يُقرِّبُ  
إلى الجنة؛ كما في الحديث الصحيح «اللهم إني أسألك الجنة وما يقرب إليها من  
قولٍ أو عملٍ، وأعوذ بك من النار وما يقرب إليها من قولٍ أو عملٍ»<sup>(٣)</sup>.

بخلاف ما يختصُّ بالدنيا، كسؤاله المال والرزق والسعفة في المعيشة رغبة في  
الدنيا، مع قطع النظر عن كونه أراد بذلك ما يعيشه على عمل الآخرة. فلا ريب أنَّ  
الحديث يدلُّ على المنع من أن يسأل حوائج دنياه بوجه الله.

وعلى هذا: فلا تعارض بين الأحاديث، كما لا يخفى، والله أعلم.

وحدثُ الباب: من جملة الأدلة المتواترة في الكتاب والسُّنة على إثبات الوجه  
الله تعالى؛ فإنه صفةٌ كمال، وسلبه غايةُ النقص والتَّشبيه بالناقصات، كسلبهم  
جميع الصفات أو بعضها. فوقعوا في أعظم ما فرُوا منه، تعالى الله عما يقولون  
علوًّا كبيرًا.

**وطريقةُ أهل السُّنة والجماعة سلفاً وخلفاً: الإيمانُ بما وصف الله به نفسه في**

(١) أخرجه الطبراني في «الكبير» رقم (٨٠٢٧) من حديث أبي أمامة، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٠/١١٧): وفيه فضال بن جبير، وهو ضعيف مجمع على ضعفه.

(٢) أخرجه بنحوه: البهقي في «الأسماء والصفات» (٣٨٩) من حديث ابن مسعود، وعلى بن أبي طالب، وقال: وهو إسناد صحيح.

(٣) أخرجه ابن ماجة في «السنن» رقم (٣٨٩١) قال أبو بصير في «المصباح الزجاجة» (٢٠١/٣): هذا إسناد فيه  
مقال، أم كلثوم هذه لم أر من تكلم فيها ويباقي رجال الإسناد ثقات. وليس في هذا ما يوهن الحديث؛ فإنَّ  
أم كلثوم من خرج لها مسلم، وقال ابن حجر في «التقريب» (٨٥٨) ثقة.

كتابه، ووصفه به رسول ﷺ في سنته، على ما يليق بجلال الله وعظمته. فيشتون ما أثبته لنفسه في كتابه وأثبته له رسوله ﷺ، وينفون عنه مشابهة المخلوق؛ فكما أنَّ ذات الرب تعالى لا تُشبه الذوات، فصفاته كذلك لا تشبه الصفات، فمن نفاهما فقد سلبه الكمال.



(٥٦)

## باب ما جاء في اللو

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: بابُ ما جاء في اللو.

ش: أي: من النهي عنه عند الأمور المكرورة، كالمصائب إذا جرى بها القدر، لما فيه من الإشعار بعدم الصبر والأسى على مآفات، مما لا يمكن استدراكه. فالواجب التسليم للقدر، والقيام بالعبودية الواجبة، وهو الصبر على ما أصاب العبد مما يكره. والإيمان بالقدر، أصلٌ من أصول الإيمان الستة. وأدخل المصنفُ رحمه الله أدلة التعريف على لوٌ - وهذه في هذا المقام لا تُنفي تعريفاً كنظائرها - لأن المراد هذا اللفظ، كما قال الشاعر:

رأيتُ الوليد بن الزيد مباركاً شديداً بأعياء الخلافة كاعله<sup>(١)</sup>

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وقول الله تعالى: «يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هُنَّا»). [آل عمران: ١٥٤].

ش: قاله بعض المنافقين يوم أحد؛ لخوفهم وجزعهم وخورهم.

قال ابنُ اسحاق: فحدثني يحيى بن عبد الله بن الزبير، عن أبيه، عن عبد الله بن الزبير، قال: قال الزبير: لقد رأيتني مع رسول الله ﷺ حين اشتد الخوف علينا أرسل الله علينا النوم، فما من رجل إلا ذقه في صدره، قال: فوالله إني لأسمع قول معتب بن قشير<sup>(٢)</sup>، ما أسمعه إلا كالحلُم: لو كان لنا من

(١) من كلام ابن ميادة، الرماح بن أبى بن ثوبان، يمدح به الوليد بن يزيد بن عبد الملك. «خزانة الأدب» للبغدادى (٢٢٦/٢).

(٢) ينظر: ابن حجر، «الاصابة في تمييز الصحابة» (٣/٤٤٣).

الأمر شيءٌ ما قُتلنا هنَا. فحفظتها منه، وفي ذلك أنزل الله عز وجل: **«يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلَنَا هُنَا»** لقول مُعَتَّب. رواه ابن أبي حاتم<sup>(١)</sup>.

قال الله: **«قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبِرْزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ»** أي: هذا قدرٌ مقدرٌ من الله عز وجل، وحكمٌ حتم لازم. لا محيد عنه ولا مناص منه.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله: **«الَّذِينَ قَاتَلُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا»**. [آل عمران: ١٦٨].

ش: قال العماد ابن كثير: **«الَّذِينَ قَاتَلُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا»** أي: لو سمعوا من مشورتنا عليهم بالقعود وعدم الخروج، ما قُتلوا مع من قتل. قال الله تعالى: **«قُلْ فَادْرِءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ»** أي: إذا كان القعود يسلِّمُ به الشخص من القتل والموت، فينبغي لكم أن لا تموتوا، والموتُ لأبد آتٍ إليكم ولو كنتم في بروج مشيدة، فادفعوا عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين.

قال مجاهد؛ عن جابر بن عبد الله: نزلت هذه الآية في عبد الله ابن أبي<sup>(٢)</sup>، يعني: أنه هو الذي قال ذلك.

وأنخرج البهقى، عن أنس: أنَّ أبا طلحة قال: غشينا النعاسُ ونحن في مصافنا يوم أحد، فجعل سيفى يسقط من يدى وآخذته، ويسقط وآخذته. قال: والطائفةُ الأخرى - المنافقون - ليس لها همٌ إلا أنفسهم، أجبنُ قوم، وأربعه، وأنخذله للحق: **«يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ»**. [آل عمران: ١٥٤] إنما هم أهل ريب وشك بالله عز وجل<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن أبي حاتم في «التفسير» رقم (١٦٩٧)، وابن إسحاق كما في «تفسير ابن كثير» (٢/١٢٦)، وإسناده حسن.

(٢) ابن كثير في «التفسير» (٢/١٣٩).

(٣) البهقى في «دلائل النبوة» (٣/٢٧٤)، وأنخرجه البخارى في «الصحىح» من وجه آخر رقم (٤٠٦٨) وأحمد في «المسندة» (٤/٢٩).

قوله: **﴿فَقَدْ أَهْمَتُهُمْ أَنفُسُهُمْ﴾** يعني: لا يغشهم النعاسُ من القلق والجزع والخوف **﴿يَظْهُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ﴾**.

قال شيخُ الإسلام رحمهُ اللهُ: لما ذكر ما / وقع من عبد الله بن أبي في غزوة [١٦٧/ب] أحد، قال: فلما انخل يوم أحد، وقال: يدعُ رأى ورأيه، ويأخذ برأي الصبيان؟ - أو كما قال - انخل معه خلقٌ كثير، كان كثير منهم لم ينافق قبل ذلك. فأولئك كانوا مسلمين، وكان معهم إيمانٌ هو الضوء الذي ضرب الله به المثل. فلو ماتوا قبل المحنَة والنفاق ماتوا على الإسلام، ولم يكونوا من المؤمنين حقاً الذين امتحنوا فثبتوا، ولا من المنافقين حقاً الذين ارتدوا على الإيمان بالمحنة.

وهذا حالٌ كثير من المسلمين في زماننا أو أكثرهم، إذا ابتلوا بالمحنة التي يتضاعض فيها أهلُ الإيمان، ينقص إيمانُهم كثيراً، [وينافق كثيرٌ<sup>(١)</sup> منهم، ومنهم من يُظهر الردة إذا كان العدو غالباً].

وقد رأينا من هذا - ورأى غيرنا من هذا - ما فيه عبرة. وإذا كانت العافية أو كان المسلمون ظاهرين على عدوهم كانوا مسلمين. وهم مؤمنون بالرسول باطناً وظاهراً، ولكن إيماناً لا يثبت على المحنَة. ولهذا يكثر في هؤلاء تركُ الفرائض وانتهاكُ المحارم، وهؤلاء من الذين قالوا آمنا، فقيل لهم: **﴿لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَذْخُلُ الْإِيمَانَ فِي قُلُوبِكُمْ﴾**. [الحجرات: ١٤] أي: الإيمان المطلق الذي أهله هم المؤمنون حقاً، فإنَّ هذا هو الإيمان إذا أطلق في كتاب الله تعالى، كما دل عليه الكتابُ والسنةُ، فلم يحصل لهم ريبٌ عند المحن التي تقلقل [الإيمان]<sup>(٢)</sup> في القلوب. انتهى<sup>(٣)</sup>.

قوله: وقد رأينا من هذا - ورأى غيرنا من هذا - ما فيه عبرة.

قلتُ: ونحن كذلك، رأينا من ذلك ما فيه عبرة عند غلبة العدو، من إعانتهم العدو على المسلمين، والطعن في الدين وإظهار العداوة والشماتة، وبذل الجد في إطفاء نور الإسلام وذهب أهله، وغير ذلك مما يطول ذكره، والله المستعان.

(١) ساقطٌ من الأصل.

(٢) ساقطٌ من الأصل.

(٣) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى»، (٢٨٠)، (٧).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: في الصحيح، عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجزن. وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن قل: قَدَرَ الله وما شاء فعل؛ فإنَّ لو تفتح عمل الشيطان»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (في الصحيح) أي: صحيح مسلم (عن أبي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه أنَّ رسول الله ﷺ قال: احرص) الحديث.

اختصر المصنفُ هذا الحديث، وتمامه: عن النبي ﷺ، أنه قال: «المؤمنُ القوي [١/١٦٨] خيرٌ وأحبُ إلى الله من المؤمن الضعيف»، وفي كلٍّ خير. احرص على ما ينفعك» أي: في معاشك ومعادك. المراد: الحرصُ على فعل الأسباب التي تنفع العبد في دُنْيَاه وأخْرَاه، مما شرعه الله تعالى لعباده من الأسباب الواجبة والمستحبة والمباحة. ويكون العبدُ في حال فعله السبب مُستعيناً بالله وحده دون كلٍّ ماسواه؛ ليتم له سببه وينفعه. فيكون اعتماده على الله تعالى في ذلك؛ لأنَّه تعالى هو الذي خلق السببَ والمُسَبَّبَ، ولا ينفعه سببٌ إلا إذا نفعه الله به، فيكون اعتماده في فعل السبب على الله تعالى. ففعل السبب سُنَّةٌ، والتوكُلُ على الله توحيد، فإذا جمع بينهما: تم له مراده.

قوله: «ولا تعجزن» النون نون التأكيد الخفيفة، نهاء ﷺ عن العجز وذمه، والعجز مذمومٌ شرعاً وعقلاً.

وفي الحديث «الكيسُ من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها، وتنى على الله الأماني»<sup>(٢)</sup>.

فارشدَه ﷺ في هذا الحديث إذا أصابه ما يكره، فلا يقل: لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن يقول: قَدَرَ الله وما شاء فعل، أي: هذا قَدَرُ الله، والواجبُ التسليمُ للقدر، والرضى به، واحتسابُ الثواب عليه.

قوله: «فإنَّ لو تفتح عمل الشيطان» أي: لما فيها من التأسف على مآفات والتحسُّر للوم القدر، وذلك يُنافي الصبر والرضى. والصبرُ واجب، والإيمان

(١) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٦٤).

(٢) أخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٢٤٦١) وقال: هذا حديث حسن، من حديث شداد بن أوس.

بالقدر فرض؛ قال تعالى: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ قَبْلَ أَنْ تَبَرَّأُوهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ» لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرون بما آتاكتم والله لا يحب كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ». [الحديد: ٢٢ - ٢٣].

قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه: الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام أحمد: ذكر الله الصبر في تسعين موضعًا من القرآن<sup>(٢)</sup>.

قال شيخ الإسلام - وذكر حديث الباب بتمامه - ثم قال في معناه: لا تعجز عن مأمور، ولا تخزع من مقدور. ومن الناس مَنْ يجمع كلا الشررين؛ فأمر النبي ﷺ بالحرص على النافع والاستعاة بالله.

والامر يقتضي الوجوب، والا فالاستحباب. ونهى عن العجز، وقال: «إِنَّ اللَّهَ يلْوُمُ عَلَى الْعَجْزِ»<sup>(٣)</sup> والعاجز ضد الدين هُمْ يَتَصَرَّفُونَ . فالامر بالصبر والنهي عن / الجزء مأمور به في مواضع كثيرة؛ وذلك لأن الإنسان بين أمرتين: أمر أمر [١٦٨/ب] بفعله فعليه أن يفعله ويحرص عليه، ويستعين الله ولا يعجز. وأمر أصيب به من غير فعله، فعليه أن يصبر عليه ولا يعجز منه.

ولهذا قال بعض العقلاة - ابن المقفع أو غيره - الأمور أمران: أمر فيه حيلة فلا تعجز عنه، وأمر لا حيلة فيه فلا تخزع منه.

وهذا في جميع الأمور، لكن عند المؤمن: الذي فيه حيلة هو ما أمر الله به، وأحبه له؛ فإن الله لم يأمره إلا بما فيه حيلة له، إذ لا يكلف الله نفساً إلا وسعها، وقد أمره بكل خير له فيه حيلة. وما لا حيلة فيه هو ما أصيب به من غير فعله. واسم الحسنات والسيئات يتناول قسمين:

فالفعال: مثل قوله تعالى: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسْنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيْئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا». [الأنعام: ١٦٠]، ومثل قوله تعالى:

(١) أخرجه ابن أبي شيبة في كتاب «الإيمان» رقم (١٣٠) واللакاني في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (١٥٦٩).

(٢) نقله ابن القيم في «مدارج السالكين» (١٥٢/٢).

(٣) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٣٦٢٧) وأحمد في «المسندة» (٢٥/٦) من حديث عوف بن مالك.

﴿إِنْ أَخْسَتُمْ أَخْسَتُمْ لَا تُنْفِسُكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾. [الإسراء: ٧]، ومثل قوله: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ مِثْلُهَا﴾. [الشورى: ٤] ومثل قوله تعالى: ﴿بَلِّي مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ﴾. [البقرة: ٨١]، إلى آياتٍ كثيرة من هذا الجنس<sup>(١)</sup>.

والقسمُ الثاني، ما يجري على العبد بغير فعله من النعم والمصائب؛ كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَكُمْ مِنْ حَسْنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكُمْ﴾. [النساء: ٧٩]، والآية قبلها. فالحسنةُ في هاتين الآيتين: النعم. والسيئةُ: المصائب، وهذا هو الثاني من القسمين.

وأظنُّ شيخُ الإسلام ذكره في هذا الموضوع، ولعل الناسخ أسقطه، والله أعلم.

ثم قال رحمة الله تعالى: فإنَّ الإنسان ليس مأموراً أنْ ينظر إلى القدر عند ما يؤمر به من الأفعال، ولكن عند ما يجري عليه من المصائب التي لا حيلة له في دفعها. فما أصابك بفعل الأدميين أو بغير فعلهم فاصبر عليه، وارض وسلِّم؛ قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يَؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدَى قَلْبَهُ﴾. [التغابن: ١١]، ولهذا قال آدم لمُوسى: «أتلومني على أمر قدرة الله علىَّ قبل أنْ أخلق باربعين سنة؟ فحج آدم موسى» لأنَّ موسى قال له: «لماذا أخرجتنا ونفسك من الجنة»<sup>(٢)</sup> فلامه على المصيبة التي حصلت بسبب فعله، لا لأجل كونها ذنبًا.

واماً كونه لأجل الذنب - كما يظنه طوائفُ من الناس - فليس مراداً بالحديث؛ فإنَّ آدم عليه السلام كان قد تاب من الذنب، والتائبُ من الذنب كمن لا ذنب له، [١٦٩/١] ولا يجوز لومُ التائب باتفاق الناس. انتهى /<sup>(٣)</sup>.

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٦/٣٨).

(٢) أخرجه البخاري في «ال الصحيح» رقم (٣٤٠٩، ٥٧٠٥، ٥٧٥٢، ٦٤٧٢، ٧٥١٥) وسلم في «ال صحيح» رقم (٢٦٥٢) من حديث أبي هريرة.

(٣) ابن تيمية «رسالة شرح كلمات من فتوح الغيب» (جامع الرسائل) (٢/١٣٤).

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى: فتضمنَ هذا الحديث الشريف، أصولاً عظيمة من أصول الإيمان، أحدها: أنَّ الله سبحانه موصوفٌ بالمحبة، وأنَّه يحب حقيقة.

الثاني: أنه يُحب مُفضلي أسمائه وصفاته وما يوافقها، فهو القوىُّ ويحب المؤمنَ القوىُّ، وهو وترُّ يحب الوتر، وجميلٌ يحب الجمال، وعليمٌ يحب العلماء، ونظيف يحب النظافة، ومؤمن يحب المؤمنين، ومحسن يحب المحسنين، وصابرٌ يحب الصابرين، وشاكِر يحب الشاكِرين. ومنها: أنَّ محبته للمؤمنين تفاضل، فيحبُّ بعضَهم أكثرَ من بعض.

ومنها: أنَّ سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده، والحرص: هو بذلُّ الجهد واستفراغ الوسع. فإذا صادف ما يتتفع به الحريصُ كان حرصُه محموداً، وكماله كلهُ في مجموع هذين الأمرين: أنْ يكون حريضاً، وأنْ يكون حرصه على ما ينفعه به. فإنَّ حرصه على ما لا ينفعه، أو فعل ما ينفعه بغير حرص: فاته من الكمال بقدر ما فاته من ذلك، فالخيرُ كلهُ في الحرص على ما ينفع.

ولما كان حرصُ الإنسان وفعله إنما هو بمعونة الله ومشيته وتوفيقه: أمره أن يستعين بالله ليجتمع له مقامُ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين﴾ فإنَّ حرصه على ما ينفعه عبادةُ الله تعالى، ولا يتم إلا بمعونته، فأمره أن يعبده وأن يستعين به. فالحريص على ما ينفعه المستعين بالله، ضدُّ العاجز. فهذا إرشادٌ له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله، وهو الحرصُ عليه مع الاستعانة بمن أزمةُ الأمور بيده، ومصدرها منه، وموردها إليه.

فإنْ فاته مالم يُقدر له، فله حالتان: عجزٌ، وهو مفتاحُ عمل الشيطان؛ فيلقيه العجزُ إلى لو. ولافائدة في لو ها هنا، بل هي مفتاحُ اللوم والعجز والسخط والأسف والحزن، وذلك كله من عمل الشيطان. فنهاه بِكَلَّةٍ عن افتتاح عمله بهذا الافتتاح، وأمره بالحالة الثانية، وهي: النظرُ إلى القدر وملاظته، وأنه لو قدر، لم يفته ولم يغله عليه أحد. فلم يبق له ها هنا أَنْفعُ من شهوده / القدر، ومشيته [١٦٩/ ب]

الرب النافذة التي توجب وجود المقدور، وإن انتفت امتنع وجوده؛ وللهذا قال: «إِنْ عَلِمْتُكَ أَمْرًا فَلَا تَقُولُ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ لَكَ هَذَا وَهَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدْرُ اللَّهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ». فأرشده إلى ما ينفعه في الحالتين: حالة حصول مطلوبه، وحالة فواته. فلهذا كان هذا الحديث مما لا يستغني عنه العبد أبداً، بل هو أشد ضرورة إليه، وهو يتضمن إثبات القدر، والكسب والاختيار، والقيام بالعبودية ظاهراً وباطناً في حالة حصول المطلوب وعدمه، وبالله التوفيق. انتهى /<sup>(١)</sup>.

---

(١) ابن القيم، «شفاء العليل» (٣٣).

(٥٧)

## باب

### النهي عن سب الريح

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب النهي عن سب الريح.

عن أبي بن كعب، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تسبُوا الريح. فإذا رأيتم ما تكرهون، فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به، وننعواذ بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به». صححه الترمذى<sup>(١)</sup>.

ش: لأنها: إنما تهبُ عن إيجاد الله تعالى، وخلقها لها وأمرها، لأنَّه هو الذي أوجدها وأمرها. فنسبتها مسبة للفاعل، وهو الله سبحانه؛ كما تقدم في النهي عن سب الدهر. وهذا يُشبهُ، ولا يفعله إلا أهل الجهل بالله ودينه، وبما شرعه لعباده.

فنهى ﷺ أهل الإيمان عمًا يقوله أهل الجهل والجفاء، وأرشدهم إلى ما يُحب أن يُقال عند هبوب الريح، فقال: «إذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به» يعني: إذا رأيتم ما تكرهون من الريح إذا هبت، فارجعوا إلى ربكم بالتوحيد، وقولوا: «اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها، وخير ما أمرت به. وننعواذ بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به».

ففي هذا عبودية لله، وطاعة له ولرسوله، واستدفاع للشuron به، وتعرض لفضله ونعمته. وهذه حال أهل التوحيد والإيمان، خلافًا لحال أهل الفسوق والعصيان، الذي حُرموا ذوق طعم التوحيد الذي هو حقيقة الإيمان.

(١) الترمذى في «الجامع» رقم (٢٢٥٣) وقال: هذا حديث حسن صحيح.



(٥٨)

## باب

### قول الله تعالى : «يُظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنُّ الْجَاهِلِيَّةِ»

قال المصنف رحمه الله تعالى : باب قول الله تعالى : «يُظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنُّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ يُخْفِيُونَ فِي أَنفُسِهِمْ مَا لَا يَبْدُوُنَ لَكُمْ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتْلَنَا هَذَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بَيْوَنَكُمْ لَبِرْزَ الَّذِينَ كُتُبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مُضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحْصِّنَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ». [آل عمران : ١٥٤].

وقوله : «الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنُّ السُّوءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السُّوءِ وَغَضَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعْدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا». [الفتح : ٦].

قال ابن القييم في الآية الأولى : فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، وأن أمره يضمحل، وفسر بأن ما أصابه لم يكن بقدر الله وحكمته. ففسر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله، وأن يظهره الله على الدين كله.

وهذا هو ظنُّ السوء الذي ظن المنافقون والمرتكبون في سورة الفتح، وإنما كان هذا ظنُّ السوء؛ لأنَّه ظنٌ غير ما يليقُ به سبحانه، وما يليقُ بحكمته وحمده ووعده الصادق. فمن ظنَّ أنه يُدِيلُ الباطلَ على الحقِّ إِدَالَةً مُسْتَقْرَةً يضمحلُ معها الحقُّ، أو أنكرَ أن يكونَ ما حرى بقضائه وقدره، أو أنكرَ أن يكونَ قدره لحكمة بالغةٍ يستحقُ عليها الحمد، بل زعمَ أن ذلك لمشيئةِ مجردةً. فذلك ظنُّ الذين كفروا، فرييلُ للذين كفروا من النار.

وأكثر الناس يظنون بالله ظنَّ السوء فيما يختصُّ بهم وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلِّمُ من ذلك إلا منْ عَرَفَ الله وأسماءه وصفاته، ووجب حكمته وحمده. فليُعَذِّنَ الظَّالِمُ الناصِحُ لنفسه بهذا، وليتُبَرَّ إلى الله وليسْتَغْفِرَه من ظنه بربه ظنَّ السوء.

ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامة له، وأنه كان يبغى أن يكون كذا وكذا. فمستقلٌ ومستكثر، وفتش نفسك: هل أنت سالم؟!

فإن تنجُّ منها تنجُّ من ذي عظيمة      وإلا فإنِّي لا إخالك ناجياً<sup>(١)</sup>

ش: قوله: باب قول الله تعالى: **﴿يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ﴾**. الآية:

هذه الآية ذكرها الله تعالى في سياق قوله تعالى في ذكر وقعة أحد: **﴿ثُمَّ أَنْزَلْتُ عَلَيْكُمْ مِّنْ بَعْدِ الْفَمِ أُمَّةً نُعَاسًا يَغْشَى طَافِئَةً مِّنْكُمْ﴾** يعني: أهل الإيمان والثبات والتوكيل الصادق، وهم الجازمون بأنَّ الله تعالى ينصر رسوله ﷺ، وينجز له مأموله، ولهذا قال: **﴿وَطَائِفَةً قَدْ أَهْمَتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ﴾** يعني: لا يغشهم النعاس، من القلق والجزع والخوف **﴿يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ﴾** كما قال تعالى: **﴿وَهُبَلَ ظَنَّتُمْ أَنَّ لَنْ يَنْقُلَبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزَيَّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَّتُمْ ظَنَّ السَّوَءِ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا﴾**. [الفتح: ١٢].

وهكذا هؤلاء: اعتقادوا أنَّ المشركين لما ظهروا تلك الساعة، ظنوا أنها الفيصلة، وأنَّ الإسلام قد باد وأهله. وهذا شأنُ أهل الريب والشك، إذا حصل أمرٌ من الأمور<sup>(٢)</sup> الفظيعة تحصل لهم هذه الأمور<sup>(٣)</sup> الشنيعة.

[١٧٠/ب] عن ابن جرير، قال: قيل: لعبد الله بن أبي: قُتل بنو الخزرج/اليوم؟ قال: وهل لنا من الأمر من شيء<sup>(٤)</sup>.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في الكلام على ما تضمنته وقعة أحد: وقد فسرَ هذا الظن الذي لا يليق بالله سبحانه: بأنه لا ينصر رسوله، وأنَّ أمره

(١) ابن القيم، «زاد المعاد» (٢٢٨/٣) والبيت من كلام الفرزدق.

(٢) ما بينهما ساقط من (ط).

(٣) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٨٠٩٣).

سيضمحل، [وَأَنَّهُ يُسْلِمُ لِلْقَتْلِ]<sup>(١)</sup>. فُسْرُ بظنهم أنَّ ما أصابهم لم يكن بقضاء الله وقدره، ولا حكمة له فيه. ففسرَ بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله ﷺ، ويظهره على الدين كله.

هذا هو الظنُّ السوءُ [الذِّي ظَنَّ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُشْرِكُونَ فِي سُورَةِ الْفُتْحِ، حِيثُ يَقُولُ: «وَيُعَذِّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السُّوءِ»<sup>(٢)</sup> عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السُّوءِ وَغَضِيبُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعْدَّهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاعَتْ مَصِيرَاهُمْ». [الفتح: ٦].

وإنما كان هذا ظنُّ السوءِ، وظنُّ الجahليَّةِ - وهو المنسوب إلى أهل الجهل - وظنُّ غير الحق؛ لأنَّه ظنٌّ غير ما يليق بأسمائه الحسنى وصفاته العلى، وذاته البرأة من كل عيب وسوءٍ، وخلافٌ ما يليق بحكمته وحمده، وتفرده بالإلهية، وما يليق بوعده الصادق الذي لا يُخْلِفُه، وبكلمته التي سبقت لرسله أنه ينصرهم ولا يخذلهم، وبجنته بأنهم هم الغالبون.

فمن ظنٌّ به أنه لا ينصر رسوله ولا يُتم أمره، ولا يؤيده ويؤيد حزبه ويعليهم ويظفرهم بأعدائهم ويظهرهم، وأنه لا ينصر دينه وكتابه، وأنه يُدَلِّلُ الشرك على التوحيد، [وَالْبَاطِلُ عَلَى الْحَقِّ]<sup>(٣)</sup> إدالله مستقرة، يضمحل معها التوحيد والحق أضاحلاً لا يقوم بعده أبداً: فقد ظنَّ به السوءُ، ونسبه إلى خلاف ما يليق بجلاله وكماله وصفاته ونعته؛ فإنَّ حمده وعزته [وَحْكَمَتْه]<sup>(٣)</sup> وإلهيته تأبى ذلك، وتتأبى أن يُذَلَّ حزبه وجنته، وأن تكون النصرة المستقرة والظفر الدائم لأعدائهم، المشركين به العادلين به.

فمن ظنٌّ به ذلك: [فَمَا عَرَفَهُ، وَلَا عَرَفَ أَسْمَاهُ وَلَا عَرَفَ صَفَاتَهُ وَكَمَالَهُ، وَكَذَلِكَ مَنْ أَنْكَرَ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ بِقَضَائِهِ وَقَدْرَهِ]<sup>(٣)</sup>، فما عرفه ولا عرف ربوبيته وملكه وعظمته، وكذلك من أنكر أن يكون قدر ما قدره من ذلك وغيره لحكمة بالغة، وغايةٌ محمودةٌ يستحقُ الحمد عليها، وأنَّ ذلك إنما صدر عن مشيئة مجردة

(١) إضافة من (ط) وزاد المعاد.

(٢) ما بينهما ليس في الأصل، وهو انتقالٌ نظر.

(٣) إضافة من (ط) وزاد المعاد.

عن حكمة، وغاية مطلوبه هي أحب إلىه من فواتها، وأن تلك الأسباب المكرورة المقضية لها لا يخرج تقديرها عن الحكمة، لإضافتها إلى ما يُحب وإن كانت مكرورة له. فما قدرها سُدٌ ولا شاءها عثاً، ولا خلقها باطلاً: **﴿هُذِّلَ ظنُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾**. [ص: ٢٧].

[١/١٧١] وأكثر الناس يظنون بالله غير الحق، ظن السوء: فيما يختص بهم، وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وعرف أسماءه وصفاته، و[عرف]<sup>(١)</sup> موجب حكمته وحمله.

فمن قنط من رحمته، وأيس من روحه: فقد ظن به ظن السوء. ومن جرأ عليه أن يُعذب أولياءه مع إحسانهم وإخلاصهم، ويُسوى بينهم وبين أعدائه: فقد ظن به ظن السوء. ومن ظن أنه يترك خلقه سُدٌ مُعطلين عن الأمر والنهي، ولا يرسل إليهم رسلاه ولا يتزل إليهم كتبه، بل يتركهم هملاً كالأنعام: [فقد ظن به ظن السوء]<sup>(٢)</sup>.

ومن ظن أنه لن يجمعهم بعد موتهم للثواب والعقاب، في دار يجازى المحسن فيها بإحسانه والمسيء بأساءته، و**ويُبَيَّنُ خلقه حقيقة ما اختلفوا فيه**، ويظهر للعالمين كلهم صدقه وصدق رسالته، وأن أعداءه كانوا هم الكاذبين: فقد ظن به ظن السوء. ومن ظن أنه يُضيئ عليه عمله الصالح الذي عمله خالصاً لوجهه على امثال أمره، ويبطله عليه بلا سبب من العبد، وأنه يعاقبه لما لا صُنع له فيه ولا اختيار له ولا قُدرة ولا إرادة له في حصوله، بل يعاقبه على فعله هو سبحانه به، أو ظن به أنه يجوز عليه أن يؤيد أعداء الكاذبين عليه بالمعجزات، التي يؤيد بها أنبياءه ورسله، ويجريها على أيديهم يُصلُّون بها عباده، وأنه يحسن منه كل شيء حتى يُعذب من أفنى عمره في طاعته، فيخالده في الجحيم في أسفل سافلين، ويتعم من استنفذ عمره في عداوته وعداؤه رسلاه ودينه فيرفعه إلى أعلى عليين، وكلا الأمرين في الحسن سواء عنده، ولا يعرف امتناع أحدهما ووقوع الآخر إلا بخبر صادق، وإلا فالعقل لا يقضى بقبح أحدهما وحسن الآخر: فقد ظن به ظن السوء.

(١) إضافة من (ط) وفزاد المعاد.

(٢) ساقط من الأصل (ض).

ومن ظن أنه أخبر عن نفسه وصفاته وأفعاله بما ظاهره باطلٌ وتشبيه وتشيل، وترك الحقَّ لم يخبر به وإنما رمز إليه رمزاً بعيدة، وأشار إليه إشارات ملغِّز لم يصرح بها، وصرَّح دائمًا بالتشبيه والتمثيل والباطل، وأراد من خلقه أن يُعتبروا أذهانهم وقواهم وأفكارهم في تحريف كلامه عن موضعه، وتاویله على غير تاویله، ويتطَّلبوا له وجوه الاحتمالات المستكرونة، والتاویلات [التي هي بالالغاز]<sup>(١)</sup> والأحاديَّة أشبه منها بالكشف / والبيان، وأحالهم في معرفة أسمائه [١٧١/ب] وصفاته على عقولهم وأرائهم لا على كتابه. بل أراد منهم أن لا يحملوا كلامه على ما يعرفونه من خطابهم ولغتهم، مع قدرته على أن يصرح لهم بالحق الذي ينبغي التصريح به، ويريحهم من الألفاظ التي توقعهم في اعتقاد الباطل فلم يفعل، بل سلك بهم خلاف طريق الهدى والبيان: فقد ظن به ظنَّ السوء؛ فإنه إن قال: إنه غير قادر على التعبير عن الحق باللفظ الصريح، الذي عبر به هو وسلفه: فقد ظن بقدراته العجز، وإن قال: إنه قادر ولم يُبين، وعدل عن البيان وعن التصريح بالحق إلى ما يُوهم، بل يقع في الباطل المحال، والاعتقاد الفاسد: فقد ظن بحكمته ورحمته ظنَّ السوء.

ومن ظن أنه وسلفه عبروا عن الحق بتصريحه، دون الله ورسوله، وأنَّ الهدى والحق في كلامهم وعباراتهم، وأمَّا كلام الله فإنما يؤخذ من ظاهره التشبيه والتمثيل والضلالة، وظاهر كلام المُهَوِّكين الحيارى هو الهدى، والحق: فهذا من أسوأ الظن بالله.

**فكلُّ هؤلاء من الظانين بالله ظنَّ السوء، ومن الظانين بالله غير الحق ظن الجاهلية.**

ومن ظن به أنه يكون في ملْكه ما لا يشاء، ولا يقدر على إيجاده وتكوينه: فقد ظن به ظنَّ السوء.

ومن ظن أنه كان مُعطلاً من الأزل إلى الأبد عن أنْ يفعل، ولا يوصف حينئذ بالقدرة على الفعل، ثم صار قادرًا عليه بعد أنْ لم يكن قادرًا: فقد ظن به ظنَّ السوء.

---

(١) ساقط من الأصل (ض) و(هـ).

ومن ظن به أنه لا يسمع ولا يبصر، ولا يعلم الموجودات، ولا عدد السموات ولا النجوم، ولا بني آدم وحركاتهم وأفعالهم، ولا يعلم شيئاً من الموجودات في الأعيان: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه لا سمع له ولا بصر، ولا علم ولا إرادة، ولا كلام يقوم به<sup>(١)</sup>، وأنه لا يكلم أحداً من الخلق ولا يتكلم أبداً، ولا قال، ولا يقول، ولا له أمرٌ ولا نهى يقوم به: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه ليس فوق<sup>(٢)</sup> سمواته، على عرشه بائنا من خلق، وأنَّ نسبة ذاته إلى عرشه كنسبتها إلى أسفل سافلين، وإلى الأمكنة التي يُرغب عن ذكرها، وأنه أسفل كما أنه أعلى، وأن من قال: سبحان ربِّي الأَسْفَلِ، كان كمن قال: سبحان ربِّي الْأَعْلَى: فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه.

[١٧٢] ومن ظن أنه يُحب / الكفر والفسوق والعصيان، ويحب الفساد، كما يحب الإيمان والبر والطاعة والإصلاح: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه لا يحب ولا يرضي، ولا يغضب ولا يسخط، ولا يوالى ولا يعادى، ولا يقرب من أحد من خلقه، ولا يقرب منه أحدٌ، وأنَّ ذوات الشياطين في القرب من ذاته كذوات الملائكة المقربين وأوليائه المُفْلِحِينَ: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه يُسُوِّي بين التضادين، أو يُفْرِّق بين المتساوين من كل وجه، أو يحيط طاعات العمر المديد الخالصة الصواب بكثيرة واحدة تكون بعدها، فيخلد فاعل تلك الطاعات في الجحيم أبد الآبدين بتلك الكبيرة، ويُحيط بها جميع طاعاته ويُخلدُه في العذاب، كما يُخلد من لم يؤمن به طرفة عين، واستنفد ساعات عمره في مساقطه ومعاداة رسله ودينه: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنَّ له ولداً أو شريكاً، أو أن أحداً يشفع عنده بدون إذنه، أو أنَّ بيته وبين خلقه وسائط يرفعون حواجهم إليه، أو أنه نصب لعباده أولياء من دونه

(١) «زاد المعاد»: يقول به.

(٢) «زاد المعاد» (ط) الرسالة: أنه فوق. تحرير، فُيُسْتَدِرَكُ من هنا.

يتقررون بهم إليه، ويتوسلون بهم إليه، ويجعلونهم وسائل بينه وبينهم، فيدعونهم ويغافونهم ويرجونهم: فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه.

ومن ظن به أنه يُنال ما عنده بمعصيته ومخالفته، كما يُنال بطاعته والتقرب إليه: فقد ظن به خلاف حكمته، وخلاف موجب اسمائه وصفاته، وهو من ظن السوء.

ومن ظن به أنه إذا ترك شيئا لأجله لم يُعوضه خيرا منه: أو من فعل شيئا لأجله لم يعطه أفضل منه: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه يغضب على عبده ويعاقبه ويحرمه بغير جرم ولا سبب من العبد، إلا بمجرد المشيئة ومحض الإرادة: فقد ظن به ظن السوء.

ومن ظن به أنه إذا صدّقه في الرغبة والرهبة، وتصرّع إليه وسأله: واستعان به وتوكل عليه الله يُخيبه ولا يعطيه ما سأله: فقد ظن به ظن السوء، وظن به خلاف ما هو أهله.

ومن ظن به أنه يُثيّبه إذا عصاه، كما يُثيّبه إذا أطاعه وسأله ذلك في دعائه: فقد ظن به خلاف ما تقتضيه حكمته وحمده، وخلاف ما هو أهله وما لا يفعله.

ومن ظن به / أنه إذا أغضبه وأسخطه وأوضع<sup>(١)</sup> في معاصيه، ثم اتّخذ من [١٧٢/ب] دونه أولياء، ودعا من دونه ملكاً أو بشاراً حياً أو ميتاً يرجو بذلك أن ينفعه عند ربيه، ويختلّصه من عذابه: [فقد ظن به ظن السوء]<sup>(٢)</sup>.

فأكثُرُ الخلق، بل كلُّهم - إلا من شاء الله - يظنون بالله غير الحقّ وظن السوء؛ فإنَّ غالب بنى آدم يعتقد أنه مبخوسُ الحق ناقص الحظ، وأنه يستحق فوق ما شاء الله [وأعطاه]<sup>(٣)</sup>، ولسانُ حاله يقول: ظلمني ربِّي، ومنعني ما أستحقه، ونفسه تشهد عليه بذلك، وهو بلسانه ينكره، ولا يتجرّس على التصرّيف به.

ومن فتش نفسه، وتغلغل في معرفة طوایاها: رأى ذلك فيها كامناً كمون النار في الزناد، فاقدح زناد من شئت ينبعث شرارهُ عما في زناده. ولو فتشت من

(١) أ وضع الراكب: إذا أسرع. «غريب الخطابي» (٤٩٩/٢).

(٢) ساقطة من الأصل.

(٣) إضافة من (ط).

فتشت لرأيتك عنده تعنتاً<sup>(١)</sup> على القدر وملامة له، واقتراحاً له خلاف ما جرى به، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا، فمستقلٌ ومستكثر. وفتش نفسك: هل أنت سالم.

فإنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمٍ      إِلَّا إِنَّمَا لَا يَخْأُلُكَ نَاجِيًّا  
فليعن اللبيب الناصح لنفسه بهذا الموضع، ولبيّب إلى الله ويستغفره في كل وقت، من ظنّه بربه ظن السوء.

وليظن السوء بنفسه التي هي مأوى كل سوء، ومنبع كل شر، المركبة على الجهل والظلم. فهي أولى بظن السوء من حكم الحاكمين، وأعدل العادلين، وأرحم الراحمين، الغنى الحميد. الذي له الغنى التام، والحمد التام، والحكمة التامة، المتنزه عن كل سوء في ذاته وصفاته، وأفعاله وأسمائه. فذاته لها الكمال المطلق من كل وجه، وصفاته كذلك، وأفعاله كلها حكمة ومصلحة، ورحمة وعدل، وأسماؤه كلها حسنة.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p style="text-align: center;">فَإِنَّ اللَّهَ أَوْلَى بِالْجَمِيلِ<br/>فَكَيْفَ بِظَالِمٍ جَانِ جَهُولٍ<br/>أَتْرَجُوا الْخَيْرَ مِنْ مَيْتٍ بِخَيْلٍ؟<br/>كَذَّاكَ، وَخَيْرُهَا كَالْمُسْتَحِيلِ<br/>فَتَلْكَ مَوَاهِبُ الرَّبِّ الْجَلِيلِ<br/>مِنَ الرَّحْمَنِ، فَاشْكُرْ لِلْدَلِيلِ<sup>(٢)</sup></p> | <p style="text-align: center;">فَلَا تَظْنُنْ بِرِبِّكَ ظَنَّ سُوءٍ<br/>وَلَا تَظْنُنْ بِنَفْسِكَ قَطُّ خَيْرًا<br/>وَقُلْ: يَا نَفْسُ مَأْوَى كُلُّ سُوءٍ<br/>وَظْنُنْ بِنَفْسِكَ السُّوَائِي تَجْدِهَا<br/>وَمَا بِكَ مِنْ ثُقَّى فِيهَا وَخَيْرٌ<br/>وَلِيُّسْ لَهَا وَلَا مِنْهَا، وَلَكِنْ</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

[١/١٧٣] / قوله: «الظانين بالله ظن السوء» قال ابن جرير في (تفسيره): «ويُعذَّبُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظانين بالله ظنَّ السوء» الظانين بالله أنه لن ينصرك وأهل الإيمان بك على أعدائك، ولن يُظهر كلمته، فيجعلها العليا على كلمة الكافرين به، وذلك كان السوء من ظنونهم التي ذكرها الله في هذا الموضع.

(١) «زاد المعاد»: تعني (ط): تعنتاً وتعنتاً.

(٢) ابن القيم، «زاد المعاد» ٢٢٨/٣ - ٢٣٦.

يقول تعالى ذكره: على المنافقين والمنافقات، والشركين والشركات الذين ظنوا هذا الظن: دائرةُ السوء. يعني: دائرةُ العذاب تدور عليهم به.

وأختلفت القراء في قراءة ذلك، فقراته عامة قراء الكوفة: «دائرةُ السوء» بفتح السين. وقرأ بعض قراء البصرة «دائرةُ السوء» بضم السين. وكان القراء يقول: الفتح أفضى في السين. وقلَّ ما تقول العرب «دائرةُ السوء» بضم السين. قوله: «وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ» يقول: ونالهم بغضب منه «ولعنهم». يقول: وأبعدهم، فأقصاهم من رحمته [«وَأَعْدَدْ لَهُمْ جَهَنَّمَ» يقول<sup>(١)</sup>] وأعد لهم جهنم يصلونها يوم القيمة «وَسَاءَتْ مَصِيرًا» يقول: وساعتهم جهنم متزلاً يصير إليه هؤلاء المنافقون والمنافقات والشركون والشركات<sup>(٢)</sup>.

وقال العمامي ابن كثير: «وَيُعَذَّبَ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالشَّرِكِينَ وَالشَّرِكَاتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ»: أي: يتهمون الله في حكمه، ويظنون بالرسول ﷺ وأصحابه أن يقتلوا ويدهبو بالكلية؛ ولهذا قال تعالى: «عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ»<sup>(٣)</sup>. وذكر في معنى الآية الأخرى، نحو ما ذكره ابن جرير رحهما الله تعالى.

قوله: (قال ابن القيم رحمه الله تعالى). الذي ذكره المصنف في المتن قدّمه؛ لأندراته في كلامه الذي سنته من أوله إلى آخره.

(١) إضافة من (ط) و(التفسير).

(٢) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٦/٧٣).

(٣) ابن كثير في «التفسير» (٧/٣١١).



(٥٩)

## باب

### ما جا، في منكري القدر

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في منكري القدر.  
ش: أي: من الوعيد الشديد، ونحو ذلك.

أخرج أبو داود، عن عبد العزيز بن أبي حازم، عن أبيه، عن ابن عمر رضي الله عنهما، عن النبي ﷺ قال: «القدريّة مجوسُ هذه الأمة، إنْ مرضوا فلا تعودوهم، وإنْ ماتوا فلا تشهدوهم»<sup>(١)</sup>.

وعن عمر مولى غفرة<sup>(٢)</sup>، عن رجلٍ من الأنصار، عن حذيفة - وهو ابن اليمان - رضي الله عنهما، قال: قال / رسول الله ﷺ : «لكل أمة مجوس، ومجوس [١٧٣/ب] هذه الأمة الذين يقولون: لا قدر. من مات منهم فلا تشهدوا جنازته، ومن مرض منهم فلا تعودوه، وهم شيعة الدجال، وحق على الله أن يلحقهم بالدجال»<sup>(٣)</sup>.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قال ابن عمر: والذى نفس ابن عمر بيده، لو كان لأحد هم مثل أحد ذهباً، ثم أنفقه فى سبيل الله ما قبله الله منه، حتى يؤمن بالقدر. ثم استدل بقول النبي ﷺ: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته، وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره». رواه مسلم.

ش: حديث ابن عمر هذا: أخرجه مسلم، وأبو داود، والترمذى، والنسائى، وابن ماجة، عن يحيى بن يعمر، قال: كان أول من تكلم في القدر بالبصرة معبد الجهننى، فانطلقت أنا وحميد بن عبد الرحمن الحميرى حاجين، أو معترين،

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٤٦٩١)، قال النبوي في كتاب «الكبائر» (١١٤): رواه ثقات، لكنه منقطع.

(٢) أبو حفص، ابن عبد الله المتنى، ضعيف، وكان كثيراً في الرسائل (ت ١٤٦هـ) «تقريب» (٤١٤).

(٣) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٦٩٢)، وأحمد في «المسندة» (٥/٤٠٦، ٤٠٧) وهو حديث حسن.

فقلنا: لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر؟ فوَقَّنَ الله لنا عبد الله بن عمر داخلًا المسجد، فاكتفتُ أنا وصاحبى، فظننتُ أنَّ صاحبى سيكِّل الكلام إلىَّ، فقلتُ: أبا عبد الرحمن، إنه قد ظهر قبلنا أنسٌ يقررون القرآن، ويتفقرون<sup>(١)</sup> العلم، يزعمون أنَّ لا قدر والأمر أُنْف<sup>(٢)</sup>. فقال: فإذا لقيتَ أولئك فأخبرهم أني بريء منهم، وأنهم براء مني، والذى يحلفُ به عبد الله بن عمر، لو أنَّ لأحد هم مثلَ أحد ذهباً فأنفقه ما قبله الله منه، حتى يؤمن بالقدر.

ثم قال: حدثنى عمر بن الخطاب رضى الله عنه، قال: بينما نحن عند رسول الله ﷺ إذ طلع علينا رجلٌ شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر لا يُرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد. حتى جلس إلى النبي ﷺ فاستند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه. وقال: يا محمد، أخبرنى عن الإسلام، قال رسول الله ﷺ: «الإسلامُ أن تشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله، وتُقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجج البيت إن استطعت إليه سبيلاً» قال: صدقت. فعجبنا له يسأله ويصدقه، قال: فأخبرنى عن الإيمان، قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره» قال: صدقت، قال: فأخبرنى عن الإحسان، قال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» قال: فأخبرنى عن الساعة، قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل» / قال: فأخبرنى عن أماراتها، قال: «أن تلد الأمة ربّتها، وأن ترى الحفاة العرابة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البُّيُان». قال: فانطلق فلبثت ثلاثة - وفي رواية مسلم: ملياً - ثم قال: «يا عمر، أتدرى من السائل؟». قلتُ: الله ورسوله أعلم، قال: «فإنَّ جبريلُ أتاكُم يعلّمُكم دينكم»<sup>(٣)</sup>.

ففي هذا الحديث: أنَّ الإيمان بالقدر، من أصول الإيمان الستة المذكورة. فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره، فقد ترك أصلًا من أصول الدين وجحده، فيُشَبَّه

(١) يتفقرون العلم: يتعلّمونه، ويتبعون أثره. ابن الأثير «النهاية» (٤٠٩).

(٢) الأمرُ أُنْفٌ: أي مُسْتَأْنَفٌ، لم يسبق به قدر. «غريب الحديث» للخطابي (٢٣٩٤).

(٣) مسلم في «الصحيح»، رقم (٨) وأبي داود في «السنن» رقم (٤٦٩٥) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٦١٣) والثانى في «المجتبى» (٨/٩٧) وأبى ماجة في «السنن» رقم (٦٣).

من قال الله فيهم: «أَفَتُؤْمِنُونَ بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِيَعْضِهِ». [البقرة: ٨٥].

قال المصطفى رحمة الله تعالى: وعن عبادة بن الصامت، أنه قال لابنه: يا بُنْيَ، إنك لن تجد طعم الإيمان، حتى تعلم أنَّ ما أصابك لم يكن لِيُخْطِئك، وما أخطأك لم يكن ليصيِّبك؛ سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَقَالَ: رَبُّ وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومِ السَّاعَةِ». يا بُنْيَ، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ ماتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِّي».

وفي رواية لأحمد: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ مَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

وفي رواية لابن وهب، قال رسول الله ﷺ: «فَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِهِ: أَحْرَقَ اللَّهُ بِالنَّارِ»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (وعن عبادة)، قد تقدَّم ذكرُه في باب فضل التَّوْحِيد. وحديثه هذا، رواه أبو داود<sup>(٢)</sup>.

ورواه الإمامُ أحمدُ بِكَمَالِهِ، قال: حدَّثَنَا الحسنُ بنُ سوارٍ، حدَّثَنَا لَيْثٌ، عن معاوية، عن أيوب بن زياد، حدَّثَنِي عبادةُ بنُ الوليدِ بنُ عبادة، حدَّثَنِي أبي، قال: دخلتُ على عبادة وهو مريضٌ أتخايلُ فيه الموت، فقلت: يا أباَه، أوصني واجتهد لِي، فقال: أجلسوني. قال: يابني إنك لن تجد طعم الإيمان، ولن تبلغ حقيقة العلم بالله، حتى تؤمن بالقدر خيره وشره، قلت: يا أباَه وكيف أعلم ما خير القدر وشره؟ قال: تعلم أنَّ ما أخطأك لم يكن ليصيِّبك، وما أصابك لم يكن ليُخْطِئك، يابني إنِّي سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلْمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ، فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ مَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ». يابني، إنَّ مَا وُلِّتَ عَلَى ذَلِكَ دَخَلَتِ النَّارَ.

(١) أخرج هذه الرواية ابن وهب في «القدر» رقم (٢٦) وأبي عاصم في كتاب «الستة» رقم (١١١) والأجرى في «الشريعة» (١٨٦).

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٧٠ - ٤٧١).

ورواه الترمذى، بسنده المتصل إلى عطاء بن أبي رياح، عن الوليد بن عبادة، عن أبيه، وقال: حسنٌ صحيحٌ غريبٌ<sup>(١)</sup>.

وفي هذا الحديث ونحوه: بيانٌ شمول علم الله تعالى، وإحاطته بما كان وما يكون في الدنيا والآخرة؛ كما قال تعالى: ﴿الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثُلُّهنَ يتنزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدَّ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾. [الطلاق: ١٢].

وقد قال الإمامُ أحمد - رحمه الله تعالى - لما سُئل عن القدر؛ قال: القدرُ قدرةُ الرحمن<sup>(٢)</sup>. واستحسن هذا ابنُ عقيل، من أحمد رحمه الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

والمعنى: أنه لا يمتنع عن قدرة الله شيءٌ. ونفأةُ القدر قد جحدوا كمال قدرة الله تعالى، فضلُّوا عن سوء السبيل.

[١٧٤/ب] وقد قال بعض السلف: ناظروهم/ بالعلم، فإنْ أقروا به خصموا، وإن جحدوه كفروا<sup>(٤)</sup>.

قال شيخُ الإسلام رحمه الله تعالى: والناسُ في باب خلق الربِ وأمره، ولمْ فعل ذلك، على طرفين ووسط:

فالقدريَّةُ من المعتزلة وغيرهم قصدوا تعظيم الرب تعالى؛ بتزييهه عما ظنوه قبحاً من الأفعال وظلمها. فأنكروا عموم قدرته ومشيته، ولم يجعلوه خالقاً لشيءٍ، ولا أنه ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن. بل قالوا: يشاء ما لا يكون، ويكون ما لا يشاً. ثم إنَّهم وضعوا لربهم شريعةً فيما يجب عليه ويحرم بالقياس على أنفسهم، وتتكلَّموا في التقدير والتجويز بهذا القياس الفاسد الذي شبَّهوا فيه الخالق بالخلوق، فضلُّوا وأضلُّوا!!.

(١) أحمد في «المستدة» (٣١٧/٥) والترمذى في الجامع رقم (٢١٥٦، ٢٣١٦)، قال الهيثى في «مجمع الزوائد» (٧/١٩٨): رواه الطبرانى في «الكبير» و«الأوسط» وفي أحدهما: عثمان بن أبي العاتكة، وهو ضعيف.

وقد وثقه دُجيم وبقية رجاله ثقات، وفي بعضهم كلام.

(٢) أخرجه ابن هانىء في «السائل» رقم (١٨٦٨).

(٣) نقله ابن القيم في «طريق الهجرتين» (١١٤).

(٤) أخرجه الدارمى في «الرد على الجهمية» (٧٥) عن عمر بن عبد العزيز.

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وفي (المسند)، و(السنن)، عن ابن الديلمي، قال: أتيتُ أبيَ بن كعب، فقلت: في نفسي شيء من القدر، فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي، فقال: لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليصيبك. ولو مُتْ على غير هذا لكتن من أهل النار، قال: فأتيت عبد الله بن مسعود، وحديفة بن اليمان، وزيد بن ثابت، فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي ﷺ. حديث صحيح، رواه الحاكم في (صحيحة)<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (وفي المسند، وسنن أبي داود، عن ابن الديلمي) وهو أبو سر، بالسين المهملة، وبالباء المضمة. ويقال: أبو بشر، بالشين المعجمة وكسر الباء، وبضمهم صاحب الأول. واسمه عبد الله بن فیروز<sup>(٢)</sup>.

ولفظُ أبي داود، قال: لو أنَّ الله عذب أهل سمواته وأهل أرضه، عذبهم وهو غير ظالم لهم. ولو رحمهم، لكان رحمته خيراً لهم من أعمالهم. ولو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطئك لم يكن ليصيبك. ولو مُتْ على غير هذا، لكتن من أهل النار. قال: فأتيت عبد الله بن مسعود، فقال مثل ذلك. قال: ثم أتيت حذيفة بن اليمان، فقال مثل ذلك. قال: ثم أتيت زيد بن ثابت، قال: فحدثني عن النبي ﷺ مثل ذلك. وأخرجه ابن ماجة.

وقال العِمادُ ابن كثير: عن سُفيان، عن منصور، عن ربى بن خراش، عن رجل، عن علي بن أبي طالب، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يؤمن عبدٌ حتى يؤمن بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله، وأنى رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالبعث بعد الموت، ويؤمن بالقدر خيره وشره». وكذا رواه الترمذى<sup>٤</sup>، عن النضر بن شمیل، عن شعبة، عن منصور، به. ورواه من حديث أبي داود الطیالسى، عن شعبة، عن ربى، عن علي، فذكره<sup>(٣)</sup>.

(١) أحمد في «المسند» (٥/١٨٢، ١٨٥، ١٨٩)، وأبو داود في «السنن» رقم (٤٦٩٩) وابن ماجة في «السنن» رقم (٧٧) ولم أقف عليه في «المستدرك» من حديث أبي بن كعب، وزيد بن ثابت.

(٢) ثقة، من كبار التابعين ومنهم من ذكره في الصحابة. «تقريب» (٣١٧).

(٣) الترمذى في «الجامع» رقم (٢٤٦) وقال: حديث أبي داود، عن شعبة عندي أصح من حديث النضر.

وقد ثبت في (صحيحة مسلم)، من رواية عبد الله بن وهب، وغيره، عن أبي هانئ الخولاني، عن أبي عبد الرحمن الحبلي، عن عبد الله بن عمرو، قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ اللهَ كَتَبَ مِقَادِيرَ الْخَلَاقَاتِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ - زَادَ ابْنُ وَهْبٍ - وَكَانَ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ»<sup>(١)</sup> رواه الترمذى، وقال: حديثُ حَسْنٍ غَرِيبٍ<sup>(٢)</sup><sup>(٣)</sup>.

وكلُّ هذه الأحاديث، وما في معناها: فيها الوعيدُ الشديدُ على عدم الإيمان بالقدر، وهي الحجَّةُ على نفاةِ القدرِ من المعتزلةِ وغيرهم، ومن مذهبهم: تخليدُ أهلِ المعاصي في النار. وهذا الذي اعتقادوه من أكبر الكبائر، وأعظم المعاصي.

وفي الحقيقة: إذا اعتبرنا إقامة الحجَّةِ عليهم بما تواترت به نصوص الكتاب والسُّنة من إثبات القدر، فقد حكموا على أنفسهم بالخلود في النار إنْ لم يتوبوا. [١/١٧٥] وهذا لازمٌ لهم على مذهبهم هذا، / وقد خالفوا ما تواترت به أدلةُ الكتاب والسُّنة من إثبات القدر، وعدم تخليدِ أهلِ الكبائر من الموحدين في النار<sup>(٤)</sup>.

(١) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٥٣)، وآخرجه أحمد في «المسندة» (١٦٩/٢).

(٢) الترمذى في «الجامع» رقم (٢١٥٧).

(٣) ابن كثير في «التفسير» (٧/٤٦-٤٧).

(٤) إلى هنا ينتهي أصل هذا الشرح، وهو كتاب «تبسير العزيز الحميد» لسلیمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب رحمة الله.

(٦٠)  
باب  
ما جاء في المصورين

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في المصورين.

عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «قال الله تعالى: ومن أظلم من ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة». آخر جاه<sup>(١)</sup>.

ولهمما، عن عائشة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أشدُّ الناس عذاباً يوم القيمة الذين يُضاهئون بخلق الله»<sup>(٢)</sup>.

ولهمما، عن ابن عباس: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل مصوّر في النار، يجعل له بكل صورةٍ صوراً لها نفسٍ يعذب بها في جهنم»<sup>(٣)</sup>.

ولهمما، عنه مرفوعاً «من صور صورة في الدنيا كُلُّهُ أَنْ ينفع فيها الروح، وليس بنافخ»<sup>(٤)</sup>.

ش: قوله: (باب ما جاء في المصورين).

أى: من عظم عقوبة الله لهم، وعذابه. وقد ذكر النبي ﷺ العلة: وهي المضاهاة بخلق الله؛ لأنَّ الله تعالى له الخلق والأمر. فهو ربُّ كلِّ شيءٍ وملِيكُه، وهو خالقُ كلِّ شيءٍ، وهو الذي صور جميع المخلوقات، وجعل فيها الأرواح التي تحصل بها الحياة، كما قال تعالى: «الذِّي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٩٥٣)، (٧٥٥٩) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١١١).

(٢) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٩٥٤) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١٠٦).

(٣) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٢٢٢٥)، (٥٩٦٣)، (٧٠٤٢) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١١٠).

(٤) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٥٩٦٣) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢١١٠).

خَلَقَهُ وَبِدَا خَلْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةِ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ \* ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْنَادَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ». [السجدة: ٧ - ٩].

فالمصورُ لَمَّا صورَ الصورةَ على شكلِ ما خلقَهُ اللهُ تعالى من إنسان أو بهيمة، صارَ ماضيًّا لخلقَ الله. فصارَ ما صورَهُ عذابًا لهُ يومَ القيمة، وكُلُّفَ أن ينفعَ فيها الروحُ وليس بنافعٌ. فكان أشد الناس عذابًا؛ لأن ذنبَهُ من أكبر الذنوب.

فإذا كان هذا فيمن صورَ صورةَ على مثالِ ما خلقَهُ اللهُ تعالى من الحيوان، فكيف بحالِ من سُوَى المخلوقِ بربِ العالمين وشبيهِ بخلقهِ، وصرفَ لهُ شيئاً من العبادةِ التي خلقَ اللهُ الخلقَ ليعبدوهُ وحدهُ بما لا يستحقهُ غيره، من كُلِّ عملٍ يُحبُهُ اللهُ من العبدِ ويرضاه؟

فتسويةُ المخلوق بالخالقِ، بصرفِ حقِّهِ لمن لا يستحقهُ من خلقِهِ، وجعلهُ شريكًا لهُ فيما اختصَ بهُ تعالى وتقديسُهِ: هو أعظمُ ذنبٍ عصيَ اللهُ تعالى بهُ؛ ولهذا أرسلَ رسلهِ، وأنزلَ كتبه؛ لبيانِ هذا الشركُ والنهيُ عنهِ، وإخلاصِ العبادةِ بجميعِ أنواعِها للهُ تعالى. فنجَّى تعالى رسلهِ ومن أطاعهم، وأهملَكَ من جحدَ التوحيدِ، واستمرَ على الشركِ والتنديدِ. فما أعظمُهُ من ذنبٍ: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ». [النساء: ٤٨، ١١٦]، «وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخَطَّفَهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوَى بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ». [الحج: ٣١].

قالَ المصطفىُّ رحْمَهُ اللهُ تعالى: ولِسُلْمَ، عنْ أَبِي الْهَيَاجَ، قَالَ: قَالَ لِي عَلَىٰ: «أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَىٰ مَا بَعْثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ أَنْ لَا تَدْعُ صُورَةً إِلَّا طَمَسَهَا، وَلَا قَبْرًا مُشْرِفًا إِلَّا سُوِّيَتْهُ»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (ولِسُلْمَ، عنْ أَبِي الْهَيَاجَ). الأَسْدِيُّ، حَيَّانُ بْنُ حُصَيْنَ.

(قال: قَالَ لِي عَلَىٰ). هُوَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ، عَلَىٰ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

قوله: أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَىٰ مَا بَعْثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ «أَنْ لَا تَدْعُ صُورَةً إِلَّا طَمَسَهَا، وَلَا قَبْرًا مُشْرِفًا إِلَّا سُوِّيَتْهُ».

(١) مسلم في «الصحيح» رقم (٩٦٩).

فيه: التصريحُ بِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بعثَ عَلَيْاً لِذَلِكَ . أَمَّا الصور: فلم يشاهدها خلقُ الله . وأمّا/ تسويةُ القبور: فلما في تعليلها من الفتنة بأربابها وتعظيمها، وهو من [١٧٥/ب] ذرائع الشرك ووسائله . فصرفُ الهمم إلى هذا وأمثاله، من مصالح الدين ومقاصده وواجباته .

ولما وقع التساهلُ في هذه الأمور وقع المحنور، وعظمت الفتنة بأرباب القبور، وصارت محطةً لرحال العبادين المعظمين لها . فصرفوا لها جُلَّ العبادة: من الدعاء والاستغاثة والاستغاثة، والتضرع لها، والذبح لها، والنذور، وغير ذلك من كل شركٍ محظوظٍ محظور .

قال العلامة ابن القيم - رحمه الله تعالى -: ومن جمع بين سُنّة رسول الله ﷺ في القبور، وما أمر به وما نهى عنه وما كان عليه أصحابه، وبين ما عليه أكثر الناس اليوم . رأى أحدهما مضاداً للآخر، مناقضاً له، بحيث لا يجتمعان أبداً . فنهى رسول الله ﷺ عن الصلاة إلى القبور، وهؤلاء يصلون عندها وإليها . ونهى عن اتخاذها مساجد، وهؤلاء يبنون عليها المساجد، ويسمونها مشاهد؛ مضاهاة لبيوت الله .

ونهى عن إيقاد السرج عليها، وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها . ونهى أن تُتَخَذ عيداً، وهؤلاء يتخذونها أعياداً ومناسك، ويجتمعون لها كاجتماعهم للعيد أو أكثر .

وأمر بتسويتها؛ كما روى مسلم في (صحيحة)، عن أبي الهياج الأسدى . - فذكر حديثَ الباب -، وحديثَ ثُمَامَةَ بْنَ شُفَّى، وهو عند مسلم أيضاً، قال: كُنَّا مع فضالةَ بْنَ عُبَيْدَ بِأَرْضِ الرُّومِ بِرُودُسَ<sup>(١)</sup>، فَتُوفِّيَ صاحبُُ لَنَا . فأمرَ فضالةَ بقبره فسُوئَ، ثم قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يأمرُ بتسويتها<sup>(٢)</sup> .

وهؤلاء يبالغون في مخالفته هذين الحديدين، ويرفعونها من الأرض كالبيت، ويعقدون عليها القباب .

(١) رُودُس . جزيرةٌ في البحر الأبيض المتوسط؛ ما زالت تحمل هذا الاسم إلى اليوم، وغالب أهلها من النصارى .

(٢) مسلم في «ال الصحيح » رقم (٩٦٨) .

ونهى عن تخصيص القبر والبناء عليه؛ كما روى مسلم في (صححه)، عن جابر، قال: نهى رسول الله ﷺ عن تخصيص القبر، وأن يُقعد عليه، وأن يُبنى عليه<sup>(١)</sup>.

ونهى عن الكتابة عليها؛ كما روى أبو داود في (سننه)، عن جابر: أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن تخصيص القبور، وأن يُكتب عليها. قال الترمذى: حديث حسن صحيح<sup>(٢)</sup>. وهؤلاء يَتَخَذُونَ عليها الألواح، ويكتبون عليها القرآن وغيره.

[١٧٦] ونهى أن يُزاد/ عليها غير ترابها؛ كما روى أبو داود، عن جابر أيضاً: نهى أن يُجْعَصُ القبر، أو يُكتَبُ عليه، أو يُزَادُ عليه<sup>(٣)</sup>. وهؤلاء يَرِيدُونَ عليه الأجر والاحجار والجص. قال إبراهيم النخعى: كانوا يَكْرِهُونَ الْأَجْرَ عَلَى قبورهم.

والمقصود: أنَّ هؤلاء المعظمين للقبور المتخذلينها أعياداً، الموقدين عليها السرج، الذين يَبْتَنُونَ عليها المساجد والقباب: مناقضون لما أَمْرَ به رسول الله ﷺ، محاذون لما جاء به. وأعظم ذلك اتخاذها مساجد، وإيقاد السرج عليها. وهو من الكبائر، وقد صرَّحَ الفقهاءُ من أصحابِ أحمد وغيرهم، بتحريمه.

قال أبو محمد المقدسى: ولو أُبِيَحَ اتخاذُ السرج عليها لم يُلْعَنْ من فعله. ولأنَّ فيه إفراطاً في تعظيم القبور، أشَبَّهُ تعظيمَ الأصنام.

قال: ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور؛ لهذا الخبر، ولأنَّ رسول الله ﷺ قال: «لَعْنَ اللَّهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ، يَحْتَرُّ مَا صَنَعُوا» متفق عليه<sup>(٤)</sup>.

ولأنَّ تخصيص القبور يُشبِّه تعظيمَ الأصنام بالسجود لها، والتقرب إليها. وقد رُوِيَّنا أنَّ ابتداء عبادة الأصنام تعظيم الأموات باتخاذ صورهم، والتمسح بها، والصلوة عندها<sup>(٥)</sup>. انتهى.

(١) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٩٧٠).

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٣٢٢٦) والترمذى في «الجامع» رقم (١٠٥٢) قال النووي في «المجموع شرح المذهب» (٢٤٨/٥) إسناده صحيح.

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٣٢٢٦)، وأخرجه النسائي في «المجتبى» (٤/٨٦).

(٤) مضى تخريرجه.

(٥) مضى تخريرجه.

وقد أكَّل الأمرُ بهؤلاء الضُّلال المشركين إلى أنْ شرعوا للقبور حجًّا، ووضعوا لها مناسك، حتى صنَّف بعضُ غلاتهم في ذلك كتاباً وسماه: (مناسك حج المشاهد)<sup>(١)</sup>، مضاهاةً منه بالقبور لبيت الحرام.

ولا يخفى أنَّ هذا مفارقةٌ لدين الإسلام، ودخولُه في دين عباد الأصنام. فانظروا إلى هذا التباين العظيم: بين ما شرعه رسولُ الله ﷺ وقصده من النهي عمَّا تقدم ذكرُه في القبور، وبين ما شرعه هؤلاء وقصدوه.

ولا ريب أنَّ في ذلك من المفاسد ما يعجز عن حصره: فمنها: تعظيمُها الموقع في الافتتان بها. ومنها: اتخاذُها أعياداً. ومنها: السفر إليها.

ومنها: مشابهةُ عبادةِ الأصنام، بما يفعل عندها: من العكوف عليها والمجاورة عندها، وتعليقِ الستور عليها، وسداتها. وعبادُها يرجحون المجاورةَ عندها على المجاورة عند المسجد الحرام، ويرون سداتها أفضل من خدمة المساجد، والويل لقييمها ليلة يطفأ القنديلُ المعلقُ عليها!.

ومنها: النذرُ لها، ولسدتها.

ومنها: اعتقادُ المشركين / بها أنَّ بها يكشف البلاء وينصر على الأعداء، [١٧٦/ب] ويستنزل غيثُ السماء، وتخرج الكروب، وتُقضى الحوائج، وينصر المظلوم، ويجار الخائف إلى غير ذلك.

ومنها: الدخول في لعنة الله ورسوله، باتخاذ المساجد عليها، وإيقاد السُّرُج عليها. ومنها: الشركُ الأكبر، الذي يفعل عندها.

ومنها: إيذاءُ أصحابها، بما يفعله المشركون بقبورهم. فإنهم يُوذيهم ما يفعل عند قبورهم، ويكرهونه غاية الكراهة، كما أنَّ المسيح عليه السلام يكره ما يفعل النصارى عند قبره<sup>(٢)</sup>.

(١) هو: ابن التعمان المُقْيَد، محمد بن محمد بن التعمان بن عبد السلام العكري، أبو عبد الله، ويُعرف بابن المعلم الرافضي، من شيوخهم وكهتهم المخذولين ورؤسائهم وأساتذتهم تلك عام ٤١٣هـ «شنرات الذهب» [١٩٩/٣].

(٢) وهو قبرهم المزعوم في فلسطين، قال الله تعالى: «وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكُنْ شَبَهُ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي لَفْيِ شَكِّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتَّبَاعُ الظَّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِيْنًا» بل رفعه الله إليه وكان الله عزيزاً حكيمًا [النساء: ١٥٧ - ١٥٨].

وكذلك غيره من الأنبياء والأولياء والمشايخ، يؤذينهم ما يفعله أشقاء النصارى عند قبورهم. ويوم القيمة يتبرون منهم؛ كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُونَ: إِنَّا هُنَّ أَصْلَلْتُمْ عِبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُنْ ضَلَّوا السَّبِيلَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَخَلَّدَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أُولَئِكَ مَنِ تَعَظَّمُهُمْ وَآبَاءُهُمْ حَتَّى نَسَا الدَّكْرُ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا﴾ [الفرقان: ١٧ - ١٨].

قال الله للمشركين: ﴿فَقَدْ كَذَّبُوكُمْ بِمَا تَقُولُونَ﴾ [الفرقان: ١٩]. وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتَ قُلْتَهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلِمَ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ﴾. الآية [المائدة: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلملائِكَةِ أَهُؤُلَاءِ إِيمَانُكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ \* قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلَيْسَ مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّةَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ﴾. [سما: ٤٠ - ٤١].

ومنها: إمامات السنن، وإحياء البدع. ومنها: تفضيلها على خير البقاء وأحبها إلى الله؛ فإنَّ عبادَ القبور يقصدونها مع التعظيم والاحترام، والخشوع ورقة القلب والعكوف بالهمة على الموتى، ما لا يفعلونه في المساجد، ولا قريباً منه.

ومنها: أنَّ الذي شرعه الرسول ﷺ، [عند زيارة القبور]<sup>(١)</sup>: إنما هو تذكر الآخرة، والإحسان إلى المزور بالدعاء له والترحم عليه، والاستغفار له وسؤال العافية، فيكون الزائر محسناً إلى نفسه، وإلى الميت.

قلب هؤلاء المشركين الأمر، وعكروا الدين. وجعلوا المقصود بالزيارة الشرك [٢/١٧٧] بالموتى، ودعاهما والدعاء به، وسؤاله حرواجهم، واستنزال البركة منه/ ونصره لهم على الأعداء، ونحو ذلك. فصاروا مسيئين إلى أنفسهم، وإلي الميت.

وكان رسول الله ﷺ قد نهى الرجال عن زيارة القبور؛ سداً للذرية. فلما تكَّنَ التوحيدُ في قلوبهم أذن لهم في زيارتها على الوجه الذي شرعه، ونهاهم أن يقولوا هُجراً. ومن أعظم الهجر: الشركُ عندهما، قولهاً وفعلاً.

(١) اضافة من (ط) «والاغاثة».

وفي (صحيحة مسلم)، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «زوروا القبور، فإنها تذكر الموت»<sup>(١)</sup>.

وعن ابن عباس، قال: مرَّ رسول الله ﷺ بقبور المدينة، فأقبل عليهم بوجهه، فقال: «السلامُ عليكم يا أهل القبور، يغفر الله لنا ولكم، أنتم سلفنا ونحن بالأثر» رواه أحمد، والترمذى وحسنه<sup>(٢)</sup>.

فهذه الزيارة التي شرعها رسول الله ﷺ لأمتة، وعلّمهم إياها. هل تجد فيها شيئاً مما اعتمدته أهل الشرك والبدع؟ أم تجد بها مضادةً لما هم عليه من كل وجه؟! وما أحسن ما قال مالك بن أنس رحمة الله: لن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها. ولكن كُلّما ضعف تمسك الأمم بعهود أنبيائهم، ونقص إيمانهم: عوَضوا عن ذلك، بما أحدثوه من البدع والشرك.

ولقد جرَّ السلف الصالح التوحيد وحموا جانبه، حتى كان أحدهم إذا سلم على النبي ﷺ ثم أراد الدعاء استقبل القبلة، وجعل ظهره إلى جدار القبر، ثم دعا.

ونصَّ على ذلك الأئمة الأربع: أنه يستقبل القبلة وقت الدعاء، حتى لا يدعوا عند القبر؛ فإنَّ الدعاء عبادة. وفي الترمذى، وغيره مرفوعاً «الدعاء هو العبادة»<sup>(٣)</sup> فجرَّ السلف العبادة لله، ولم يفعلوا عند القبور منها إلا ما أذن فيه رسول الله ﷺ: من الدعاء لاصحابها، والاستغفار لهم، والترحم عليهم<sup>(٤)</sup>.

وأخرج أبو داود، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبرى بعيداً، وصلوا علىَّ فإنَّ صلاتكم تبلغنى حيث كنتم»<sup>(٥)</sup> وإنْساده جيد، رواه ثقات مشاهير.

وقوله: «ولا تجعلوا بيوتكم قبوراً» أي: لا تعطّلواها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة، فتكون بمنزلة القبور.

(١) قطعة من حديث، عند مسلم في «ال صحيح» رقم (٩٧٦).

(٢) أحمد في «المسندة» (٦/ ١١١، ١٨٠، ٢٢١) والترمذى في «الجامع» رقم (١٠٥٣) واللفظ له.

(٣) مضى تخريرجه.

(٤) ابن القيم في «إغاثة اللهفان» (١/ ٢١٤ - ٢٢٠).

(٥) أبو داود في «السنن» رقم (٢٠٤٢) وقد مضى تخريرجه.

فأمر بتحري النافلة في البيوت، ونهى عن تحرّي العبادة<sup>(١)</sup> عند القبور. وهذا [١٧٧] ضدّ ما عليه المشركون، من / النصارى وأشباههم.

ثم إنَّ في تعظيم القبور واتخاذها أعياداً من المفاسد العظيمة التي لا يعلمها إلا الله، ما يغصبُ لأجله كُلُّ من في قلبه وقارُّ الله وغيرها على التوحيد، وتهجينُ وتقبیح للشرك؛ ولكن: ما جرُحْ بِمِيتٍ إِيَّامٌ<sup>(٢)</sup>.

فمن مفاسد اتخاذها أعياداً: الصلاةُ إليها والطواف بها، وتقبيلها واستلامها، وتعفيرُ الخدود على تُرابها، وعبادة أصحابها والاستغاثةُ بهم، وسؤالهم النصر والرزق والعافية وقضاء الديون، وتفریج الكرببات، وإغاثة اللهفات، وغير ذلك من أنواع الطلبات، التي كان عبادُ الأواثان يسألونها أوئلَّا هم.

فلو رأيت غلة المتخذين لها عيداً، وقد نزلوا عن الأكوار والدوابِ إذا رأوها من كل مكان بعيد. فوضعوا لها الجباء، وقبلوا الأرض وكشفوا الرؤوس، وارتتفعت أصواتُهم بالضجيج، وتابوكوا حتى تسمع لهم الشیچ! ورأوا أنهم قد أربوا في الربح على الحجيج. فاستغاثوا بن لا يُبدي ولا يُعید، ونادوا ولكن من مكان بعيد.

حتى إذا دنو منها صلوا عند القبر ركتعين، ورأوا أنهم قد أحرزوا من الأجر ولا أجر من صلوا إلى القبلتين. فتراهم حول القبر ركعاً وسجداً، يبتغون فضلاً من الميت ورضواناً، وقد ملؤوا أكفَّهم خيبةً وخساناً!

فلغير الله - بل للشیطان - ما يُراق هناك من العبرات، ويرتفع من الأصوات، ويطلب من الميت من الحاجات، ويُسأله من تفریج الكرببات، وإغاثة ذوى الفاقات، ومعافاة ذوى العاهات والبلليات.

(١) (هـ) (ط): النافلة.

(٢) شطرُ بيتٍ من قصيدة طويلة لأبي الطيب المتنبي، أوله: من يهن يسهل الهوان عليه. «الديوان» بشرح العکبری (٤/٩٢).

ثم اثنوا بعد ذلك حول القبر طائفين، تشبيهاً له بالبيت الحرام الذي جعله الله مباركاً وهدى للعالمين. ثم أخذوا في التقبيل والاستلام؛رأيت الحجر الأسود وما يفعل به وفداً البيت الحرام؟! ثم عفروا لديه تلك الجباء والخدود، التي يعلم الله أنها لم تُعفر كذلك بين يديه في السجود.

ثم كملوا مناسك حجَّ القبر بالتقدير هناك والخلق، واستمتعوا بخلاقهم من ذلك الوثن إذ لم يكن لهم عند الله من خلاق.

وقد يُعطى لذلك الوثن القرابين، وكانت صلاتهم ونسائهم وقربائهم لغير الله رب العالمين. فلو رأيتموه يهنيء بعضهم بعضاً، ويقول: أجزل الله لنا ولكم أجراً وافراً وحظاً!

فإذا رجعوا، سألهم غلاةُ المخالفين: أنْ بيع أحدهُم ثواب حجة القبر، بحج [١/١٧٨] المخالف إلى البيت الحرام. فيقول: لا، ولا بحجك كلَّ عام !!.

هذا، ولم نتجاوز فيما حكينا عنهم، ولا استقصينا جميع بدعهم وضلالهم؛ إذ هي فوق ما يخطر بالبال، أو يدور في الخيال. وهذا مبدأ عبادة الأصنام في قوم نوح؛ كما تقدم.

وكُلُّ من شمَّ أدنى رائحة من العلم والفقه، يعلم أنَّ أهمَّ الأمور: سدُّ الذريعة إلى هذا المحظور، وأنَّ صاحب الشرع أعلمُ بعاقبة ما نهى عنه وما يؤول إليه، وأحكِم في نهيِّ عنه وتوعِّده عليه، وأنَّ الخير والهُدُى في اتِّباعِه وطاعته والشرُّ والضلال في معصيته ومخالفته، انتهى كلامُه رحمة الله (١).

(١) ابن القيم في «إغاثة المهاهنة» (١/٢١٣ - ٢١٠).



(٦١)  
باب  
ما جاء في كثرة الحلف

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في كثرة الحلف .  
ش: أى: من النهي عنه، والوعيد.

قال المصنف رحمة الله تعالى: قوله الله تعالى: «واحفظوا أيمانكم»  
[المائدة: ٨٩].

ش: قال ابنُ جرير: لا تتركوها بغير تكبير<sup>(١)</sup>. وذكر غيره من المفسرين، عن ابن عباس: يُريد لا تخلفوا. وقال آخرون: احفظوا أيمانكم عن الحِنْث<sup>(٢)</sup>، فلا تخشو<sup>(٣)</sup>.

والمعنى، أراد من الآية: المعنى الذي ذكره ابن عباس؛ فإنَّ القولين متلازمان. فيلزم من كثرة الحلف كثرةُ الحِنْث، مع ما يدل عليه من الاستخفاف، وعدم التعظيم لله، وغير ذلك مما ينافي كمال التوحيد الواجب أو عدمه.

قال المصنف رحمة الله تعالى: عن أبي هريرة: سمعت رسول الله ﷺ يقول:  
«الحلفُ منفقةٌ للسلعة، ممحقةٌ للكسب» آخر جاه.

ش: أى: البخاري، ومسلم. وأخرجه أبو داود، والنسائي<sup>(٤)</sup>.

والمعنى: أنه إذا حلف على سلعته أنه أعطى فيها كذا وكذا أو أنه اشتراها بكلذ

(١) ابن جرير الطبرى فى «التفسير» (٥٦٢/١٠).

(٢) الحِنْث: الإثم، والخلفُ فى اليمن. «القاموس للمحيط» (٧٢٢/١).

(٣) ذكره البغوى فى «التفسير» (٦٢/٢).

(٤) البخارى فى «ال الصحيح» رقم (٢٠٨٧) ومسلم فى «ال الصحيح» رقم (١٦٠٦) وأبو داود فى «السنن» رقم (٣٣٣٥) والنسائي فى «المجتبى» (٧/٢٤٦).

وكذا، وقد يظنه المشتري صادقاً فيما حلف عليه فیأخذها بزيادة على قيمتها، والبائع كذاب، وحلف طمعاً في الزيادة، فيكون قد عصى الله تعالى، فيعاقب بمحق البركة.

فإذا ذهبت برکة كسبه دخل عليه من النقص أعظم من تلك الزيادة التي دخلت عليه بسبب حلفه، وربما ذهب ثمن تلك السلعة رأساً. وما عند الله لا يُنال إلا بطاعته، وإن تزخرفت الدنيا لل العاصي فعاقبتها أضحم حلالٍ وذهبٍ وعقاب.

قال المصنف رحمة الله تعالى: وعن سلمان، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «ثلاثةٌ لا يكلّمهم الله ولا يزكيّهم ولهم عذابٌ أليمٌ / أشيمط زان، وعائلٌ مستكبرٌ، ورجلٌ جعل الله بضاعته، لا يشتري إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه» رواه الطبراني بسنده صحيح<sup>(١)</sup>.

ش: وسلمان: لعله سلمان الفارسي<sup>(٢)</sup>، أبو عبد الله. أسلم مقدم النبي ﷺ المدينة وشهد الخندق، روى عنه: أبو عثمان النهدي، وشريحيل بن السبط، وغيرهما. قال النبي ﷺ: «سلمانٌ من أهل البيت»<sup>(٣)</sup>، «إنَّ الله يحب من أصحابي أربعة: علىٌ، وأبو ذر، وسلمان، والمقداد». أخرجه الترمذى<sup>(٤)</sup>، وابن ماجة<sup>(٥)</sup>.

قال الحسن: كان سلمان أميراً على ثلاثين ألفاً، يخطب بهم في عباءٍ يفترش نصفها ويلبس نصفها<sup>(٦)</sup>. توفي في خلافة عثمان، قال أبو عبيدة: سنة ست وثلاثين. عن ثلاثة وخمسين سنة<sup>(٧)</sup>، ويُحتمل: أنه سلمان بن عامر بن أوس الصبّي.

(١) الطبراني في «الكبير» رقم (٦١١١) و«الصغرى» رقم (٨٢١) و«الأوسط» كما في «الترغيب والترهيب» للمنذري (٥٨٧/٢) وقال: رواه محتاج بهم في الصحيح.

(٢) صرّح به الطبراني في «معاجمه» الثلاثة.

(٣) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤/٨٢، ٧/٣١٨)، وابن جرير الطبرى في «التفصير» (٢١/١٣٣) والطبرانى في «الكبير» (٤/٦٠٤)، والحاكم في «المستدرك» (٣/٥٩٨) وقال الذهبي: سنده ضعيف.

(٤) الترمذى في «الجامع» رقم (٣٧٢٠) وقال: هذا حديث حسن غريب. وابن ماجة في «السنن» رقم (١٤٩).

(٥) أخرجه ابن سعد في «الطبقات» (٤/٨٧) وأبو نعيم في «الحلية» (١/١٩٧).

(٦) قال الذهبي في «سير النبلاء» (١/٥٥٥) وقد فتنَتْ، فما ظفرت في سنته بشيء، سوى قول البحرياني، وذلك منقطع لا إسناد له. ومجموع أمره وغزوته وهنته وتصرفة وسفه للجريد، وأشياء مما تقدم، يُبني على أنه ليس بعمير ولا هرم؛ فقد فارق وطنه وهو حدث، ولعله قدم الحجاز وله أربعون سنة أو أقل، فلعله عاش بضعة وسبعين سنة. وما أراه بلغ المئة.

قوله: «ثلاثة لا يكلّمُهم الله» نفّي كلامَ الربِّ تَعَالَى وتقديس عن هؤلاء العصاة، دليلٌ على أنه يكلّم من أطاعه، وأنَّ الكلام صفةٌ من صفاتِ كماله. والأدلةُ على ذلك من الكتاب والسنة أظهرتْ شيءًا وأبينه، وهو الذي عليه أهلُ السُّنَّةُ والجماعَةُ من المحقّقين: قيامُ الأفعال بالله سبحانه، وأنَّ الفعل يقع بمشيّته تَعَالَى وقدرته شيئاً فشيئاً، ولم يزل متصفًا به.

فهو حادثُ الأحاد، قدِيمُ النوع؛ كما يقول ذلك أئمَّةُ أصحابِ الحديث، وغيرهم من أصحابِ الشافعِي، وأحمد، وسائر الطوائف، كما قال تَعَالَى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ». [بس: ٨٢] فاتَّى بالحرُوفِ الدالة على الاستقبال، والأفعال الدالة على<sup>(١)</sup> الحال والاستقبال أيضًا. وذلك في القرآن كثير.

قال المصنفُ شيخُ الإسلام: فإذا قالوا لنا - يعني النّفّاء - : فهذا يلزم أن تكون الحوادثُ قائمةً به؟ قلنا: ومن انكر هذا قبلكم من السلف والأئمَّة؟! ونصوصُ القرآن والسُّنَّة تتضمن ذلك مع صريح العقل.

ولفظُ الحوادث مُجمل، فقد يُراد به الأمراض والنّقائص، والله متَّزَّهٌ عن ذلك، ولكن يقوم به ما شاء من كلامه وأفعاله ونحو ذلك، مما دلَّ عليه الكتاب والسُّنَّة.

والقولُ الصحيح: قولُ أهلي العلم، الذين يقولون لم يزل متكلّماً إذا شاء؛ كما قال ابنُ المبارك، وأحمد بن حنبل، وغيرُهما من أئمَّةِ السُّنَّةِ. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: ومعنى قيامِ الحوادث به/ تعالى: قدرتُه عليها، وإيجادُه لها بمشيّته [١٧٩/١]. وأمره، والله أعلم.

قوله: «وَلَا يَزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» لما عظم ذنبُهم عظمت عقوبَتهم، فعوقبوا بهذهِ الثلاث التي هي أعظمُ العقوبات.

قوله: «أَشَيْطَ زَانَ» صَفَرَه تحقيراً له؛ وذلك لأنَّ داعيَ المُعْصيَةِ ضَعُفَ في حَقِّهِ، فدلَّ على أنَّ الحاملَ له على الزنا: محبةُ المُعْصيَةِ والفحْرُورِ، وعدمُ خوفِه من الله.

(١) ما بينهما ساقط من (ط).

(٢) ينظر: ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (٤٠/٦).

وضعف الداعي إلى المعصية مع فعلها يوجب تغليظ العقوبة عليه، بخلاف الشاب؛ فإنَّ قوة داعي الشهوة منه قد يقلبه مع خوفه من الله، وقد يرجع على نفسه بالندم، ولو أنها على المعصية، فينتهي ويراجع.

وكذلك العائل المستكبر، ليس له ما يدعوه إلى الكبر؛ لأنَّ الداعي إلى الكبر في الغالب كثرة المال والنعم والرياسة. والعائلُ الفقير لا داعي له إلى أن يستكبر. فاستكبارهُ مع عدم الداعي إليه، يدلُّ على أنَّ الكبر طبيعة له، كامنٌ في قلبه. فعظمت عقوبته؛ لعدم الداعي إلى هذا الخلق الذميم، الذي هو من أكبر المعاصي.

قوله: «ورجلٌ جعل الله بضاعته» بنصب الاسم الشريف، أي: الحلف به، جعله بضاعته؛ لملازمته له وغلبته عليه.

وهذه أعمالٌ تدل على أنَّ صاحبها إنْ كان موحداً فتوحيدُه ضعيف، وأعماله ضعيفة؛ بحسب ما قام بقلبه وظهر على لسانه وعمله من تلك المعاصي العظيمة، على قلة الداعي إليها. نسأل الله السلامة والعافية، وننحو بالله من كلِّ عمل لا يحبه ربنا ولا يرضاه.

قال المصنفُ رحمه الله تعالى: وفي الصحيح، عن عمرانَ بن حُصين، قال: قال رسول الله ﷺ: «خيرُ أمتي قرنى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم - قال عمران: فلا أدرى، أذكرَ بعد قرنه مرتين أو ثلاثة - ثم إنَّ بعدكم قوماً يشهدون ولا يُستشهدون، ويختونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السُّمْنَ»<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (وفي الصحيح) أي: (صحيح مسلم)، وأخرجه أبو داود، والترمذى، ورواه البخارى بلفظ «خيركم»<sup>(٢)</sup>.

قوله: «خيرُ أمتي قرنى» لفضيلة أهل ذلك القرن: في العلم والإيمان، والأعمال الصالحة التي يتنافس فيها المتنافسون، ويتناقض فيها العاملون. فغلب

(١) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٥٣٥).

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٦٥٧) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٢٢٢، ٢٢٢٣) والبخارى في «ال الصحيح» رقم (٢٦٥١، ٣٦٥٠، ٦٤٢٨، ٦٦٩٥).

الخيرُ فيها وكثيرُ أهلُه، وقل الشُّرُّ فيها وأهلُه، واعتَزَّ فيها الإِسْلَامُ والإِيمانُ، وكثُرَّ  
فيه العلمُ / والعلماء.

[١٧٩/ب]

«ثُمَّ الَّذِينَ يُلُونُهُمْ» فُضِّلُوا عَلَى مَن بَعْدِهِمْ: لِظُهُورِ الإِسْلَامِ فِيهِمْ وَكَثْرَةِ الدَّاعِيِّ  
إِلَيْهِ، وَالرَّاغِبِ فِيهِ وَالقَائِمِ بِهِ. وَمَا ظَهَرَ فِي مِنَ الْبَدْعِ، أَنْكَرَ وَاسْتَعْظَمَ وَأَزَّلَ،  
كَبُدْعَةِ الْخَوَارِجِ وَالْقَدْرِيَّةِ وَالرَّافِضَةِ. فَهَذِهِ الْبَدْعُ وَإِنْ كَانَتْ قَدْ ظَهَرَتْ، فَأَهْلَهَا فِي  
غَایَةِ الذُّلِّ وَالْمَقْتُ وَالْهُوَانِ وَالْقَتْلِ، فَيَمْنَعُ عَانِدُهُمْ وَلَمْ يَتَبَّعْ.

قوله: «فَلَا أَدْرِي أَذْكُرُ بَعْدَ قَرْنَهِ مِرْتَيْنَ أَوْ ثَلَاثَتَ؟» هَذَا شَكٌّ مِنْ رَاوِيِّ الْحَدِيثِ  
عُمَرَانَ بْنَ حَصَيْنَ، وَالْمُشْهُورُ فِي الرَّوَايَاتِ: أَنَّ الْقَرُونَ الْمُفَضَّلَةُ ثَلَاثَةُ. الْثَالِثُ دُونُ  
الْأَوْلَيْنَ فِي الْفَضْلِ؛ لِكَثْرَةِ ظُهُورِ الْبَدْعِ فِيهِ، لَكِنَّ الْعُلَمَاءَ مُتَوَافِرُونَ، وَالإِسْلَامَ فِيهِ  
ظَاهِرٌ، وَالْجَهَادُ فِيهِ قَائِمٌ. ثُمَّ ذَكَرَ مَا وَقَعَ بَعْدَ الْثَالِثَةِ، مِنَ الْجُفَاءِ فِي الدِّينِ، وَكَثِيرِ  
الْأَهْوَاءِ.

فَقَالَ: «ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهُدُونَ وَلَا يُسْتَشْهِدُونَ» لِاستِخْفَافِهِمْ بِأَمْرِ الشَّهَادَةِ،  
وَعَدْمِ تَحْريِهِمْ لِلصَّدْقِ؛ وَذَلِكَ لِقَلْتَهُمْ دِينَهُمْ، وَضَعْفِ إِسْلَامِهِمْ.

قول: «وَيُخَوِّنُونَ وَلَا يُؤْتَمِنُونَ» يَدُلُّ عَلَى أَنَّ الْخِيَانَةَ قَدْ غَلَبَتْ عَلَى كَثِيرِهِمْ،  
أَوْ أَكْثَرِهِمْ.

قوله: «وَيَتَذَرُّونَ وَلَا يَوْفُونَ» أَيْ: لَا يَؤْدُونَ مَا وَجَبَ عَلَيْهِمْ. فَظَهُورُ هَذِهِ  
الْأَعْمَالِ الْذَمِيمَةِ، يَدُلُّ عَلَى ضَعْفِ إِسْلَامِهِمْ وَعَدْمِ إِيمَانِهِمْ.

قوله: «وَيُظَهِّرُ فِيهِمُ السَّمْنَ» لِرَغْبَتِهِمْ فِي الدُّنْيَا، وَنِيلِ شَهَوَاتِهِمْ وَالتَّنَعُّمُ بِهَا  
وَغَفْلَتِهِمْ عَنِ الدَّارِ الْآخِرَةِ وَالْعَمَلِ لَهَا.

وَفِي حَدِيثِ أَنْسٍ «لَا يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا وَالَّذِي بَعْدَهُ شُرٌّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوْا رِبَّكُمْ» قَالَ  
أَنْسٌ: سَمِعْتُ مِنْ نَبِيِّكُمْ ﷺ<sup>(١)</sup>. فَمَا زَالَ الشُّرُّ يُزِيدُ فِي الْأَمَّةِ، حَتَّى ظَهَرَ الشُّرُكُ  
وَالْبَدْعُ فِي كَثِيرٍ مِنْهُمْ. حَتَّى فَيَمْنَعُ إِلَيْهِ الْعِلْمُ، وَيَتَصَدِّرُ لِلتَّعْلِيمِ وَالتصْنِيفِ.  
قالَ الْمُصْنَفُ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: وَفِيهِ، عَنْ أَبْنَى مُسَعُودٍ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ:  
«خَيْرُ النَّاسِ قَرْنَى، ثُمَّ الَّذِينَ يُلُونُهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يُلُونُهُمْ، ثُمَّ يَجْئِيَ قَوْمٌ تَسْبِقُ

(١) أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَ» رَقْمُ (٦٨٧)، وَأَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٣/١١٧، ١٣٢، ١٧٩).

شهادة أحدهم يميئه، ويميئه شهادته». قال إبراهيم: كانوا يضربوننا على الشهادة والوعيد، ونحن صغار<sup>(١)</sup>.

ش: قلت: وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا ونسي المعاد، فخفف أمر الشهادة واليمين عنده تَحْمِلًا وأداءً، لقلة خوفه من الله، وعدم مبالاته بذلك.

وهذا هو الغالب على الأكثر، والله المستعان. فإذا كان هذا قد وقع في الصدر الأول، ففي ما بعده أكثر بأضعاف. فكمن من الناس على حذر.

قوله: (قال إبراهيم). هو النَّخْعَنِي.

[٤/١٨٠] (كانوا يضربوننا على الشهادة والوعيد، ونحن صغار)، وذلك/ لكثرة علم التابعين، وقوة إيمانهم ومعرفتهم بربهم، وقيامهم بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المأكرون؛ لأنَّه من أفضل الجهاد، ولا يقوم الدين إلا به.

وفي هذا: الرغبة في تمرين الصغار على طاعة ربهم، ونهيهم عمًا يضرهم. وذلك فضل الله يؤتى به من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

(١) مسلم في «ال الصحيح»، رقم (٢٥٣٣).

(٦٢)

## باب

### ما جاء في ذمة الله وذمة رسوله

قال المصطفى رحمه الله تعالى : باب ما جاء في ذمة الله وذمة رسوله .

وقول الله تعالى : «وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ». [النحل: ٩١].

ش : قال العمامي ابن كثير : وهذا ما يأمر الله تعالى به ، وهو الوفاء بالعقود والمواثيق ، والمحافظة على الإيمان [المؤكدة]<sup>(١)</sup> ، ولهذا قال : «وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا» ولا تعارض بين هذا ، قوله : «وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضاً لِأَيْمَانَكُمْ» [البقرة: ٢٢٤] وبين قوله : «ذَلِكَ كَفَارَةُ أَيْمَانَكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ واحفظُوا أَيْمَانَكُمْ» [المائدة: ٨٩] أي : لا تتركوها بلا تكثير ، وبين قوله ﷺ<sup>(٢)</sup> في (الصحيحين) : «إِنِّي وَاللَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَا أَحْلِفُ عَلَى يَمِينٍ فَإِنِّي خَيْرٌ مِنْهَا إِلَّا أَتَيْتُ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَخَلَّلْتُهَا» - وفي رواية - «وَكَفَرْتُ عَنِ اليمين»<sup>(٣)</sup> .

لا تعارض بين هذا كله ، وبين الآية المذكورة هنا وهي<sup>(٤)</sup> قوله : «وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدهَا» [لأن]<sup>(٥)</sup> هذه الأيمان ، المراد بها : الدخلة في العهود والمواثيق ، لا الأيمان الواردة على حث أو منع . ولهذا قال مجاهد ، في الآية : يعني الحلف ، أي : حلف الجاهلية .

ويؤيد هذه الرواية الإمام أحمد ، عن جعير بن مطعم ، قال : قال رسول الله ﷺ :

(١) إضافة من (ط) و(التفسير) .

(٢) ساقط من الأصل (ض) و(هـ) .

(٣) البخاري في «ال الصحيح » رقم (٦٧١٨) ، مسلم في «ال الصحيح » رقم (١٦٤٩) من حديث أبي موسى الأشعري .

«لا حلف في الإسلام، وأيما حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة»<sup>(١)</sup>.

[وكذا رواه مسلم]<sup>(٢)</sup>. ومعنىه: أنَّ الْإِسْلَامَ لَا يَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى الْحَلْفِ، الَّذِي كَانَ أَهْلُ الْجَاهْلِيَّةِ يَفْعَلُونَهُ. فَإِنَّ فِي التَّمْسِكِ بِالْإِسْلَامِ، حِمَايَةً وَكَفَايَةً عَمَّا كَانُوا فِيهِ.

وقوله: «إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ» تهديدٌ ووعيدٌ، [لِمَنْ نَقْضَ الْأَيْمَانَ بَعْدِ تَوْكِيدِهَا]<sup>(٣)</sup>.

قال المصطفى رحمة الله تعالى: وعن بُريدة، قال: كان رسول الله ﷺ، إذا أمر أميراً على جيش أو سرية، أو صاحب في خاصة بيته، يقترب إلى الله، ومن معه من المسلمين خيراً. فقال: «اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله. اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا، ولا تمثلوا، ولا تقتلوا ولیداً. وإذا لقيت عدوكم من المشركين، فادعهم إلى ثلاثة خصال - أو خلال - فآتئهم ما أجابوك، فاقبل منهم وكف عنهم. ثم ادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك فاقبل منهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين. وأخبرهم: إنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين. فإن أبوا أن يتحوّلوا منها، فأخبرهم: إنهم يكونون كأعراب المسلمين. يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين. فإن هم أبوا، فاسألهم الجزية. فإن هم أجابوك، فاقبل منهم وكف عنهم. فإن هم أبوا، فاستعن بالله، وقاتلهم. وإذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تجعل لهم ذمة نبيه. فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه. ولكن اجعل لهم ذمتكم وذمة أصحابك. فإنكم إن تخفروا ذمكم وذمة أصحابكم، أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه. وإذا حاصرت أهل حصن، فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله. فلا تنزلهم، ولكن أنزلهم على حكمك. فإنك لا تدرى: أنصيبُ فِيهِمْ حُكْمَ اللَّهِ أَمْ لَا؟» رواه مسلم<sup>(٤)</sup>.

(١) أحمد في «المستد» (٤/٨٣).

(٢) ما بينهما إضافة من (ط) و(التفسير). والحديث رواه مسلم في «الصحيح» رقم (٢٥٣٠).

(٣) ابن كثير في «التفسير» (٤/٥١٦).

(٤) مسلم في «الصحيح» رقم (١٧٣١).

ش: قوله: (عن بُرِيْدَةَ)، هوابن الْحُصِيبِ الْأَسْلَمِي، وهذا الحديث من رواية ابنه سُلَيْمَانَ عَنْهُ. قاله في (المفهم).

قوله: (كان رسول الله ﷺ إذا أَمْرَأَ أميرًا على جيش أو سرية، أو صاه في خاصته بتقوى الله تعالى) فيه من الفقه: تأميرُ الامراء، ووصيّتهم.

قال الحربي: السرية: الخيل تبلغ أربعينات ونحوها. والجيش: ما كان أكثر من ذلك. وتقوى الله: التحرز بطاعته من عقوبته.

قلت: وذلك بالعمل بما أمر الله به، والانتهاء عما نهى الله عنه.

قوله: (ومن معه من المسلمين خيراً) أي: ووصاهم بن معه منهم، أن يفعل معهم خيراً: / من الرفق بهم، والإحسان إليهم، وخفض الجناح لهم، وترك [١٨/ب] التعاظم عليهم.

وقوله: «اغزوا باسم الله» أي: اشرعوا في فعل الغزو، مُستعينين بالله مخلصين له. قلت: فتكون الباء في باسم الله هنا، للاستعانة والتوكيل على الله.

وقوله: «قاتلوا من كفر بالله» هذا العموم يشمل جميع أهل الكفر، المحاربين وغيرهم. وقد خُصص منهم من له عهد، والرهبان والنسوان، ومن لم يبلغ الحلم. وقد قال متصلاً به: «ولا تقتلوا ولدآ» وإنما نهى عن قتل الرهبان والنسوان؛ لأنّه لا يكون منهم قاتل غالباً، فإنْ كان منهم قاتلًّا أو تدبير قاتلوا.

قلت: وكذلك الذراري، والأولاد.

قوله: «ولا تَغْلُوا ولا تَغْرِبُوا ولا تَمْلُوا» الغلول: الأخذ من الغنيمة، من غير قسمتها. والغدر: نقض العهد. والتمثيل هنا: التشويه بالقتل، كقطع أنفه وأذنه والسببه. ولا خلاف في تحريم الغلول والغدر، وفي كراهة المثلة.

وقوله: «وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلات خلال، أو خصال» الرواية بأو للشك، وهو من بعض الرواة. ومعنى الخلال والخصال، واحد.

وقوله: «فَإِيَّهُمْ مَا أَجَابُوك فاقْبِلْ مِنْهُمْ وَكَفْ عَنْهُمْ» قيَّدناه، عَمَّنْ يوثق بعلمه. وقيده بتصب أئتهن؛ على أن يعلم فيها أجابوك، لا على إسقاط حرف الجر.

وما زائدةً. ويكون تقدير الكلام: فالمأجوبون أجابوك فأقبل منهم. كما تقول: أجبتك إلى كذا أو في كذا. فيُعدّى إلى الثاني بحروف الجر.

قلت: فيكون في ناصب «أيتها» وجهان: ذكرهما الشارح<sup>(١)</sup>. الأول: منصوب على الاشتغال، والثاني: على نزع الخافض.

قوله: «ثم ادعهم إلى الإسلام» كذا وقعت الرواية في جميع نسخ [كتاب]<sup>(٢)</sup> مسلم «ثم ادعهم» بزيادة ثم، والصواب إسقاطها. كما روى في غير (كتاب مسلم)، (كمصنف) أبي داود<sup>(٣)</sup>، وكتاب (الأموال) لأبي عبيد؛ لأن ذلك هو ابتداء تفسير الثلاث الخصال.

وقوله: «ثم ادعهم إلى التحول إلى دار المهاجرين» يعني المدينة، وكان هذا في أول الأمر، وقت وجوب الهجرة إلى المدينة على كل من دخل في الإسلام. وهذا يدل على أن الهجرة واجبة على كل من آمن من أهل مكة، وغيرها.

قوله: «فإن أباوا أن يتحولوا» يعني: أن من أسلم ولم يُجاهد ولم يهجر، لا يُعطي من الخمس ولا من الف شيء.

[٢/١٨١] وقد أخذ الشافعى بالحديث/ في الأعراب، فلم ير لهم من الفي شيئاً. وأن لهم الصدقة المأخوذة من أغانيتهم، فترت على فقرائهم. كما أن أهل الجهاد وأجناد المسلمين لا حق لهم في الصدقة عنده، ومصرف كل مال في أهله. وسوى مالك وأبو حنيفة بين المالين، وجوزا صرفهما للضييف<sup>(٤)</sup>.

وقوله: «فإن هم أباوا فاسألهم الجزية» فيه: حجة لمالك وأصحابه، والأوزاعي فيأخذ الجزية من كل كافر: عربياً كان أو غيره، كتابياً كان أو غيره.

وذهب أبو حنيفة إلى أنها تؤخذ من الجميع، إلا من مشركي العرب ومجوسهم. وقال الشافعى: لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب: عربياً كانوا أو عجماء. وهو قول الإمام أحمد في ظاهر مذهبه، وتؤخذ من المجوس.

(١) يعني: القرطبي، صاحب كتاب «القلم» الذي نقل عنه هنا.

(٢) إضافة من (ض) و(هـ) و(ط).

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٢٦١٣).

(٤) ينظر كتاب «الأموال». لابن رجويه (٤٧٧/١).

قلتُ: لأن النبي ﷺ أخذها منهم، وقال: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب»<sup>(١)</sup>. وقد اختلف في القدر المفروض من الجزية، فقال مالك: أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهماً على أهل الورق. وهل ينقص منها الضعيف أو لا؟ قولهان. وقال الشافعى: فيه دينار على الغنى والفقير. وقال أبو حنيفة، والkovfion على الغنى ثمانية وأربعون درهماً، والوسط أربعة وعشرون درهماً، والفقير اثنا عشر درهماً. وهو قول أحد بن حنبيل<sup>(٢)</sup>.

قال يحيى بن يوسف الصرسري الحنبلي<sup>(٣)</sup>.

مجوس، فإنْ هم سَلَّمُوا الجزية أصلد  
وقاتل يهودا والنصارى وعصبة الـ  
على الأدون التي عشر درهماً افترضن  
وأربعة من بعد عشرين زيد  
لا وسطهم حالاً، ومن كان موسرأ  
ثمانية مع أربعين لتنقد  
وتسقط عن صبيانهم ونسائهم  
وذى الفقر والجنون أو عبد مسلم  
وشيخ لهم فانِ وأعمى ومくだ  
ومن وجبت منهم عليه فيهتدى<sup>(٤)</sup>

وعند مالك، وكافة العلماء: على الرجال الأحرار البالغين العقلاء، دون  
غيرهم. وإنما تؤخذ من كان تحت قهر المسلمين، لا من نأس بداره. ويجب  
تحويلهم إلى بلاد المسلمين، أو حربهم<sup>(٥)</sup>.

وقوله: «إذا حاصرت أهل حصن» الكلام إلى آخره، فيه حجةٌ لمن يقول من  
الفقهاء، وأهل الأصول: إنَّ المصيب في مسائل الاجتهاد واحد. وهو المعروفُ من  
مذهب مالك، وغيره.

(١) أخرجه مالك في «الموطأ» كتاب (الزكاة) رقم (٤٤) وعبد الرزاق في «المصنف» (١٠/٣٢٥). قال ابن عبد البر في «التمهيد» (١١٤/٢): هنا حديث متقطع، ولكن معناه متصل من وجوه حسان.

(٢) ينظر ابن قدامة «المغني» (١٣/٢٠٩)، وابن القيم «أحكام أهل الذمة» (١/٢٦).

(٣) أبو زكريا، جمال الدين الانصارى الزبيري، أديب فقيه (ت ٦٥٦هـ) «تاريخ ابن رجب» (٢/٢٦٢).

(٤) من كتاب «الدرة البitemة والمحجة المستقيمة في نظم مختصر الخرقى». وينظر «المدخل» لابن بدران (٤٢٨).

(٥) ينظر «الأموال» لابن زنجيره (١/١١٥) «والتمهيد» لابن عبد البر (٢/١٣٠).

ووجه الاستدلال: لأنَّه عَلِيًّا قد نص على أنَّ الله تعالى حُكْماً معيناً في [١٨١/ب] المُجتهدات. ومن وافقه فهو المصيب، ومن لم يوافقه مخطيء<sup>(١)</sup>.

قوله: «إِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حَسْنٍ فَأَرَادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذَمَّةَ اللَّهِ» الحديث.

الذَّمَّةُ: العَهْدُ، وَتَخْرِفُ: تَنْقُضُ، يَقُولُ: أَخْفَرْتَ الرَّجُلَ: نَقْضَتْ عَهْدَهُ، وَخَفَرْتَهُ: أَجْرَتْهُ.

وَمَعْنَاهُ: أَنَّهُ خَافَ مِنْ نَقْضٍ مِّنْ لَمْ يَعْرِفْ حَقَّ الْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ، كَجَهْلِهِ الْأَعْرَابِ، فَكَانَ يَقُولُ: إِنْ وَقَعَ نَقْضٌ مِّنْ مُتَعِّدٍ، كَانَ نَقْضُ عَهْدِ الْخَلْقِ أَهْوَانٌ مِّنْ نَقْضِ عَهْدِ اللَّهِ تَعَالَى، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

قوله: وَقَوْلُ نَافِعٍ، وَقَدْ سُتُّلَ عَنِ الدُّعَوَةِ قَبْلِ الْقِتَالِ<sup>(٢)</sup>.

ذَكْرُ فِيهِ: أَنَّ مَذَهَبَ مَالِكٍ، يَجْمِعُ فِيهِ بَيْنَ الْأَحَادِيثِ فِي الدُّعَوَةِ قَبْلِ الْقِتَالِ.

قال: وَهُوَ أَنْ مَالِكًا، قَالَ: لَا يَقْاتَلُ الْكُفَّارَ قَبْلَ أَنْ يُدْعُوا، وَلَا تُلْتَمِسْ غَرْتَهُمْ. إِلَّا أَنْ يَكُونُوا بَلَغُتُهُمُ الدُّعَوَةُ، فَيُجُوزُ أَنْ تُؤْخَذْ غَرْتَهُمْ.

وَهُذَا الَّذِي صَارَ إِلَيْهِ مَالِكٌ، وَهُوَ الصَّحِيحُ؛ لِأَنَّ فَائِدَةَ الدُّعَوَةِ أَنْ يَعْرِفَ الْعُدُوُّ أَنَّ الْمُسْلِمِينَ لَا يَقْاتَلُونَ لِلْدِينِ وَلَا لِلْعُصُبِيَّةِ، وَإِنَّمَا يَقْاتَلُونَ لِلَّدِينِ. فَإِذَا عَلِمُوا

(١) وَمَا يَدْلِلُ لَهُ أَيْضًا: مَا أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيحِ» رَقْمُ (٧٣٥٢)، وَمُسْلِمُ فِي «الصَّحِيحِ» رَقْمُ (١٧٦)، وَأَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (٢/١٨٧، ٤/١٩٨، ٢٠٤، ٢٠٥) مِنْ حَدِيثِ عُمَرِ بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «إِذَا حُكِمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرٌ، وَإِذَا حُكِمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ اخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ».

وَهَذَا هُوَ مَذَهَبُ عَامَةِ أَهْلِ الْعِلْمِ، يَنْظُرُ: أَبُو عَلَى الْخَبَلِيُّ «الْمُلْعَدَةُ فِي أَحْوَالِ الْفَقَهِ» (٥/١٥٤٠) وَالْغَزَالِيُّ «الْمُنْخَلُوُّ» (٤/٥١) وَالقرآنِيُّ «الْتَّنْقِيقُ» (٤٢٨) وَآلِ تَبِيِّمَةُ «الْمُسْوَدَّةُ» (٤/٤٩٧).

(٢) قَالَهُ الْقُرْطَبِيُّ فِي كِتَابِ «الْمَفْهُومِ»، وَأَخْرَجَ قَوْلُ نَافِعٍ أَبُو دَاؤِدَ فِي «السَّنْنَ» رَقْمُ (٢٦٣٣) عَنْ أَبِي عَوْنَ، قَالَ: كَبَيَّتُ إِلَى نَافِعٍ أَسَالَهُ عَنْ دِعَاءِ الْمُشْرِكِينَ عِنْدَ الْقِتَالِ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ: إِنَّ ذَلِكَ كَانَ فِي أُولِيِّ الْإِسْلَامِ، وَقَدْ أَغَارَ نَبِيُّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ وَهُمْ غَارُونَ، وَأَنَّعَمُهُمْ شُقُّ عَلَى الْمَاءِ. فُقْتَلَ مَقَاتِلُهُمْ وَسُبِّيَّ سَبِّيهِمْ، وَأَصَابَ يَوْمَئِذٍ جَوْرِيَّةَ بَنْتِ الْحَارِثَ. حَدَّثَنِي بِذَلِكَ عَبْدُ اللَّهِ، وَكَانَ فِي ذَلِكَ الْجَيْشِ. قَالَ أَبُو دَاؤِدَ: هَذَا حَدِيثُ نَبِيِّنَا، رَوَاهُ أَبْنَى عَوْنَ عَنْ نَافِعٍ، وَلَمْ يُشْرِكْ فِيهِ أَحَدٌ.

بذلك، أمكن أن يكون ذلك سبباً مُمِيلاً لهم إلى الانقياد إلى الحق. بخلاف ما إذا جهلوا مقصود المسلمين، فقد يظنون أنهم يقاتلون للممالك وللدنيا، فيزيدون عتواً وبغضاً<sup>(١)</sup>. والله أعلم.

---

(١) والأولى، كما ذكر ابن عبد البر في «التمهيد» (٢١٦/٢): الدعاء قبل القتال؛ لأن رسول الله - ﷺ - كان يأمر سرایاه بذلك، وكان يدعو كل من يقاتلها. مع اشتئار كلمته، ودينه في جزيرة العرب. والله أعلم.



(٦٣)

## باب

### ما جاء في الإقسام على الله

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في الإقسام على الله<sup>(١)</sup>.  
 عن جُنْدِبَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «قَالَ رَجُلٌ: وَاللَّهِ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لِفَلَانَ، فَقَالَ اللَّهُ أَكْرَمُ الْعِزَّةِ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَىَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفَلَانَ؟ إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ، وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ» رواه مسلم<sup>(٢)</sup>.  
 وفي حديث أبي هريرة: أَنَّ الْقَاتِلَ رَجُلٌ عَابِدٌ. قال أبو هريرة: تكلم بكلمة، أو بقت دنياه وأخرتها<sup>(٣)</sup>.

ش: قوله: (باب ما جاء في الإقسام على الله). ذكر المصنف فيه حديث جُنْدِبَ  
 بن عبد الله، قال: قال رسول الله ﷺ «قَالَ رَجُلٌ: وَاللَّهِ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لِفَلَانَ. قَالَ اللَّهُ أَكْرَمُ الْعِزَّةِ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَىَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفَلَانَ، إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ،  
 وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ». رواه مسلم.

قوله: «يَتَأَلَّى» يحلف، والآلية بالتشديد: الحلف.

وصحَّ من حديث أبي هريرة: قال البَغْوَى فِي (شرح السُّنْنَةِ) - وساق بالسنن إلى  
 عكرمة بن عمَّار - قال: دخلتُ مسجدَ المدينة، فناداني شيخٌ فقال: يا يامامي،  
 تعال، وما أعرفه. قال: لا تقولن لرجل: وَاللَّهِ لَا يَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ أَبْدًا وَلَا  
 يدخلك الجنة.

(١) في إحدى نسخ «كتاب التوحيد» الخطيئة: باب ما جاء في الإقسام على الله بلا علم.

(٢) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٦٢١).

(٣) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (٤٩٠١) وأحمد في «المستدة» (٣٢٣/٢)، (٣٦٣) وابن المبارك في «كتاب الزهد» رقم (٩٠٠). بإسناد حسن.

قلتُ: ومن أنت يرحمك الله؟ قال: أبو هريرة. قال، فقلتُ: إنَّ هذه الكلمة يقولها أحدهما لأهله إذا غضب، أو لزوجته أو لخادمه، قال: فانى سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إنَّ رجلاً كانَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ مُتَحَابِينَ، أَحَدُهُمَا مُجْتَهِدٌ فِي الْعِبَادَةِ، وَالْآخَرُ كَانَ يَقُولُ مَذْنِبًا». فجعل يقول: أقصر عما أنت فيه. قال، فيقول: خلني ورببي. حتى وجده يوماً على ذنب استعظمنه، فقال: أقصر، فقال: خلني ورببي، أبعثت على رقيباً. فقال: والله لا يغفر الله لك ولا يدخل لك الجنة أبداً. قال: فبعث الله إليهم ملكاً، فقبض أرواحهما، فاجتمعا عنده. فقال للمذنب: ادخل الجنة برحمتي، وقال للآخر: أستطيع أن تحظر على عبدي رحمتي؟ قال: لا يارب، قال اذهبوا به إلى النار». قال أبو هريرة: والذى نفسى بيده، لنتكلّم بكلمة أو بقت دنياه وأخرته<sup>(١)</sup>.

ورواه أبو داود في (سننه)، وهذا لفظه: عن أبي هريرة رضى الله عنه، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كان رجلان في بنى إسرائيل متواхين، فكان أحدهما يُذنب، والآخر مُجْتَهِدٌ فِي الْعِبَادَةِ». فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب، فيقول: أقصر. فوجده يوماً على ذنب، فقال له: أقصر. فقال: خلني ورببي، أبعثت على رقيباً؟ فقال: والله لا يغفر الله لك، أو لا يدخل لك الجنة. فقبض أرواحهما، فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالماً، أو كنت على ما في يدي قادرًا؟ وقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة برحمتي، وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار»<sup>(٢)</sup> إلى آخره.

قوله: (في حديث أبي هريرة أنَّ القائل رجلٌ عابدٌ) يُشير إلى قوله في هذا الحديث «أَحَدُهُمَا مُجْتَهِدٌ فِي الْعِبَادَةِ».

وفي هذه الأحاديث: بيان خطر اللسان، وذلك يفيد التحرُّز من الكلام؛ كما في حديث معاذ، قلت: يا رسول الله، وإنما لمواخذون بما نتكلّم به؟ قال: «تكلّتك

(١) البغوى في «شرح السنّة» (١٤/٣٨٤) عن ضمّن بن جوس.

(٢) ما بينهما ساقطٌ من (هـ) و(ط).

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٤٩٠)، وقد مضى تغريجه.

أُمُّك يا معاذ، وهل يَكُبُّ الناس في النار على وجوههم - أو قال: على مناخرهم -  
إلا حصائدُ الستهم؟<sup>(١)</sup> والله أعلم.

---

(١) أخرجه الترمذى فى «الجامع» رقم (٢٦١٩) وقال: هذا حديث حسن صحيح. وابن ماجة فى «السنن» رقم (٤٠٢١) وأحمد فى «المسند» (٥/٢٣١، ٢٣٦، ٢٣٧)، والطیالسى فى «السنن» رقم (٥٦٠) والنسائى فى «السنن الكبرى» كما فى «تحفة الأشراف» (٨/٤١٠) وابن أبي الدنيا «كتاب الصمت» رقم (٦) والحاکم فى «المستدرک» (٤١٢/٢) وصححه وافقه الذهبي.



(٦٤)

## باب لا يستشفع بالله على خلقه

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب لا يستشفع بالله على خلقه.

عن جُبَيرِ بنِ مُطْعِمٍ، قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيًّا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللَّهِ، نُهِكْتُ الْأَنْفُسُ، وَجَاعَ الْعِيَالُ، وَهَلَكَتُ الْأَمْوَالُ، فَاسْتَسْأَنَ لَنَا رِبُّكَ، فَإِنَا نَسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى اللَّهِ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «سُبْحَانَ اللَّهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ!» فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ، حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ. ثُمَّ قَالَ: «وَيَحْكُمُ، أَنْدَرِي مَا اللَّهُ؟ إِنَّ شَأْنَ اللَّهِ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ». وَذَكَرَ الْحَدِيثُ، رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: (باب لا يستشفع بالله على خلقه). وذكر الحديث، وسيأتي أبي داود في (سننه) أتم ما ذكره المصنف رحمه الله، ولفظه: عن جُبَيرِ بنِ مُحَمَّدٍ بنِ جَبَيرٍ بْنِ مُطْعِمٍ، عن أَبِيهِ، عن جَدِّهِ، قَالَ: أَتَى النَّبِيُّ ﷺ أَعْرَابِيًّا، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللَّهِ، جُهِدْتُ الْأَنْفُسُ، وَضَاعَتِ الْعِيَالُ وَنُهِكْتُ الْأَمْوَالُ، وَهَلَكَتُ الْأَنْعَامُ، فَاسْتَسْأَنَ اللَّهُ لَنَا، فَإِنَا نَسْتَشْفَعُ بِكَ عَلَى اللَّهِ، وَنَسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَيْكَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «وَيَحْكُمُ! أَنْدَرِي مَا تَقُولُ؟» وَسَبَحَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ، ثُمَّ قَالَ: «وَيَحْكُمُ! إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ، إِنَّ شَأْنَ اللَّهِ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، وَيَحْكُمُ، أَنْدَرِي مَا اللَّهُ؟ إِنَّ عَرْشَهُ عَلَى سَمَوَاتِهِ لَهُكُذا - وَقَالَ بِأَصْبَعِهِ مِثْلَ الْقَبَةِ عَلَيْهِ - وَأَنَّهُ لِيَنْطُ بِهِ أَطْيَطُ الرَّاحِلَ<sup>(٢)</sup> بِالرَّاكِبِ». [١٨٢/ب]

(١) أَبُو دَاوُدُ فِي «السِّنَنِ» رَقْمُ (٤٧٢٦)، وَصَحَّحَهُ أَبْنُ الْقِيمِ فِي «تَهْذِيبِ السِّنَنِ» (٧/٩٥). وَابْنُ كَثِيرِ فِي «الْأَثْرَيْنِ» (١/٨).

(٢) أَطْ الرَّاحِلَ وَنَحْوُهُ، يَنْطُ أَطْيَطًا: صَوْتُ «الْقَامِسِ الْمُجِيْطِ» (١/١٥٦).

قال ابنُ يسار<sup>(١)</sup> في حديثه: «إِنَّ اللَّهَ فُوقَ عَرْشِهِ، وَعَرْشُهُ فُوقَ سَمَاوَاتِهِ».

قال الحافظُ الذهبي: رواه أبو داود - بِإِسْنَادِ حَسْنٍ عَنْهُ - فِي (الرَّدِّ عَلَى الجَهْمِيَّةِ)، مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْحَاقِ بْنِ يَسَارٍ.

قوله: «وَيَبْحَثُ إِنَّهُ لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى أَحَدٍ مِّنْ خَلْقِهِ» فَإِنَّهُ تَعَالَى رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكُهُ، وَالْخَيْرُ كُلُّهُ بِيَدِهِ. لَا مَانِعٌ لَّا أَعْطَى، وَلَا مَعْطُى لَّا مَنْعُ، وَلَا رَادٌ لَّا قَضَى وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ، إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا قَدِيرًا.

إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له: كُنْ، فيكون. والخلقُ وما في أيديهم مُلْكُه يتصرف فيه كيف يشاء. وهو الذي يشفع الشافع إليه، ولهذا أنكر على الأعرابي قوله هذا، وسبح الله كثيراً وعظمته؛ لأن هذا القول لا يليق بالخالق سبحانه وبحمدته، إن شأن الله أعظم من ذلك.

وفي هذا الحديث: إثباتُ علوِّ الله على خلقه، وأنَّ عرشه فوق سمواته. وفيه: تفسيرُ الاستواء بالعلو؛ كما فسره الصحابةُ والتابعونَ والأئمةُ.

خلافاً للمعطلة: من الجهمية، والمعزلة، ومن أخذ عنهم كالأشاعرة ونحوهم. من أخذ في أسماء الله وصفاته، وصرفها عن المعنى الذي وضعت له ودللت عليه، من إثبات صفات الله تعالى، التي دلت على كماله جل وعلا.

كما عليه السلفُ الصالحُ والأئمةُ، ومن تبعهم من تمسَّك بالسنة. فلأنَّهم أثبتوا ما أثبته الله لنفسه، وأثبتته له رسوله من صفات كماله، على ما يليق بجلاله وعظمته. إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل.

قال العلامة ابن القيم في (مفتاح دار السعادة) - بعد كلام سبق فيما يُعرفُ العبد بنفسه وبربه من عجائب مخلوقاته - قال بعد ذلك :

والثاني: أن يتجاوز هذا إلى النظر بال بصيرة الباطنة، فتفتح له أبواب السماء، فيجول في أقطارها وملكتها وبين ملاتكتها.

(١) (ط): ابن بشار. تحريف، وهو محمد بن اسحاق بن يسار، أبو بكر المطلي، مولاهم، صدوق يدلس ت (٤٦٧)، (تقريب) (١٥٠).

ثم يُفتح له باب بعد باب ، حتى ينتهي به سير القلب إلى عرش الرحمن . فينظر سعته وعظمته ، وجلاله ومجداته ورفعته . يرى السموات السبع والأرضين السبع بالنسبة إليه ، كحلقة ملقاء بأرض فلأة . ويり الملائكة حافين من حول العرش ، لهم زَجْلٌ بالتسبيح والتحميد والتقديس والتكبير .

والأمر ينزل من فوقه بتدبير المالك والجنود ، التي لا يعلمها إلا ربها وملكيها . فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين / ، وإعزاز قوم وإذلال آخرين ، وإنشاء مُلك [١٨٣/١] وسلب ملك . وتحويل نعمة من محل إلى محل .

وقضاء الحاجات ، على اختلافها وتبانيها وكثرتها : من جبر كسير ، وإغناط فقير ، وشفاء مريض ، وتفریج كرب ، ومحفنة ذنب ، وكشف ضُرُّ ، ونصر مظلوم ، وهداية حيران ، وتعليم جاهل ، ورد آبق ، وأمان خائف ، وإجارة مستجير ، ومدد لضعيف وإغاثة للهوف ، وإعانة لعاجز ، وانتقام من ظالم ، وكف لعدوان .

فهي مراسيم دائرة بين العدل والفضل والحكمة والرحمة ، تنفذ في أقطار العالم ، لا يشغله سمع شيء منها عن سمع غيره ، ولا تغله كثرة المسائل والحوائج ، على اختلافها وتبانيها واتحاد وقتها . ولا تبرم بياخاح الملحقين ، ولا تنقص ذرة من خزانته ، لا إله إلا هو العزيز الحكيم .

فحينئذ يقوم القلب بين يدي الرحمن مُطْرِقاً لهيته ، خاشعاً لعظمته عان لعزته . فيسجد بين يدي الملك الحق المُبِين ، سجدة لا يرفع رأسه منها إلى يوم المزيد . فهذا سَفَرُ القلب ، وهو في وطنه وداره ومحل ملكه ، وهذا من ( أعظم آيات الله ، وعجائب صنعه . فيما له من سفر ما أُبَرَّكَه وأُرْوَحَه ،<sup>١</sup> وأعظم ثمرته وربحه ، وأجل منفعته وأحسن عاقبته . سفر هو حياة الأرواح ، ومنتاح السعادة وغنية العقول والآليات ، لا كالسفر الذي هو قطعة من العذاب . انتهى كلامه رحمة الله تعالى )<sup>(٢)</sup> .

واما الاستشفاع بالرسول ﷺ في حياته ، فالمراد به : استجلاب دعائه ، وليس خاصاً به ﷺ . بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له ، فلا بأس أن يطلب منه

(١) ما بينهما ساقط من (ط).

(٢) ابن القيم في « منتاح دار السعادة » (٢١٧).

أن يدعو للسائل بالطلاب الخاصة أو العامة؛ كما قال النبي ﷺ لعمر لما أراد أن يعتمر من المدينة: «لا تنسنا يا أخي من صالح دعائك»<sup>(١)</sup>.

وأما الميت: فإنما يشرع في حقه الدعاء له على جنازته، وعلى قبره وفي غير ذلك. وهذا هو الذي يشرع في حق الميت، وأماماً دعاؤه: فلم يشرع، بل قد دلَّ الكتابُ والسُّنَّةُ على النهي عنه، والوعيد عليه؛ كما قال تعالى: «وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلَكُونَ مِنْ قَطْمِيرٍ \* إِنَّ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُونَ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِّكُمْ وَلَا يُبْتَلُوكُمْ مِثْلُ خَيْرِهِمْ» [فاطر: ١٣ - ١٤]

[١٨٣/ب] أي: يُنكِّره، ويُعادى من فعله؛ كما في آية الأحقاف: «وَإِذَا حُشِرَ / النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٌ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ» [الأحقاف: ٦] فكلُّ ميتٍ أو غائبٍ، لا يسمع ولا يستجيب ولا ينفع ولا يضر.

والصحابة رضي الله عنهم لا سيما أهل السوابق منهم كالخلفاء الراشدين، لم يُنقل عن أحد منهم ولا عن غيرهم: أنهم أنزلوا حاجتهم بالنبي ﷺ بعد وفاته، حتى في أوقات الجدب؛ كما وقع لعمر رضي الله عنه لما خرج ليستسقى بالناس، خرج بالعباس عمَّ النبي ﷺ فأمره أن يستسقى<sup>(٢)</sup>، لأنَّه حيٌّ حاضر يدعو ربِّه، فلو جاز أن يستسقى بأحدٍ بعد وفاته لاستسقى عمر رضي الله عنه في السابقين الأولين بالنبي ﷺ.

وبهذا يظهر الفرقُ بين الحى والميت؛ لأنَّ المقصود من الحى دعاؤه إذا كان حاضراً. فإنهم في الحقيقة إنما توجهوا إلى الله بطلب الدعاء من يدعوه ويتضرَّع إليه، وهو كذلك يدعون ربِّهم.

فمن تعدَّ المشرع إلى ما لا يشرع، ضل وأضل. فلو كان دعاء الميت خيراً لكان الصحابة إليه أسبقَ وعليه أحقر، وبهم أليق، وبحقه أعلم وأقوم. فمن تمسَّك بكتاب الله نجا، ومن تركه واعتمد على عقله هلك، وبالله التوفيق.

(١) أخرجه أبو داود في «السنن» رقم (١٤٩٨) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٥٥٧) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

(٢) أخرجه البخارى في «الصحيح» رقم (١٠١٠، ٣٧١) عن أنس.

(٦٥)

## باب

# ما جاء في حماية المصطفى ﷺ حوى التوحيد وسده طرق الشرك

قال المصنف رحمه الله تعالى: باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ<sup>(١)</sup> حمى التوحيد، وسده طرق الشرك.

عن عبد الله بن الشخير، قال: انطلقتُ في وفد بنى عامر إلى رسول الله ﷺ، فقلنا: أنت سيدُنَا. فقال: «السَّيِّدُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى»، قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طولاً، فقال: «قولوا بقولكم، أو بعض قولكم، ولا يستجربنكم الشيطان». رواه أبو داود بسندي جيد<sup>(٢)</sup>.

وعن أنس، أنَّ ناساً قالوا: يارسول الله، يا خيرنا، وابنَ خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا. فقال: «يأيها الناس، قولوا بقولكم ولا يستهويينكم الشيطان، أنا محمد عبد الله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عزَّ وجلَّ» رواه النسائي بسندي جيد<sup>(٣)</sup>.

ش: قوله: (باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد وسده طرق الشرك) حمايته ﷺ حمى التوحيد، مما يشوبه من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص. وهذا كثيرٌ في السنة الثابتة عنه ﷺ، كقوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبدٌ فقولوا: عبد الله ورسوله»

(١) في بعض النسخ المخطية لكتاب «التوحيد»: حماية النبي ﷺ.

(٢) أبو داود في «السنن» رقم (٤٨٠٦) قال ابن حجر في «فتح الباري» (١٧٩/٥): رجاله ثقات، وقد صححه غير واحد.

(٣) النسائي في «عمل اليوم والليلة» رقم (٢٤٨، ٢٤٩) قال ابن عبد الهادى في «الصارم» (٢٤٦): إسناده صحيح.

وتقدم، قوله: «إنه لا يُستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل»<sup>(١)</sup> ونحو ذلك. ونهى عن التمادح، وشدّد القول فيه؛ كقوله لمن مدح إنساناً: «وإليك قطعت عنق صاحبك»<sup>(٢)</sup> والحديث أخرجه أبو داود، عن عبد الرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه: أنَّ رجلاً أتى على رجل عند رسول الله ﷺ، فقال له «قطعت عنق صاحبك - ثلثاً»<sup>(٣)</sup>.

وقال: «إذا لقيتم المداحين فاحتوا في وجوههم التراب» أخرجهم مسلم، والترمذى، وابن ماجة، عن المقداد ابن الأسود<sup>(٤)</sup>.

وفي هذه الأحاديث: نهى أن يقولوا: أنت سيدنا، وقال: «السيدُ الله تبارك وتعالى» ونهاهم أن يقولوا: وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً، وقال: «لا يستجرينكم الشيطان».

وكذلك قوله، في حديث أنس: أنَّ ناساً قالوا: يا رسول الله، يا خيرنا وابن خيرنا وسيدنا وابنَ سيدنا فقال/ «يا أيها الناس قولوا بقولكم ولا يستهينكم الشيطان» كره ﷺ أن يواجهوه بالمدح، فتفصى بهم إلى الغلو.

وأخبر ﷺ أنَّ مواجهة المادح للمدوح بمدحه - ولو بما فيه - من عمل الشيطان؛ لما تفضي محبةُ المدح إليه من تعاظم المدوح في نفسه وذلك يُنافي كمال التوحيد. فإن العبادة لا تقوم إلا بقطب رحابها الذي لا تدور إلا عليه، وذلك غايةُ الذل في غايةِ المحبة. وكمال الذل يقتضي: الخضوع والخشية والاستكانة لله تعالى، وأنه لا يرى نفسه إلا في مقام الذم لها، [والمعاتبة لها]<sup>(٥)</sup> في حق ربه. وكذلك الحبُّ لا تحصل غايته إلا إذا كان يحب ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله من الأقوال والأعمال والإرادات.

(١) مضى تحريره.

(٢) أخرجه البخارى في «ال الصحيح» رقم (٢٦٦٢، ٦٠٦١، ٦١٦٢) ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٣٠٠٠) من حديث أبي بكرة.

(٣) أبو داود في «السنن» رقم (٤٨٠٥).

(٤) مسلم في «ال الصحيح» رقم (٣٠٠٢) والترمذى في «الجامع» رقم (٢٣٩٥) وابن ماجة رقم (٣٧٤٢).

(٥) إضافة من (ض)، و(هـ)، و(ط).

ومحبة المدح من العبد لنفسه يُخالف ما يحبه الله منه، والمادح يغره من نفسه فيكون آثماً. فمَقامُ العبودية يقتضي كراهة المدح رأساً، والنهي عنه صيانة لهذا المقام. فمتى أخلص الذل لله، والمحبة له: خلصت أعماله وصحت. فمتى أدخل عليها ما يشوبها من هذه الشوائب: دخل على مقام العبودية بالنقص أو الفساد.

وإذا أداء المدح إلى التعاظم في نفسه، والاعجاب بها: وقع في أمر عظيم، ينافي العبودية الخاصة؛ كما في الحديث: «الكُبْرِيَاءُ رَدَائِيٌّ وَالْعَظَمَةُ إِزَارِيٌّ، فَمَنْ نَازَعْنَا شَيْئًا مِنْهُمَا عَذَبَهُ»<sup>(١)</sup>، وفي الحديث: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كَبْرٍ»<sup>(٢)</sup>.

وهذه الآفة قد تكون محبة المدح سبباً لها، وسلاماً إليها. والعجب يأكل الحسنات، كما تأكل النار الحطب.

وأما المادح، فقد يُفضي به المدح إلى أن يُنزل المدوح متزللاً لا يستحقها. كما يوجد كثيراً في أشعارهم، من الغلو الذي نهى عنه الرسول ﷺ وحذر أمنه أن يقع منهم. فقد وقع الكثير منه، حتى صرحو فيه بالشرك في الربوبية والإلهية والملك، كما تقدّمت الإشارة إلى شيءٍ من ذلك.

والنبي ﷺ لما أكمل الله له مقام العبودية، صار يكره أن يُمدح؛ صيانة لهذا المقام. وأرشد الأمة إلى ترك ذلك نُصحاً لهم، وحمايةً لمقام التوحيد عن أن يدخله ما يفسده أو يضعفه، من الشرك ووسائله: «فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قُوْلًا غَيْرَ الَّذِي قُيلَ لَهُمْ» [البقرة: ٥٩] ورأوا أنَّ فعل ما نهاهم ﷺ عن فعله قرابةً من أفضل القربات، وحسنه من أعظم الحسنات.

وأما تسمية العبد بالسيد، فاختلَفَ العلماء في ذلك:

قال العلامة ابن القيم في (بدائع الفوائد): اختلَفَ النَّاسُ في جواز إطلاق السيد على البشر . فمنعه قومٌ، ونقل عن مالك /؛ واحتجوا بقول النبي ﷺ لما قيل له: يا سيدنا، قال: «السيد الله»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٤٠٩٠) وأبو داود في «السنن» رقم (٢٦٢٠) واللَّفْظُ له، من حديث أبي هريرة.

(٢) أخرجه مسلم في «الصحيح» رقم (٩١) من حديث ابن مسعود.

(٣) سبق تخريرجه.

وجوَّه قومٌ، واحتجوا بقول النبي ﷺ للأنصار «قوموا إلى سيدكم»<sup>(١)</sup> وهذا أصحُّ من الحديث الأول.

قال هؤلاء: السيد أحدُ ما يضاف إليه، فلا يقال للتميمي سيدٌ كندة، ولا يقال: الملك سيد البشر. قال: وعلى هذا فلا يجوز أن يطلق على الله هذا الإسم.

وفي هذا نظر؛ فإنَّ السيد إذا أطلق عليه تعالى فهو في منزلة المالك، والموالٍ، والرب، لا يعني الذي يطلق على المخلوق. انتهى<sup>(٢)</sup>.

قلتُ: فقد صحَّ عن ابن عباس رضي الله عنهما، أنه قال في معنى قول الله تعالى: «قلْ أَغْيِرَ اللَّهَ أَبْغَى رِبًا» [الأنعام: ١٦٤] أي: إليها وسيده<sup>(٣)</sup>. وقال في قول الله تعالى: «إِنَّهُ الصَّمَدُ» أَنَّهُ السيد، الذي كملَ في جميع أنواع السُّوَدَّ<sup>(٤)</sup>. وقال أبو وايل<sup>(٥)</sup>: هو السيد الذي انتهى سُوَدَّه<sup>(٦)</sup>.

وأماً استدلالهم بقول النبي ﷺ للأنصار «قوموا إلى سيدكم» فالظاهر: أنَّ النبي ﷺ لم يواجه سعداً به، فيكون في هذا المقام تفصيل. والله أعلم.

(١) أخرجه البخاري في «الصحيح» رقم (٣٠٤٢، ٤١٢١، ٢٨٠٤، ٦٢٦٢) ومسلم في «الصحيح» رقم (١٧٦٨) من حديث أبي سعيد الخدري.

(٢) ابن القيم، «بدائع الفوائد» (٢١٣/٣).

(٣) ذكره البغوي في «التفسير» (١٤٧/٢).

(٤) أخرجه ابن جرير في «التفسير» (٣٤٦/٣٠) وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ في «المعجمة» كما في « الدر المثور» (٦٨٢/٨).

(٥) شقيق بن سلامة الأسدي الكوفى، ثقة محضرم، مات في خلافة عمر بن عبد العزىز، وله مائة سنة. «تقرير» (٢٦٨).

(٦) أخرجه ابن جرير في «التفسير» (٣٤٦/٣٠) والبخاري في «الصحيح» (٨/٧٣٩) معلقاً، وابن أبي عاصم في «السنة» (١/٢٢٩).

(٦٦)

## باب

### ما جا، في قول الله تعالى: «وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيمة»

قال المصنف رحمة الله تعالى: باب ما جاء في قول الله تعالى: «وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيمة والسموات مطويات بيمنه سبحانه وتعالى عما يُشركون». [الرُّمُز: ٦٧].

عن ابن مسعود، قال: جاء حَبْرٌ من الأحبار إلى رسول الله ﷺ، فقال: يا محمد، إنَّا نجدُ أنَّ الله يجعل السموات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع. فيقول: أنا الملك. فضحك النبي ﷺ حتى بدت نواجذه؛ تصديقاً لقول الخبر، ثم قرأ: «وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيمة». الآية. متفق عليه.

وفي رواية لمسلم: والجبال والشجر على إصبع، ثم يهزُّنَّ، فيقول: أنا الملك، أنا الله.

وفي رواية للبخاري: يجعل السموات على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع. آخر جاه<sup>(١)</sup>.

ش: قوله: باب ما جاء في قول الله تعالى: «وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيمة والسموات مطويات بيمنه سبحانه وتعالى عما يُشركون».

(١) البخاري في «ال الصحيح» رقم (٤٨١١، ٤٨١٢، ٧٤١٣، ٧٤١٤، ٧٤١٥)، ومسلم في «ال الصحيح» رقم (٢٧٨٦).

أى: من الأحاديث والآثار، في معنى هذه الآية الكريمة.

قال العماد ابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى: ما قَدَرَ المُشْرِكُونَ اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ، حتٰى عبدوا معه غيره. وهو العظيم الذي لا أعظم منه، القادر على كل شيء، المالك لكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته.

قال السُّدُّي: ما عَظَمُوهُ حَقًّا عَظِيمَتِهِ . وقال محمد بن كعب: لو قَدَرُوهُ حَقًّا قدره، ما كَذَبُوهُ.

وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: هم الكفار، الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم. فمن آمن أنَّ الله على كل شيء قادر، فقد قدر الله حق قدره، ومن لم يؤمن بذلك فلم يقدر الله حق قدره<sup>(١)</sup>.

وقد وردت أحاديث كثيرة متعلقة بهذه الآية، الطريق فيها وفي أمثالها: من مذهب السلف، وهو إمارتها كما جاءت من غير تكيف ولا تحريف.

- وذكر حديث ابن مسعود، كما ذكره المصنف رحمه الله في هذا الباب - قال: ورواه البخاري في (صححه) في غير موضع، ومسلم، والإمام أحمد، والترمذى، والنمسائى. كلُّهم من حديث سليمان بن مهران هو الأعمش، عن إبراهيم، عن عبيدة، عن ابن مسعود، بنحوه.

[قال الإمام أحمد: حدثنا معاوية، حدثنا الأعمش، عن إبراهيم، عن علامة، عن عبد الله<sup>(٢)</sup>، قال: جاء رجل من أهل الكتاب إلى النبي ﷺ، فقال: يا أبا القاسم، أبلغك أنَّ الله يحمل الخلائق على إصبع، والسموات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والشَّرَّى على إصبع. فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت نواجذه، قال: وأنزل الله عز وجل: «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ» الآية. وهكذا رواه البخاري، ومسلم، والنمسائى، من طرق عن الأعمش، به<sup>(٣)</sup>.]

وقال الإمام أحمد: حدثنا الحسين بن حسن الأشقر، حدثنا أبو كُديْنَة، عن

(١) أخرج هذه الآثار: ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٤/٢٥).

(٢) إضافة من (ط) «والتفسير».

(٣) مقتدى تخرجه، في أول الباب.

عطاء، عن أبي الضحى، عن ابن عباس، قال : مرّ يهودي برسول الله ﷺ وهو جالس، فقال : كيف تقول يا أبا القاسم يومً يَجْعَلُ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ عَلَى ذَهَبٍ - وأشار بالسبابة - والأرضَ على ذهَبٍ، والجبال على ذهَبٍ، وسائر الخلق على ذهَبٍ؟ كُلُّ ذلك يُشير بأصبعه. فأنزل الله عز وجل : «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ» وكذا رواه الترمذى في (التفسير)، بسنده عن أبي الضحى مسلم بن صبيح، به. وقال : حسن صحيح غريب، لا نعرف إلا من هذا الوجه<sup>(١)</sup>.

ثم قال البخارى : حدثنا سعيد بن عُفَيْر، حدثنا الليث، حدثني عبد الرحمن بن خالد بن مُسَافِر، عن ابن شهاب، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن : أنَّ أبا هريرة قال : سمعتُ رسول الله ﷺ يقول : «يَقْبِضُ اللَّهُ الْأَرْضَ، وَيَطْوِ السَّمَاءَ بِيمِينِهِ، فَيَقُولُ : أَنَا الْمَلِكُ، أَنَّى مُلُوكُ الْأَرْضِ؟» تفرد به من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر<sup>(٢)</sup>.

وقال البخارى في موضع آخر : حدثنا مُقدَّم بن محمد، حدثنا عمِّي القاسم بن يحيى، عن عُبَيْدِ اللَّهِ، عن نافع، عن ابن عمر، قال : إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ : «إِنَّ اللَّهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْأَرْضَيْنِ، وَتَكُونُ السَّمَاءُ بِيمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ : أَنَا الْمَلِكُ» تفرد به أيضاً من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر<sup>(٣)</sup>.

وقد رواه الإمام أحمد من طريق آخر، بلغط أبسط من هذا السياق وأطول، فقال : حدثنا عفان، حدثنا حماد بن سلمة، أَبِنَا إِسْحَاقَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طلحة، عن عبيد الله بن مُقْسُمٍ، عن ابن عمر : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَرَا هَذِهِ الْآيَةَ يَوْمًا عَلَى الْمِنْبَرِ «وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتِ مَطْوِيَّاتٍ بِيمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ» وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ هَكُذا بِيَدِهِ يَحْرُكُهَا، وَيَقْبِلُ بِهَا وَيَدْبِرُ «يَمْجَدُ الرَّبُّ نَفْسَهُ : أَنَا الْجَبَارُ، أَنَا الْمُكَبِّرُ، أَنَا الْمَلِكُ، أَنَا الْعَزِيزُ، أَنَا الْكَرِيمُ» فَرَجَفَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْمِنْبَرُ، حَتَّى قَلَّا : لِيَخْرُّنَ بِهِ<sup>(٤)</sup>. انتهى<sup>(٥)</sup>.

(١) أحمد في «المسندة» (٢٥١/١) والترمذى في «الجامع» رقم (٣٢٣٨).

(٢) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٤٨١٢، ٦٥١٩، ٧٣٨٢، ٧٤١٣)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٧٨٧).

(٣) البخارى في «ال الصحيح» رقم (٧٤١٢)، ومسلم في «ال صحيح» رقم (٢٧٨٨).

(٤) أحمد في «المسندة» (٢/٧٢).

(٥) ابن كثير في «التفسير» (٧/١٠٣ - ١٠٥).

قال المصنفُ رحمة الله تعالى: وَلِسْمَ، عن ابن عمر مرفوعاً: «يطوى الله السموات يوم القيمة، ثم يأخذُهنَّ بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملكُ، أين ١٨٥ ب] الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي/ الأرضين السبع، ثم يأخذهن بشماله، ثم يقول: أنا الملكُ، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟»<sup>(١)</sup>.

وروى: عن ابن عباس، قال: ما السمواتُ السبع والأرضون السبع في كفَ الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم<sup>(٢)</sup>.

وقال ابنُ جرير: حدثني يونس، أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابنُ زيد: حدثني أبي، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ما السمواتُ السبع في الكرسي، إلا كدراما سبعةُ أقيمت في تُرسٍ».

قال: وقال أبو ذر: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «ما الكرسيُ في العرش إلا كحلقة من حديد أقيمت بين ظهرَي فلَةٍ من الأرض»<sup>(٣)</sup>.

وعن ابن مسعود، قال: بين السماء الدنيا والتى تليها خمسةٌ مائة عام، وبين كل سماء خمسةٌ مائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسةٌ مائة عام، وبين الكرسي والماء خمسةٌ مائة عام، والعرشُ فوق الماء. والله فوق العرش، لا يخفى عليه شيءٌ من أعمالكم. أخرجه ابنُ مهديٍ، عن حمَّاد بن سلمة، عن عاصم، عن زر، عن عبد الله. ورواه بنحوه المسعوديُّ، عن عاصم، عن أبي وائل، عن عبد الله<sup>(٤)</sup>.

قاله الحافظ الذهبيُّ، قال: وله طرق<sup>(٥)</sup>.

وعن العباس بن عبد المطلب، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «هل تدرُون كم بين السماء والأرض؟» قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: «بينهما مسيرةُ خمسةٌ مائة سنة،

(١) سلم في «الصحيح» رقم (٢٧٨٨).

(٢) أخرجه ابن جرير الطبرى في «التفسير» (٢٤/٢٥).

(٣) ابن جرير الطبرى في «التفسير» رقم (٥٧٩٤) قال ابن كثير، في «التاريخ» (١١/١): أول الحديث مُرْسَل، وعن أبي ذر مقطوع. وقد روى عنه، من طريق آخر موصولاً آخراً.

(٤) أخرجه الدارمى في «الارد على الجهمية» (٢٦) وابن خزيمة في كتاب «التجزید» رقم (٥٩٤) والطبرانى في «الكبير» رقم (٨٩٨٧) وأبو الشيخ في «العظمة» رقم (٢٠٣، ٢٧٩) قال الهيثى في «صحیح الزوائد» (٨٦/١): ورجال رجالُ الصحيح.

(٥) النعى، «العلو للعلى الغفار» (٦٤).

ومن كل سماء إلى سماء مسيرة خمسماة سنة، وكيف كل سماء مسيرة خمسماة سنة، وبين السماء السابعة والعرش بحر. بين أسلنه وأعلاه كما بين السماء والأرض، والله تعالى فوق ذلك، وليس يخفى عليه شيء من أعمال بنى آدم». أخرجه أبو داود وغيره<sup>(١)</sup>.

ش: قوله (ولمسلم عن ابن عمر). الحديث. كذا في رواية مسلم. وقال الحميدى: وهى أتم، وهى عند مسلم من حديث سالم، عن أبيه. وأخرجه البخارى، من حديث عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر، قال: «إنَّ الله يقْبض يوم القيمة الأرضين، وتكون السماء بيِّنَتْه» وأخرجه مسلم، من حديث عبيد الله بن مُقْسَمَ.

قلت: وهذه الأحاديث وما في معناها، تدل على عظمة الله وعظم قدرته وعظم مخلوقاته. وقد تعرَّف سبحانه وتعالى إلى عباده بصفاته، وعجبات مخلوقاته.

وكلها تُعرف وتدل على كماله وأنَّه هو المعبد وحده، لا شريك له في ربوبيته وإلهيته. وتدل على إثبات الصفات على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتزييرها بلا تعطيل. وهذا هو الذي دل عليه نصوص الكتاب والسنَّة، وعلىه سلف الأمة وأئمتها ومن تبعهم بإحسان، واقتفي آثارهم على الإسلام والإيمان. وتأمل ما في هذه الأحاديث الصحيحة، من تعظيم النبي ﷺ ربه بذكر صفات كماله على ما يليق بعظمته وجلاله، وتصديقه اليهود فيما أخبروا به عن الله من الصفات التي تدل على عظمته.

وتأمل ما فيها من إثبات علو الله على عرشه، ولم يقل النبي ﷺ في شيء منها: إنَّ ظاهرها غيرُ مراد، أو أنها تدل على تشبيه صفات الله بصفات خلقه. فلو كان هذا حقيقةً بلغه أميَّته؛ فإنَّ الله أكمل له الدين وأتمَّ به النعمة، فبلغ البلاغ المبين. صلوات الله وسلامه عليه، وعلى أصحابه ومن تبعهم إلى يوم الدين. وتلقَّى الصحابة رضي الله عنهم عن نبيهم ﷺ ما وصف به ربَّه، من صفات

(١) أبو داود في «السنن» رقم (٤٧٢٣)، وأخرجه الترمذى في «الجامع» رقم (٣٣١٧) وقال: هذا حديث حسن غريب.

كماله ونعوت جلاله. فآمنوا به، وآمنوا بكتاب الله وما تضمنه من صفات ربهم جل وعلا؛ كما قال تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عَنِّي  
رَبِّنَا﴾ [آل عمران: ٧].

وكذلك التابعون لهم بإحسان وتابعوهم، والآئمة من المحدثين والفقهاء: كلهم وصفوا الله بما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله ﷺ. ولم يجحدوا شيئاً من الصفات، ولا قال أحدٌ منهم: إنَّ ظاهرها غير مراد، ولا إنه يلزم من إثباتها التشبيه. بل أنكروا على من قال ذلك غاية الإنكار، وصفقوا في ردّ هذه الشبهات المصنفات الكبار المعروفة، الموجودة بأيدي أهل السنة والجماعة.

[١] قال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله: وهذا كتابُ الله من أوله إلى آخره، وسنة رسوله ﷺ، وكلامُ الصحابة والتابعين، وكلامُ سائر الآئمة مملوء بما هو نصٌّ، أو ظاهر: أنَّ الله تعالى فوق كلِّ شيءٍ، وأنه فوق العرش فوق السموات، مستويٌ على عرشه، مثل قوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ﴾ [فاطر: ١٠].

وقوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وقوله تعالى: ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ﴾ [النساء: ١٥٨] وقوله تعالى: ﴿ذِي الْمَارِجَ \* تَغْرِيْجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ﴾. [المارج: ٣ - ٤].

وقوله تعالى: ﴿يُدِيرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاوَاتِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَرْجُعُ إِلَيْهِ﴾ [السجدة: ٥] وقوله تعالى: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ﴾ [التحل: ٥].

وقوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاوَاتِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ﴾ [البقرة: ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حِينَئِاً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسْخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ إِلَّا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارِكُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٥٤].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ

استوى على العرش يُدْبِرُ الأمر ما مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ》 [يوس : ٣] فذكر التوحيدين في هذه الآية.

وقوله تعالى: ﴿الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ [الرعد: ٢].

وقوله تعالى: ﴿تَنْزِيلًا مِّنْ حَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَاوَاتِ الْعُلُوِّ \* الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٤ - ٥].

وقوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلْنَا عَلَى الْحَمْدِ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَسَبَّحْنَاهُ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عَبَادِهِ خَيْرًا \* الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَيَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسْأَلْنَاهُ خَيْرًا﴾ [الفرقان: ٥٨ - ٥٩].

وقوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَيَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّنْ دُونِهِ مِنْ وَلَىٰ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ \* يَدْبِرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ الْفَسْنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ﴾ [السجدة: ٤ - ٥].

وقوله: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُعُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كَتَمْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعَمَّلُونَ بَصِيرٌ﴾ [الحديد: ٤] فذكر علوم علمه وعلوم قدرته، وعلوم إحاطته وعلوم رؤيته.

وقوله: ﴿أَمْتَثُمْ مِّنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تُمُورٌ \* أَمْ أَمْتَثُمْ مِّنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسْتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٌ﴾ [الملك: ١٦ - ١٧].

وقوله تعالى: ﴿تَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ [فصلت: ٤٢].

وقوله تعالى: ﴿تَنْزِيلٌ الْكِتَابُ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ [الجاثية: ٢].

[١٨٦/ب] قوله تعالى: **﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنُ لَى / صَرْحًا لَعَلَى أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ \* أَسْبَابُ السَّمَاوَاتِ فَأَطْلِعْ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَلَئِنْ لَأَظْنَهُ كَاذِبًا﴾** [غافر: ٣٧ - ٣٦]. انتهى  
كلامه رحمة الله <sup>(١)</sup>.

قلت: وقد ذكر الأئمة رحمهم الله تعالى - فيما صنفوه في الرد على نفاة  
الصفات من الجهمية والمعزلة والأشاعرة ونحوهم - أقوال الصحابة والتابعين:

فمن ذلك: ما رواه الحافظ الذهبي في (كتاب العلو)، وغيره - بالأسانيد  
الصحيحة - عن أم سلمة زوج النبي ﷺ، أنها قالت في قوله تعالى: **﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾** قلت: الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول، والاقرار  
به إيمان، والجحود به كفر. رواه ابن المنذر، واللالكائني، وغيرهما بأسانيد  
صحاح <sup>(٢)</sup>.

قال: وثبت عن سفيان بن عيينة، أنه قال: لما سُئلَ ربيعةُ ابن أبي عبد  
الرحمن: كيف الاستواء؟ قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن  
الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ، وعلىينا التصديق <sup>(٣)</sup>.

وقال ابن وهب: كُنَّا عند مالك، فدخل رجل، فقال: يا أبا عبد الله **﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾** كيف استوى؟ فاطرق مالك، وأخذته الرُّحْضَاء <sup>(٤)</sup>، وقال:  
الرحمن على العرش استوى، كما وصف نفسه، ولا يقال: كيف؟ وكيف عنه  
مرفوع. وأنت صاحب بدعة، أخرجوه. رواه البيهقي بإسناد صحيح، عن ابن  
وهب <sup>(٥)</sup>

ورواه عن يحيى بن يحيى أيضاً، ولفظه، قال: الاستواء غير مجهول، والكيف

(١) ابن تيمية، «مجموع الفتاوى» (١٢/٥) وما بعدها. ونقله ابن القيم في «اجتماع الجيوش» (٩٦).

(٢) الذهبي في كتاب «العلو للعلى الغفار» (٦٥)، واللالكائني في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (٦٦٣)، قال ابن  
تيمية رحمة الله تعالى في «الفتاوى» (٥/٣٦٥): ليس بإسناده مما يعتمد عليه.

(٣) أخرجه البيهقي في «الأسماء الصفات» (٥١٦) واللالكائني في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (٦٦٥)، قال ابن  
تيمية - رحمة الله تعالى في «الفتاوى» (٥/٣٦٥): ثابت عن ربيعة.

(٤) الرُّحْضَاء: عرق المحموم. «غريب الحديث» الخطابي (٥٨٢/٢).

(٥) البيهقي في «الأسماء والصفات» (٥١٦) قال ابن حجر في «فتح الباري» (٤٠٦/١٣): إسناده جيد.

غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة<sup>(١)</sup>.

قال الذهبي: فانظروا إليهم، كيف أثبتوا الاستواء لله، وأخبروا أنه معلوم لا يحتاج لفظه إلى تفسير، ونفوا عنه الكيفية.

قال البخاري في (صححه): قال مجاهد **﴿استوى﴾** علا على العرش<sup>(٢)</sup>

وقال إسحاق بن راهويه: سمعت غير واحد من المفسرين، يقول: **﴿الرحمن على العرش استوى﴾** أي: ارتفع<sup>(٣)</sup>.

وقال محمد بن جرير الطبرى، فى قوله تعالى: **﴿الرحمن على العرش استوى﴾** أي: علا وارتفع<sup>(٤)</sup>.

وشهاده فى أقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم، فمن ذلك: قول عبد الله بن رواحة رضى الله عنه:

شهدت بأنَّ وعد الله حقٌّ  
وأنَّ النَّارَ مثوى الكافِرِينَا  
و فوقَ العرشَ طافَ ربُّ الْعَالَمِينَا  
و تحمله ملائكةٌ شدادٌ  
ملائكةُ إِلَهٍ مسُوَمِينَا<sup>(٥)</sup>

وروى الدارمى، والحاكم، والبيهقي بأصل إسناد، إلى على بن الحسن بن شقيق، قال: سمعت ابن المبارك يقول: نعرف ربنا بأنه فوق سبع سمواته، على العرش استوى، بائن من خلقه. لا نقول كما قالت الجهمية<sup>(٦)</sup>.

قال الدارمى: حدثنا حسن بن الصباح البزار، حدثنا على بن الحسن بن شقيق، عن ابن المبارك: قيل له: كيف نعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق السماء [١/١٨٧] السابعة، على العرش بائن من خلقه<sup>(٧)</sup>.

(١) البيهقي في «المصدر السابق».

(٢) البخاري في «ال الصحيح» (٤٠٣/١٣).

(٣) أخرجه اللالكاني في «شرح أصول الاعتقاد» رقم (٦٦٢).

(٤) ابن جرير الطبرى في «التفسير» (١٣٨/١٦).

(٥) أخرجه الدارمى في «الرد على الجهمية» (٢٧)، والذهبى في «سير النبلاء» (٢٣٨/١).

(٦) الدارمى في «الرد على الجهمية» (٢٣)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (٨) وصححه ابن تيمية في «الجمالية» (٤١).

(٧) الدارمى في «الرد على الجهمية» (٢٣).

وقد تقدم قول الأوزاعي: كُنَّا - والتابعون متوافرون - نقول: إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى ذِكْرُهُ  
فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة<sup>(١)</sup>.

وقال أبو عمر الطَّلْمَانِي<sup>(٢)</sup> في كتاب (الأصول): أجمع المسلمون من أهل  
السُّنَّةِ، على أَنَّ اللَّهَ اسْتَوَى عَلَى عَرْشِهِ بِذَاتِهِ.

وقال في هذا الكتاب أيضاً: أجمع أهل السُّنَّةِ، على أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى اسْتَوَى عَلَى  
عَرْشِهِ عَلَى الْحَقِيقَةِ، لَا عَلَى الْمَجَازِ. ثُمَّ ساق بِسَنَدِهِ، عَنْ مَالِكٍ، قَوْلُهُ: اللَّهُ فِي  
السَّمَاوَاتِ، وَعَلِمَهُ فِي كُلِّ مَكَانٍ.

ثُمَّ قال في هذا الكتاب: أجمع المسلمون من أهل السُّنَّةِ، أَنَّ مَعْنَى قَوْلِهِ:  
**«وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ»** وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ الْقُرْآنِ: أَنَّ ذَلِكَ عِلْمُهُ، وَأَنَّ اللَّهَ فَوْقَ  
السَّمَاوَاتِ بِذَاتِهِ، مَسْتَوْ عَلَى عَرْشِهِ كَيْفَ شَاءَ. وَهَذَا لَفْظُهُ فِي كِتَابِهِ<sup>(٣)</sup>.

وهذا كثيرٌ في كلام الصحابة، والتابعين والأئمة: أثبتو ما أثبته الله في كتابه  
وعلى لسان رسوله على الحقيقة، على ما يليق بجلال الله وعظمته، ونفوا عنه  
مشابهة المخلوقين. ولم يمثّلوا ولم يكثروا، على ما ذكرنا ذلك عنهم في هذا  
الباب.

وقال الحافظ الذهبي<sup>(٤)</sup>: وأول وقت سمعت مقالة من أنكر أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى فَوْقَ  
الْعَرْشِ: هو الجعد بن درهم، وكذلك أنكر جميع الصفات. فقتله خالد بن عبد  
الله القسري، وقصته مشهورة<sup>(٥)</sup>.

وأخذ عنه هذه المقالة: الجهم بن صفوان، إمامُ الجهمية. فأظهرها واحتج لها  
بالشبهات، وكان ذلك في آخر عصر التابعين. فأنكر مقالته أئمَّةُ ذَلِكَ الْعَصْرِ، مِثْلُ  
الأوزاعي، وأبي حنيفة، ومالك، والليث بن سعد، والثورى، وحمَّادُ بْنُ زِيدَ،  
وحمَّادُ بْنُ سَلْمَةَ، وابن الْمَارِكَ، وَمِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ أَئِمَّةِ الْهَدِيَّ.

(١) أخرجه البيهقي في «الاسماء والصفات» (٥١٥) بـسند جيد، كما قال ابن حجر في «فتح الباري»  
٤٠٦/١٣).

(٢) أحمد بن محمد بن عبد الله المعافري الاندلسي، حافظ محدث إمام ت (٤٢٩هـ) «سير النبلاء»  
٥٦٦/١٧).

(٣) نقله ابن القيم في «اجتماع الجيوش الإسلامية» (١٤٢).

(٤) ينظر: «تاريخ ابن كثير» (٢١/١٠).

فقال الأوزاعي<sup>١</sup>، إمام أهل الشام على رأس الخمسين ومائة عند ظهور هذه المقالة: ما أخبرنا عبد الواسع الأبهري بسنده، إلى أبي بكر البهقى: أثبأنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنى محمد بن على الجوهري - بيغداد - حدثنا إبراهيم بن الهيثم، حدثنا محمد بن كثير المصيصى، سمعتُ الأوزاعى يقول: كنا - والتابعون متواترون - نقول: إنَّ الله فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاتة. أخرجه البهقى في (الصفات)، ورواته أئمة ثقات<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الشافعى رحمة الله تعالى: الله أسماءٌ وصفات، لا يسع أحداً ردها. ومن خالف بعد ثبوت الحجة عليه كفر، وأما قبل قيام الحجة فإنه يُعذر بالجهل. وثبتت هذه الصفات /، ونفى عنه التشبيه؛ كما نفى عن نفسه، فقال: «ليس [١٨٧/ب] كِمِثْلِه شَيْءٌ» [الشوري: ١١] انتهى من (فتح البارى)<sup>(٢)</sup>.

قوله: (وعن العباس بن عبد المطلب)، ساقه المصنف مختصرًا، والذي في (سنن أبي داود): عن العباس بن عبد المطلب، قال: كنتُ في البطحاء، في عصابة فيهم رسول الله ﷺ. فمررت بهم سحابة، فنظر إليها، فقال: «ما تُسمون بهذه؟» قالوا: السحاب، قال: «والملائكة». قالوا: والمزن، قال: «والعنان» قالوا: والعنان - قال أبو داود: لم أتفق العنان جيداً - قال: «هل تدركون ما بعْدَ ما بين السماء والأرض؟» قالوا: لا ندرى، قال: «إنَّ بَعْدَ مَا بَيْنَهُمَا إِمَّا واحِدة، أَوْ اثْنَان، أَوْ ثَلَاثَ وسَبْعُونَ سَنَةً، ثُمَّ السَّمَاءُ فَوْقَهَا كَذَلِكَ» حتى عدَّ سبع سماوات. «ثُمَّ فَوْقَ السَّابِعَةِ بَحْرٌ، بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ مِثْلُ مَا بَيْنَ سَمَاءِ إِلَيْهِ سَمَاءً. ثُمَّ فَوْقَ ذَلِكَ ثَمَانِيَّةُ أَوْعَالٍ، بَيْنَ أَظْلَافِهِمْ وَرُكْبَهِمْ مِثْلُ مَا بَيْنَ سَمَاءِ إِلَيْهِ سَمَاءً. ثُمَّ عَلَى ظَهُورِهِمْ الْعَرْشُ، بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلَاهُ، كَمَا بَيْنَ سَمَاءِ وَسَمَاءً. ثُمَّ اللَّهُ تَبارَكَ وَتَعَالَى، فَوْقَ ذَلِكَ». .

وأخرجه الترمذى، وابن ماجة، وقال الترمذى: حسنٌ غريبٌ، وقال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود بإسناد حسن<sup>(٣)</sup>.

(١) مفضى تحريرجه.

(٢) ابن حجر في «فتح البارى» (٤٠٧/١٣).

(٣) مفضى تحريرجه في أول الباب.

وروى الترمذىُ نحوه، من حديث أبى هريرة، وفيه «بُعْدٌ ما بين سماءٍ إلى سماءٍ خمسماةٍ عامٍ» ولا مُنافاةٌ بينهما؛ لأنَّ تقدير ذلك بخمسماةٍ عامٍ، هو على سير القافلةِ مثلاً، ونَيْفٌ وسبعون سنة على سير البريد. لأنَّه يصحُّ أنْ يقال: بيتنا وبين مصر عشرون يوماً باعتبار سير العادة، وثلاثة أيام باعتبار سير البريد. وروى شريكُ بعض هذا الحديث، عن سماك فوفقه، هذا آخرُ كلامه.

قلتُ: فيه التصريح بأنَّ الله فوق عرشه، كما تقدَّم في الآيات المحكمات والأحاديث الصحيحة، وفي كلام السلف من الصحابة والتابعين وتبعيهم.

وهذا الحديث له شواهدُ في (الصحيحين) وغيرهما، ولا عبرة بقول من ضعفه؛ لكثرَة شواهده التي يستحيل دفعها، وصرفها عن ظواهرها.

وهذا الحديثُ كأمثاله: يدلُّ على عظمة الله وكماله، وعظيم مخلوقاته، وأنَّه المتصف بصفاتِ الكمال التي وصف بها نفسه في كتابه، ووصفه بها رسوله ﷺ.

وعلى كمال قدرته، وأنَّه هو المعبود وحده لا شريك له، دون كلِّ ما سواه.

وبالله التوفيق، ولا حول ولا قوَّةٌ إلا بالله العلي العظيم، وحسينا الله ونعم الوكيل.

وصلَى الله على سيد المرسلين وإمام المتقيين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. تم كتابُ (فتح المجيد) بعون الملك الحميد.

## **الفهارس العامة**

- ١ - فهرس الآيات الكريمة.
- ٢ - فهرس الأحاديث المسندة.
- ٣ - فهرس المسائل الأصولية.
- ٤ - فهرس المسائل الفقهية.
- ٥ - فهرس الأبواب.



## ١ - فهرس الآيات الكريمة

| الآية                                                         | الصفحة    | رقمها                | سورة الفاتحة |
|---------------------------------------------------------------|-----------|----------------------|--------------|
| إياك نعبد وإياك نستعين<br>٥٥٧ ، ٤٠٧ ، ٢٠٨                     | ٥         | ٥                    | سورة البقرة  |
| ألم * ذلك الكتاب.<br>٤٨.                                      | ٢ - ١     | ٤٨.                  |              |
| وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض قالوا:<br>٤٦٤                 | ١١        | ٤٦٤                  |              |
| يا أيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم.<br>٤٨٧ ، ١٣١ ، ١٠٣ ، ٤١ | ٢٢ - ٢١   | ٤٨٧ ، ١٣١ ، ١٠٣ ، ٤١ |              |
| فانقروا النار التي وقودها الناس.<br>٧٤                        | ٢٤        | ٧٤                   |              |
| هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعا.<br>٦١٨                     | ٢٩        | ٦١٨                  |              |
| وابيائي فارهبون.<br>٣٩٥                                       | ٤٠        | ٣٩٥                  |              |
| ولا تلبسو الحق بالباطل وتكتموا.<br>٢٢٨                        | ٤٢        | ٢٢٨                  |              |
| فبدل الذين ظلموا قولًا غير الذي.<br>٦١١                       | ٥٩        | ٦١١                  |              |
| وإن منها لما يهبط من خشية الله.<br>٢٢٩                        | ٧٤        | ٢٢٩                  |              |
| بلى من كسب سيئة وأحاطت به.<br>٥٥٦                             | ٨١        | ٥٥٦                  |              |
| أفتومنون ببعض الكتاب.<br>٥٧٣ ، ٤٧٨                            | ٨٥        | ٥٧٣ ، ٤٧٨            |              |
| وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا.<br>٣١٦ ، ٣١٥              | ١٠٢       | ٣١٦ ، ٣١٥            |              |
| ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم.<br>٢٨٧                           | ١٢٩       | ٢٨٧                  |              |
| قل أللهم أعلم ألم الله.<br>١٩٨                                | ١٤٠       | ١٩٨                  |              |
| وما كان الله ليضيع إيمانكم.<br>٤٦٨                            | ١٤٢       | ٤٦٨                  |              |
| ويشر الصابرين الذين إذا أصابتهم.<br>٤٢٦ ، ٤٢٢                 | ١٥٧ - ١٥٥ | ٤٢٦ ، ٤٢٢            |              |
| واللهكم إله واحد لا إله إلا هو.<br>٦٦ ، ٣٩                    | ١٦٣       | ٦٦ ، ٣٩              |              |
| ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً.<br>٣٨١ ، ١٢٩ ، ٤٠      | ١٦٥       | ٣٨١ ، ١٢٩ ، ٤٠       |              |
| إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين.<br>٣٩٣ ، ١٣١ ، ١٣٠             | ١٦٧ - ١٦٦ | ٣٩٣ ، ١٣١ ، ١٣٠      |              |

|                      |           |                                                              |
|----------------------|-----------|--------------------------------------------------------------|
| ١٦٨                  | ١٧٣       | وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ.                          |
| ٥٤٤ ، ٤٩٥ ، ٤٦٩      | ١٧٧       | لَيْسَ الْبَرُ أَنْ تَوْلُوا وِجْوهَكُمْ قَبْلًا.            |
| ٢٠٧                  | ١٨٦       | وَإِذَا سَأَلْتُكُمْ عَبْدًا عَنِ الْفَلَانِي.               |
| ٤٢٧                  | ٢١٦       | وَعُسِّيَ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ.             |
| ٤٥٤                  | ٢١٧       | وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ.                       |
| ٤١٦                  | ٢١٨       | إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا.               |
| ٥٩٣                  | ٢٢٤       | وَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ عَرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ.           |
| ٢٣٤                  | ٢٥٥       | مِنْ ذَا الَّذِي يُشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ.          |
| ٤٦٣ ، ١٣٣ ، ١١٢ ، ٤٤ | ٢٥٦       | فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ.          |
| ٥٤٤                  | ٢٦٨ - ٢٧٦ | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيِّبَاتِهِ. |
| ١٨١                  | ٢٧٠       | وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذْرَتُمْ مِنْ.       |
| ٢٤١                  | ٢٧٢       | لَيْسَ عَلَيْكُمْ هَدَاهُمْ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي.       |
| ٣٢١                  | ٢٧٥       | الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُولُونَ إِلَّا.        |

## سورة آل عمران

|                       |           |                                                          |
|-----------------------|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٤٨٠                   | ٢ - ١     | اَللَّهُمَّ اَللَّهُ لا اِلَهَ اِلَّا هُوَ.              |
| ٦١٨ ، ٤٧٨             | ٧         | هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ مِنْهُ.      |
| ٣٨٢                   | ٣١        | قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي.    |
| ٦١٨                   | ٥٥        | يَا عِيسَى اِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ.      |
| ٧٢                    | ٥٩        | إِنْ مُثْلِ عِيسَى عَنْهُ اللَّهُ كَمُثْلٍ.              |
| ١٢٠ ، ٣٨              | ٦٤        | قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ.    |
| ١٢٧                   | ٨٠        | وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَخَلَّوْا مَلَائِكَةً.        |
| ٣٥                    | ٩١        | رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بِاطْلَأْ سَبَحَانَكَ.       |
| ٢١٨ ، ٢١٦ ، ٢١٤       | ١٢٨       | لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ.                       |
| ٥٦١ ، ٥٥٢ ، ٥٥١       | ١٥٤       | ثُمَّ أَنْزَلْتُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغُمَّ.        |
| ٢٨٧                   | ١٦٤       | لَقَدْ مِنَ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَا بَعَثْتَ. |
| ٥٥٢                   | ١٦٨       | الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا.            |
| ٤١٢ ، ٤١٠ ، ٣٩٦ ، ٣٩٥ | ١٧٣ - ١٧٥ | الَّذِينَ قَالُوا لِهِمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ    |

|                    |          |                                      |
|--------------------|----------|--------------------------------------|
| ١٩٨                | ١٨٥      | كل نفس ذائقة الموت.                  |
| ١٢٨                | ١٩٩      | وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن.          |
| <b>سورة النساء</b> |          |                                      |
| ٣٢١                | ١٠       | إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً. |
| ٤٨                 | ٣٦       | واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً.    |
| ٥١١                | ٤٠       | إن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن.       |
| ٥٧٨ ، ٩٩           | ١١٦ ، ٤٨ | إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر.    |
| ٣١٧ ، ٢٩٨ ، ٢٩٧    | ٥١       | ألم تر إلى الذين أوتوا نصبياً من.    |
| ٥١٠ ، ٤٥٢          | ٥٩       | فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله.   |
| ٤٧١ ، ٤٦١          | ٦٢ - ٦٠  | ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا.  |
| ٤٢                 | ٦٤       | وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع.        |
| ٤٦٧ ، ٤٦٣ ، ٤٥٤    | ٦٥       | فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك.       |
| ٥٥٦ ، ٣٥٨          | ٧٩ - ٧٨  | وإن تصبهم حسنة يقولوا: هذه.          |
| ٣٨٩                | ٨٠       | من يطع الرسول فقد أطاع الله.         |
| ٤٦٨                | ٩٢       | فتحرير رقبة مؤمنة.                   |
| ٣٢٠                | ٩٣       | ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه.      |
| ٤٩٣                | ١١٣      | وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل.       |
| ٥٣٠ ، ٤٦٦ ، ١٩٧    | ١١٥      | ومن يشاقق الرسول من بعد.             |
| ٢٣٧                | ١٢٥      | ومن أحسن ديناً من أسلم وجهه.         |
| ٤٣٣                | ١٤٢      | وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا.         |
| ٦١٨                | ١٥٨      | بل رفعه الله إليه.                   |
| ٢٤٧                | ١٧١      | يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم.     |
| ٧٢                 | ١٧٢      | لن يستنكف المسيح أن يكون.            |

### سورة المائدة

|     |    |                                |
|-----|----|--------------------------------|
| ١٦٩ | ٥  | وطعام الذين أوتوا الكتاب.      |
| ٥١  | ٨  | ولا يجرمنكم شأن قوم على.       |
| ٤١٢ | ١١ | واتقوا الله وعلى الله فليتوكل. |

|           |           |                                     |
|-----------|-----------|-------------------------------------|
| ٤٠٧       | ٢٣        | وعلى الله فتوكلوا إن كتم .          |
| ٤٤٠       | ٢٧        | إنما يتقبل الله من المتقين .        |
| ٣٩٥       | ٤٤        | فلا تخشوا الناس واحشون .            |
| ٤٥        | ٤٨        | لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً .      |
| ٤٦٢       | ٤٩        | وأن حكم بينهم بما أنزل الله .       |
| ٤٦٦       | ٥٠        | أفحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن .     |
| ٣٨٣       | ٥٤        | يأنبئها الذين آمنوا من يرتد منكم .  |
| ٢٩٨       | ٦٠        | قل هل أنبيئكم بشر من ذلك .          |
| ١٧٣       | ٧٢        | إنه من يشرك بالله فقد حرم الله .    |
| ٢٤٨       | ٧٥        | ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد .    |
| ١٩٣       | ٧٦        | قل تعبدون من دون الله ما لا يملك .  |
| ١٢٨       | ٨٣        | وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى . |
| ٥٩٣ ، ٥٨٧ | ٨٩        | ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم .       |
| ٥٨٢ ، ٢٢١ | ١١٧ - ١١٦ | واذ قال الله يا عيسى ابن مريم .     |

## سورة الأنعام

|                       |         |                                         |
|-----------------------|---------|-----------------------------------------|
| ٤١٧ ، ٣٨٢ ، ٩٩        | ١       | الحمد لله الذي خلق السموات .            |
| ١٩٤                   | ٤١ - ٤٠ | قل أرأيتم إن أنتم عذاب .                |
| ٤٩٢                   | ٥٠      | قل لا أقول لكم عندي خزائن .             |
| ٢٤٠ ، ٢٣٣             | ٥١      | وأنذر به الذين يخافون أن .              |
| ٢٠٤ ، ١٩٩             | ٦٤ - ٦٣ | قل من ينجينكم من ظلمات البر .           |
| ١٩٣                   | ٧١      | قل أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا .    |
| ١٣١ ، ٦١              | ٨٢      | الذين آمنوا ولم يلبسو إيمانهم .         |
| ٤٠                    | ٩٤      | ولقد جنتمونا فرادى كما خلقناكم .        |
| ٣٦٢                   | ٩٧      | وهو الذي جعل لكم النجوم .               |
| ٤٥٩ ، ١٨٤ ، ١٦٩ ، ١٢٧ | ١٢١     | ولا تأكلوا مما لم يُذكر اسم الله عليه . |
| ٣٣٣ ، ١٨٩             | ١٢٨     | و يوم يحشرهم جميعاً يامعشر الجن .       |
| ١٨٢                   | ١٣٦     | وجعلوا الله مما ذرا من الحرث .          |

|                     |           |                                   |
|---------------------|-----------|-----------------------------------|
| ٢٢٢                 | ١٤٩       | قل فلله الحجة البالغة فلو شاء.    |
| ٤٧٩ ، ٣١٨ ، ٥٤ ، ٤٨ | ١٥٣ - ١٥١ | قل تعالوا أتُل ما حرم ربكم عليكم. |
| ٥٠٠                 | ١٦٠       | من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها.   |
| ١٨٤ ، ١٦٥           | ١٦٣ - ١٦٢ | قل إن صلاتي ونسكى ومحياتى وماتى.  |
| ٦١٢                 | ١٦٤       | قل غير الله أبغى ربيا.            |

## سورة الأعراف

|                       |           |                                       |
|-----------------------|-----------|---------------------------------------|
| ٤٥٥ ، ٣٠٧             | ٣         | اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا.     |
| ٢٢١                   | ٣٠        | إنهم اتخذوا الشياطين أولياء.          |
| ٤٩١                   | ٣٧        | فمن أظلم من افترى على الله كذبا.      |
| ٦١٨ ، ٣١٤ ، ١٩٧       | ٥٤        | إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض. |
| ٤٦٥ ، ٢٠٧ ، ١٩٥ ، ١٩٤ | ٥٦ - ٥٥   | ادعوا ربكم تضرعاً وخفية إنه لا يحب.   |
| ٦٦                    | ٦٥        | والى عاد أخاهم هوداً قال.             |
| ٦٧ ، ٦٦               | ٧٠        | أجئتنا لتعبد الله وحده ونذر.          |
| ٤١٥                   | ٩٩ - ٩٦   | أفأمن أهل القرى أن يأتיהם بأسنا.      |
| ٣٤٣                   | ١١٨       | فوق الحق وبطل ما كانوا يعملون.        |
| ٣٤                    | ١٢٧       | ويذرك وألهتك.                         |
| ٣٠٤                   | ١٣٠       | ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين.          |
| ٣٤٥                   | ١٣١       | فإذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه.     |
| ١٨٢ ، ١٦١ ، ١٥٩       | ١٣٨       | وجاوزنا بين إسرائيل البحر فأتوا.      |
| ١٢٩                   | ١٥٩       | ومن قوم موسى أمة يهدون بالحق.         |
| ٥٠٤                   | ١٦٨       | وبلوناهم بالحسنات والسيئات.           |
| ٧٣                    | ١٧٢       | الست بربركم. قالوا: بلى.              |
| ٥٢٧                   | ١٨٠       | ولله الأسماء الحسنى فادعوه.           |
| ٢١٢ ، ٢١٠             | ١٨٨       | قل لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً.      |
| ٥٢٢                   | ١٨٩       | هو الذي خلقكم من نفس واحدة.           |
| ٥٢٥ ، ٥٢١             | ١٩٠       | فلما آتاهما صالحًا جعلا له شركاء.     |
| ٢١١                   | ١٩٢ - ١٩١ | أيشركون ما لا يخلق شيئاً وهم.         |

## سورة الأنفال

|           |    |                                                           |
|-----------|----|-----------------------------------------------------------|
| ٤٠٩       | ٢  | إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرُوا اللَّهُ. |
| ٢٠٥       | ٩  | إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجِابَ لَكُمْ.       |
| ٢٥٢       | ٣٤ | وَمَا كَانُوا أُولَاءِهِ إِنْ أُولَيَاؤهُ إِلَّا.         |
| ٣٧٠ ، ١٣٤ | ٣٩ | وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ.    |
| ٤١٠       | ٦٢ | وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدُعُوكُمْ فَلَا يَنْ.           |
| ٤١٠       | ٦٤ | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسِبُكَ اللَّهُ وَمَنْ.          |

## سورة التوبة

|                       |           |                                                               |
|-----------------------|-----------|---------------------------------------------------------------|
| ١٣٤                   | ٥         | فَاقْتَلُوا الْمُشْرِكِينَ حِيثُ وَجَدُوكُمْ.                 |
| ٣٩٧                   | ١٨        | إِنَّمَا يَعْمَرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مِنْ آمِنٍ.               |
| ٣٨٥                   | ٢٤        | قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ.                   |
| ٤٥٨ ، ٤٥١ ، ٤٥٦ ، ١٢٧ | ٣١        | اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أُرْبَابًا.          |
| ٤٤٢                   | ٥٨        | وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكُمْ فِي الصَّدَقَاتِ.                |
| ٤١١                   | ٥٩        | وَقَالُوا حَسِبَنَا اللَّهُ سَيِّئَاتِنَا اللَّهُ.            |
| ٥١٤ ، ٥١٣             | ٦٦ - ٦٥   | أَبَالَهُ وَآيَاتِهِ وَرَسُولُهُ كَتَمْ.                      |
| ٤٠٥                   | ٧٨        | فَاعْقِبُهُمْ نَفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمٍ.         |
| ١٧٦                   | ١٠٧       | وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا.                    |
| ١٧٥                   | ١٠٨       | لَا تَقْمِنْ فِيهِ أَبَدًا، لِمَسْجِدٍ أَسْنَ عَلَىٰ.         |
| ٢٤٦ ، ٢٤٥ ، ٢٤٢       | ١١٣       | مَاكَانٌ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا. |
| ٣٦                    | ١١٧       | إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَحِيمٌ.                               |
| ٤٩٥                   | ١١٩       | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا.    |
| ٤٦٨                   | ١٢٤       | فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَانًا.           |
| ٢٨٧                   | ١٢٩ - ١٢٨ | لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ.            |

## سورة يونس

|                            |    |                                                      |
|----------------------------|----|------------------------------------------------------|
| ٦١٩                        | ٣  | إِنْ رَبُّكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ. |
| ٢٠٤                        | ١٢ | وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانُ الضَّرَّ دَعَانَا.         |
| ٢٣٤ ، ٢٢٠ ، ١٩٩ ، ١٩٥ ، ٤٠ | ١٨ | وَيَعْبُدُونَ مَنْ دُونَ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ. |

|                 |           |                                                             |
|-----------------|-----------|-------------------------------------------------------------|
| ٤٦٢ ، ٢١٤       | ٣٠ - ٢٨   | و يوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للذين.                          |
| ٣٤٣             | ٨٢ - ٨١   | فَلَمَّا أَلْقَوَا قَالَ مُوسَى مَاجِتَّسْ بِهِ.            |
| ٤٠٨ ، ٤٠٧       | ٨٤        | وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمَ إِنْ كَتَسْمَ آمِنْ بِاللَّهِ.    |
| ٢٠٠ ، ١٩٤ ، ١٤٩ | ١٠٧ - ١٠٦ | وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونَ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ وَلَا. |

## سورة هود

|           |         |                                                                |
|-----------|---------|----------------------------------------------------------------|
| ٤٣٨ ، ٤٣٧ | ١٦ - ١٥ | مِنْ كَانَ يَرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا.                      |
| ١١٣       | ٢٦      | أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ.                            |
| ٣٢        | ٤١      | بِسْمِ اللَّهِ مُجْرِيَّهَا.                                   |
| ٣٩٥ ، ١٣٧ | ٥٦ - ٥٤ | إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكُمْ بَعْضُ الْهَنْتَنَا بَسْوَءَ. |

## سورة يوسف

|          |         |                                                                          |
|----------|---------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٢٦٣      | ٣٨      | وَاتَّبَعَتْ مَلَةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ.                    |
| ٢١٢      | ٤٠      | إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِلَيْهِ. |
| ٤٦٤      | ٧٢ - ٧٠ | شَمَّ أَذْنَنْ مُؤْذِنَنْ أَيْتَهَا العِيرَ.                             |
| ٤١٧      | ٨٧      | إِنَّهُ لَا يَسْأَسُ مِنْ رُوحِ اللَّهِ إِلَّا.                          |
| ٢٤١      | ١٠٣     | وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ لَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ.                     |
| ١٤٢ ، ٤٠ | ١٠٦     | وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ.                     |
| ١٠٧      | ١٠٨     | قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ.                   |

## سورة الرعد

|           |    |                                                      |
|-----------|----|------------------------------------------------------|
| ٦١٩ ، ١١٢ | ٢  | اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ. |
| ١٩٤       | ١٤ | لَهُ دُعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ.   |
| ٤٨٠ ، ٤٧٣ | ٣٠ | كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أَمَّةٍ قَدْ.             |

## سورة إبراهيم

|     |    |                                                     |
|-----|----|-----------------------------------------------------|
| ١١٣ | ١٠ | أَفَاللَّهُ شَكَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ. |
| ٣٩٧ | ١٨ | كَرْمَادَ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي.             |
| ٣٠٠ | ٣٤ | وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَخْصُصُوهَا.  |
| ١٠١ | ٣٥ | وَاجْنِبْنِي وَبْنِي أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ.    |
| ١٠١ | ٣٦ | رَبُّ إِنْهَنَّ أَضْلَلَنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ. |

وأنذر الناس يوم يأتيهم العذاب.

## سورة الحجر

|              |         |                                   |
|--------------|---------|-----------------------------------|
| ٤١٧          | ٥٤      | قال أبشرتني على أن مسنى.          |
| ٤١٦          | ٥٦      | ومن يق涅ط من رحمة ربه إلا.         |
|              |         | <b>سورة النحل</b>                 |
| ٦١٨          | ٥       | يخافون ربهم من فوقهم.             |
| ٣٦٣ ، ٣٦٢    | ١٦ - ١٥ | والقى في الأرض رواسي أن تميد بكم. |
| ٤٥ ، ٤٤ ، ٤٣ | ٣٦      | أن عبدوا الله واجتنبوا الطاغوت.   |
| ٣٩٥          | ٥٠      | يخافون ربهم من فوقهم.             |
| ٣٩           | ٥١      | وقال الله لا تتخذوا إلهاًين.      |
| ٥٣٨ ، ١٣٨    | ٥٤ - ٥٣ | وما بكم من نعمة فمن الله ثم.      |
| ١٩٧          | ٦٤ - ٦١ | إله مع الله.                      |
| ٢١٣          | ٧٣      | ويعبدون من دون الله ما لا يملك.   |
| ٤٨٣ ، ٣٧٤    | ٨٣      | يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها.     |
| ٥٥           | ٨٩      | تبياناً لكل شيء، وهدى ورحمة.      |
| ٥٩٣          | ٩١      | وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم.      |
| ٣٧٨          | ١٠٢     | قل نزله روح القدس من ربك بالحق.   |
| ٨٧           | ١٢٠     | إن إبراهيم كان أمة.               |
| ١٠٩          | ١٢٥     | ادع إلى سبيل ربك بالحكمة.         |

## سورة الاسراء

|           |    |                                   |
|-----------|----|-----------------------------------|
| ٥٥٦       | ٧  | إن أحسستم أحسستم لأنفسكم.         |
| ٤٣٨       | ١٨ | من كان يريد العاجلة عجلنا له.     |
| ٤٧٩ ، ٤٤  | ٢٣ | وقضى ربكم ألا تعبدوا إلا إياه.    |
| ٤٤        | ٢٤ | وأنخفض لهمما جناح الذل من الرحمة. |
| ٢٢٩       | ٤٤ | تسبع له السموات السبع والأرض.     |
| ٢٠٣ ، ١٢٣ | ٥٦ | قل ادعوا الذين زعمتم من دونه.     |
| ٣٨٣ ، ١٢٣ | ٥٧ | أولئك الذين يدعون بيتغدون إلى.    |

٤٨١ ، ٤٧٣ ، ٢٠٦

قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن آياً.

### سورة الكهف

٣٠١

قال الذين غلبوا على أمرهم لتخذن.

٤٣١

قل إنا أنا بشر مثلكم يوحى إلىَ.

### سورة مريم

١٩٤

رب إني وهن العظم مني واشتعل.

٧٢

فأشارت إليه قالوا كيف نكلم من.

٣١٤

وجعلنى مباركاً أينما كنت.

١٩٤ ، ٨٨

واعتزلكم وماتدعون من دون.

٢١٣

واتخذوا من دون الله آلهة ليكونوا.

٢٢٩

تكاد السموات يتغطرن منه.

٥٤٢ ، ٥٢٤ ، ٢٢١

إن كل من في السموات والأرض إلا آتى.

### سورة طه

٦١٩

تنزيلًا من خلق الأرض والسموات.

٦٢١ ، ٦٢٠ ، ٣٥

الرحمن على العرش استوى.

٢٤٣

فما بال القرون الأولى.

٣٤٣ ، ٣٢٨ ، ٣١٦

إنما صنعوا كيد ساحر ولا يفلح.

٢٣٥

يؤمذد لا تفع الشفاعة إلا من أذن.

### سورة الأنبياء

٤٣٢ ، ١٦٦ ، ٦٦ ، ٤٣

وما أرسلنا من قبلك من رسول.

٣٩٥ ، ٢٣٧ ، ٢٣٥ ، ٢٣١

بل عباد مكرمون، لا يسبقونه.

٥٠٤

وبنلوكم بالشر والخير فتنة.

١٨٢ ، ١٥٨

ما هذه التماثيل التي أنتم لها.

٤١٣

قالوا حرقوه وانصروا آلهاكم.

### سورة الحج

٣٠٦

يدعون من دون الله ما لا يضره.

٥٧٨ ، ٤٠٨

ومن يشرك بالله فكأنما خرّ.

|               |    |                                |
|---------------|----|--------------------------------|
| ٢٠١ ، ٦٧ ، ٦٦ | ٦٢ | ذلك بأن الله هو الحق وأن ما .  |
| ٢٩٩           | ٧٢ | قل أفأبئكم بشر من ذلكم النار.  |
| ٤١٢           | ٧٨ | واعتصموا بالله هو مولاكم فنعم. |

## سورة المؤمنون

|          |         |                                     |
|----------|---------|-------------------------------------|
| ١١٣ ، ٦٧ | ٣٢      | أن اعبدوا الله مالكم من إله غيره.   |
| ٨٨       | ٥٩ - ٥٧ | إن الذين هم من خشية ربهم مشفون.     |
| ٤١٩      | ٦١ - ٦٠ | والذين يؤمنون ما آتوا وقلوبهم وجلة. |
| ٣٩       | ٨٩ - ٨٤ | قل لمن الأرض ومن فيها إن.           |
| ٧٢       | ٩١      | ما اتخذ الله من ولد وما كان.        |
| ٥٤٥      | ٩٨ - ٩٦ | ادفع بالتي هي أحسن السيدة.          |
| ٢٠١ ، ٣٨ | ١١٧     | ومن يدع مع الله إليها آخر.          |

## سورة النور

|           |         |                                     |
|-----------|---------|-------------------------------------|
| ٤١٩       | ٣٧      | يختلفون يوماً تتقلب فيه.            |
| ٣٩٧       | ٣٩      | كسراب بقعة يحسبه الظمان.            |
| ٥١٦ ، ٣٨٧ | ٥١ - ٤٧ | ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا. |
| ٤٥٤       | ٦٣      | فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن.    |

## سورة الفرقان

|           |         |                                      |
|-----------|---------|--------------------------------------|
| ٣٠٦ ، ٢١١ | ٣       | واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون.      |
| ٥٨٢ ، ٢٠٤ | ١٨ - ١٧ | وبيوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله. |
| ٥٨٢       | ١٩      | فقد كذبوا بما يقولون.                |
| ٣٩٤       | ٢٣      | وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه.  |
| ٣٠١       | ٢٤      | أصحاب الجنة يومئذ خير مستقرأ.        |
| ٤٦٩       | ٤٣      | رأيت من اتخذ إلهه هواه.              |
| ٦١٩       | ٥٩ - ٥٨ | وتوكل على الحى الذى لا يموت.         |
| ٣٢٠ ، ٤٩  | ٧٠ - ٦٨ | والذين لا يدعون مع الله إليها آخر.   |
| ١٠٨       | ٧٤      | والذين يقولون ربنا هب لنا.           |

## سورة الشعرا.

|           |           |                                      |
|-----------|-----------|--------------------------------------|
| ٢٩٧       | ٧١        | قالوا نعبد أصناماً فنظل لها عاكفين.  |
| ٨٤        | ٨٩        | يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من.     |
| ٤٩٢ ، ٣٨٢ | ٩٨ - ٩٧   | تالله إن كنا لفينا ضلال مبين.        |
| ٢٠١       | ١٢٣       | فلا تدع مع الله إليها آخر، فتكون من. |
| ٣٧٧       | ٢١٢ - ٢١٠ | وما تنزلت به الشياطين.               |
| ٢١٩ ، ٢١٨ | ٢١٤       | وأنذر عشيرتك الأقربين.               |
| ٢٨٨       | ٢١٧ - ٢١٥ | واخفض جناحك لمن اتبعك من.            |

## سورة النمل

|           |         |                                      |
|-----------|---------|--------------------------------------|
| ٢٠٨       | ٦١ - ٦٠ | أَمَّنْ خلق السموات والأرض.          |
| ٢٠٨ ، ١٩٩ | ٦٢      | أَمَّنْ يجيب المضطر إذا دعاه.        |
| ٢٠٨       | ٦٤ - ٦٣ | أَمَّنْ يهديكم في ظلمات البر والبحر. |

## سورة القصص

|                 |         |                                              |
|-----------------|---------|----------------------------------------------|
| ٣٩٦             | ٢١      | فخرج منها خائفاً يتربّق.                     |
| ٤٧٠ ، ٤٦٧ ، ٤٥٩ | ٥٠      | فإن لم يستجيبوا لك فاعلم.                    |
| ٢٤٦ ، ٢٤٢ ، ٢٤١ | ٥٦      | إِنك لا تهدي من أحببت ولكن.                  |
| ١٣٠             | ٦٣      | تبرأنا إليك ما كانوا إِيَّانا.               |
| ٥١٨ ، ٥١٧       | ٧٨ - ٧٦ | إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحْ إِنَّ. |
| ٢١٢ ، ٢٠١       | ٨٨      | وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَر.      |

## سورة العنكبوت

|                       |    |                                                             |
|-----------------------|----|-------------------------------------------------------------|
| ٣٩٨                   | ١٠ | وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَّا بِاللَّهِ فَإِذَا.      |
| ٣٠٦ ، ٢٩٧ ، ٢٠٢ ، ١٠١ | ١٧ | إِنَّمَا تَبْعَدُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ أُوْثَانًا.         |
| ٣٩٣                   | ٢٥ | وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِنْ دُونَ اللَّهِ.           |
| ٤١٠                   | ٤٥ | إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهِيُّ عَنِ الْفَحْشَاءِ.               |
| ٤٥٥                   | ٥١ | أَوْ لَمْ يَكْفُمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ. |
| ٣٧٤                   | ٦٣ | وَلَئِنْ سَأَلْتُمُوهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاوَاتِ.   |
| ٧٠                    | ٦٥ | فَإِذَا رَكَبُوا فِي الْفَلَكِ دَعَوْا اللَّهَ.             |

## سورة السروم

|    |    |                                                 |
|----|----|-------------------------------------------------|
| ٥٦ | ٦  | وَعْدُ اللَّهِ لَا يَخْلُفُ اللَّهُ وَعْدَهُ.   |
| ٥٦ | ٤٧ | وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ. |

## سورة لقمان

|          |    |                                                      |
|----------|----|------------------------------------------------------|
| ٤١٧ ، ٦١ | ١٣ | يَا بْنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرِكَ .   |
| ٤٦       | ١٤ | أَنْ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدِيكَ إِلَىَّ الْمَصِيرَ . |

## سورة السجدة

|           |       |                                                    |
|-----------|-------|----------------------------------------------------|
| ٦١٩ ، ٦١٨ | ٥ - ٤ | اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ . |
| ٥٧٨       | ٩ - ٧ | الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبِدَاءً . |
| ٣٧٨       | ١٣    | وَلَكِنَّ حَقًّا الْقَوْلُ مِنِّي .                |
| ١١٠       | ٢٤    | وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَثْمَةً .                    |

## سورة الأحزاب

|           |         |                                                                 |
|-----------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| ٣٦٩       | ٣٣      | وَلَا تَبْرُجْنَ تِرْجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىِ .            |
| ٥٤٤ ، ٤٩٥ | ٣٥      | إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ .        |
| ٤٦٧       | ٣٦      | وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قُضِيَ .          |
| ٤٠١       | ٣٩      | الَّذِينَ يَلْغُونَ رِسَالَاتِنَا .                             |
| ٣١٠       | ٤٠      | مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ .            |
| ١٦٨ ، ٣٦  | ٤٤ - ٤٣ | هُوَ الَّذِي يَصْلِي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتَهُ .               |
| ١٦٨       | ٦١      | مَعْلُوْنِينَ أَيْنَمَا ثَقَفُوا أَخْذَوْا وَقُتْلَوْا .        |
| ١٦٨       | ٦٤      | إِنَّ اللَّهَ لَعَنِ الْكَافِرِينَ وَأَعْدَّ لَهُمْ .           |
| ٣٠٦       | ٦٧      | وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا . |

## سورة سباء

|                 |         |                                                                 |
|-----------------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| ٢٣٥ ، ٢٢٣ ، ٢١٣ | ٢٣ - ٢٢ | قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ .          |
| ٥١٨             | ٣٥      | وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا .             |
| ٣٦٩             | ٣٧      | وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تَقْرِبُونَ . |
| ٥٨٢ ، ٤٦٢ ، ١٣٠ | ٤١ - ٤٠ | وَيَوْمَ يُحْشَرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ .                  |

## سورة فاطر

|                       |         |                                 |
|-----------------------|---------|---------------------------------|
| ٤٠٢ ، ٢٠٢             | ٢       | ما يفتح الله للناس من رحمة.     |
| ١٩٨                   | ٣       | هل من خالق غير الله.            |
| ٦١٨                   | ١٠      | إليه يصعد الكلم الطيب والعمل.   |
| ٦٠٨ ، ٢١٢ ، ٢٠٤ ، ١٩٨ | ١٤ - ١٣ | والذين تدعون من دونه ما يملكون. |
| ٦٢                    | ٣٢      | ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا. |
| ٤٤٦                   | ٣٥ - ٣٤ | الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن.  |

## سورة يس

|           |         |                                   |
|-----------|---------|-----------------------------------|
| ٢١٩       | ٦       | لتنذر قوماً ما أنذر آباؤهم.       |
| ٣٤٦       | ١٩      | قالوا طائركم معكم أئن ذكرتم.      |
| ٢٠٠       | ٢٣      | اتخذ من دونه آلهة إن يردن.        |
| ٣٦٧       | ٣٩      | والقمر قدرناه منازل.              |
| ٥٣٤       | ٥٨      | سلام قولًا من رب رحيم.            |
| ٢٥٠       | ٦٢ - ٦٠ | ألم أعهد إليكم يا بني آدم ألا.    |
| ٥٨٩ ، ٥٣٩ | ٨٢      | إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول. |

## سورة الصافات

|               |         |                                         |
|---------------|---------|-----------------------------------------|
| ٢٤٤ ، ٦٩ ، ٣٩ | ٣٦ - ٣٥ | إنهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله. |
| ٢٤٤           | ٣٧      | بل جاء بالحق وصدق المرسلين.             |
| ٢٩٧           | ٩٥      | أتعبدون ما تنحوون.                      |

## سورة ص

|     |    |                     |
|-----|----|---------------------|
| ٥٦٤ | ٢٧ | ذلك ظن الذين كفروا. |
|-----|----|---------------------|

## سورة الزمر

|                      |    |                                |
|----------------------|----|--------------------------------|
| ٢٢٠ ، ٢٠٠ ، ١٩٥ ، ٦٩ | ٣  | والذين اتخذوا من دونه أولياء.  |
| ٣٧٨                  | ٦  | وأنزل لكم من الأنعام ثمانية.   |
| ٤٩٨                  | ٧  | إن تكفروا فإن الله غنى عنكم.   |
| ٤١٩ ، ٤١٦ ، ٨٧       | ٩  | آمن هو قانت آناء الليل ساجداً. |
| ١٩٥                  | ١٤ | قل الله أعبد مخلصاً له ديني.   |

|                                  |    |                                      |
|----------------------------------|----|--------------------------------------|
| ٥٣٥                              | ٢٩ | ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء.      |
| ١٩٨                              | ٣٠ | إنك ميت وإنهم ميتون.                 |
| ٥٢٤ ، ٤١٢ ، ٣٩٦ ، ٣٩٥ ، ٣٢٩ ، ٧١ | ٣٦ | اليس الله بكاف عبده.                 |
| ٢٠٢ ، ١٣٧                        | ٣٨ | قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله.     |
| ١٩٨                              | ٤٢ | الله يتوفى الأنفس حين موتها.         |
| ٢٢٣ ، ٤٠                         | ٤٣ | أم اتخذوا من دون الله شفعاء.         |
| ٢٢٤ ، ٤٠                         | ٤٤ | قل لله الشفاعة جميماً.               |
| ٢٥٢                              | ٤٥ | وإذا ذكر الله وحده اشْمَأْرَتْ.      |
| ٥١٧                              | ٤٩ | ثم إذا خوّلناه نعمة منا قال.         |
| ١٠٠                              | ٥٣ | قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم. |
| ٦١٣                              | ٦٧ | وما قدروا الله حق قدره والأرض.       |

### سورة غافر

|     |         |                                  |
|-----|---------|----------------------------------|
| ٦٢٠ | ٣٧ - ٣٦ | وقال فرعون ياهامان ابن لى صرحاً. |
| ٢٠٥ | ٦٠      | وقال ربكم ادعونى.                |
| ٣٤٠ | ٨٣      | فلما جاءتهم رسالهم بالبيانات.    |

### سورة فصلات

|     |         |                               |
|-----|---------|-------------------------------|
| ١٢٩ | ٩       | وتجعلون له أنداداً.           |
| ١١٣ | ١٤      | ان لا تعبدوا إلا الله.        |
| ١٠٧ | ٣٣      | ومن أحسن قولًا من دعا إلى.    |
| ٥٤٥ | ٣٥ - ٣٤ | ادفع بالتي هي أحسن فإذا.      |
| ١٨٧ | ٣٦      | وإما ينزعنك من الشيطان نزغ.   |
| ٦١٩ | ٤٢      | تنزيل من حكيم حميد.           |
| ١٨٩ | ٤٤      | هدى وشفاء.                    |
| ٢٠٥ | ٤٩      | لا يشم الإنسان من دعاء الخير. |
| ٥١٧ | ٥٠      | ولئن أذقناه رحمة منا من بعد.  |
| ٢٠٤ | ٥١      | وإذا مسه الشر فذو دعاء عريض.  |

## سورة الشورى

|           |    |                                                        |
|-----------|----|--------------------------------------------------------|
| ٥١٠       | ١٠ | وَمَا خَلْفَتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكِّمْهُ.        |
| ٦٢٣ ، ٥٣٠ | ١١ | لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ. |
| ١٢٧       | ٢١ | أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءٌ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ.   |
| ٥٥٦       | ٤٠ | وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا.               |
| ١٩٧       | ٤٩ | اللَّهُ مَلِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.              |
| ٢٤١       | ٥٢ | وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ.         |

## سورة الزخرف

|          |         |                                                              |
|----------|---------|--------------------------------------------------------------|
| ٦٩       | ٩       | وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مِنْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ. |
| ٢٤٣ ، ٧٧ | ٢٣      | وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ.       |
| ١٢٥      | ٢٧ - ٢٦ | وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ.              |
| ٣٩       | ٤٥      | وَاسْأَلَ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ.                    |
| ٣٩٢      | ٦٧      | الْأَخْلَاءِ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ.                 |
| ٦٥       | ٨٦      | إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ.            |
| ١٢٦ ، ٦٩ | ٨٧      | وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مِنْ خَلْقِهِمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ.  |

## سورة الجاثية

|           |         |                                               |
|-----------|---------|-----------------------------------------------|
| ٦١٩       | ٢       | تَنْزِيلٌ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ. |
| ٧٣        | ١٣      | وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا.  |
| ٣٠٧       | ١٩ - ١٨ | ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنْ.       |
| ٥٠٢ ، ٥٠١ | ٢٤      | وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حِيَاةُ الدُّنْيَا. |

## سورة الأحقاف

|                       |       |                                                 |
|-----------------------|-------|-------------------------------------------------|
| ٦٠٨ ، ٢١٣ ، ٢٠٣ ، ١٣٠ | ٦ - ٥ | وَمِنْ أَصْلِ مَمْنُونَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ.   |
| ٨١                    | ١٣    | إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ. |
| ١١٣                   | ٢١    | أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ.             |
| ٢٣٤                   | ٢٨    | فَلَوْلَا نَصَرُهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا.      |

## سورة محمد

|         |    |                                                    |
|---------|----|----------------------------------------------------|
| ٦٦ ، ٦٥ | ١٩ | فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.       |
| ٤٩٥     | ٢١ | فَلَوْلَا صَدَقُوا اللَّهُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ. |

فهل عسيتم إن توليت أن .  
ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط .

### **سورة الفتح**

|     |    |                              |
|-----|----|------------------------------|
| ٣٦٦ | ٢٢ | ويعذب المنافقين والمنافقات . |
| ٤٦٩ | ٢٨ | ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط .   |

### **سورة الحجرات**

|     |    |                               |
|-----|----|-------------------------------|
| ٣٦٩ | ١٣ | إن أكرمكم عند الله أتقاكم .   |
| ٥٥٣ | ١٤ | لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا . |

### **سورة الذاريات**

|    |    |                        |
|----|----|------------------------|
| ٤١ | ٥٦ | وما خلفت الجن والإنس . |
|----|----|------------------------|

### **سورة النجم**

|           |         |                                      |
|-----------|---------|--------------------------------------|
| ٢٧٩ ، ١٠٥ | ١٩ - ٢٣ | أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة . |
| ٢٣٥       | ٢٦      | وكم من ملك في السموات لا تغنى .      |
| ٣٣٩       | ٣٢      | فلا ترکوا أنفسكم .                   |

### **سورة الرحمن**

|     |    |                           |
|-----|----|---------------------------|
| ٣٩٥ | ٤٦ | ولمن خاف مقام ربه جتنان . |
|-----|----|---------------------------|

### **سورة الواقعة**

|           |         |                              |
|-----------|---------|------------------------------|
| ٣٧٤ ، ٣٦٧ | ٨٢ - ٧٥ | فلا أقسم بموقع النجوم وإنه . |
|-----------|---------|------------------------------|

### **سورة الحديدة**

|           |         |                                  |
|-----------|---------|----------------------------------|
| ٦١٩       | ٤       | هو الذي خلق السموات والأرض .     |
| ٥٤٤       | ٧       | وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه . |
| ٢٤٧       | ١٦      | الله يأن للذين آمنوا أن تخشع .   |
| ٧٤        | ٢١      | سابقوا إلى مغفرة .               |
| ٥٥٥ ، ٤٢٢ | ٢٣ - ٢٢ | ما أصاب من مصيبة في الأرض .      |

### **سورة الجادلة**

|     |    |                             |
|-----|----|-----------------------------|
| ٣٩١ | ٢٢ | لاتجد قوماً يؤمّنون بالله . |
|-----|----|-----------------------------|

## سورة الحشر

٥٤٥ ، ٩٢

و يؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم . ٩

## سورة المتحنة

٤٦٢ ، ٨٨ ، ٣٩

قد كانت لكم أسوة حسنة . ٤

## سورة الصاف

٤٥٧

فَلَمَّا زَاغُوا أَزْاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ . ٥

## سورة التغابن

٣٧٢

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ . ٢

٥٥٦ ، ٤٢٢

مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ . ١١

## سورة الطلاق

٤١١ ، ٤٠٤ ، ١٥٠ ، ٩٦

وَمَنْ يَتَقَبَّلْ لَهُ . ٣ - ٢

٥٧٤

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ . ١٢

## سورة التحريم

٢١٩

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ . ٦

٤٧١

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ . ٩

## سورة الملك

٣١٤

تَبَارَكَ الَّذِي يَدِهِ الْمَلْكُ وَهُوَ . ١

٤٣٥

لَيَلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً . ٢

٣٦٢

وَلَقَدْ زَيَّنَ السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِعَصَابِحِ . ٥

٤١٩

إِنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبِّهِمْ بِالْغَيْبِ . ١٢

٦١٩

أَمْتَمْ مِنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ . ١٧ - ١٦

## سورة القلم

٣٤٦

أَفَجَعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ . ٣٥ - ٣٦

## سورة المعارج

٦١٨

ذِي الْمَعَاجِمِ تَرْجُجُ الْمَلَائِكَةِ . ٤ - ٣

## سورة نوح

١٢٠

أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونَ . ٣

وقالوا: لا تذرن ألهتكم، ولا تذرن. ٢٣

### سورة الجن

|           |         |                                    |
|-----------|---------|------------------------------------|
| ٧٠        | ٢١      | قل أوحى إلى أنه استمع نفر.         |
| ١٨٨       | ٦       | وأنه كان رجال من الإنس.            |
| ٤٩١ ، ١٩٤ | ١٨      | وأن المساجد لله فلا تدعوا.         |
| ٤٩١ ، ٢١٠ | ٢١ - ٢٠ | قل إنما أدعوا ربى ولا أشرك.        |
| ٢١٢       | ٢٣ - ٢١ | قل إنى لا أملك لكم ضرًا ولا رشدًا. |

### سورة المزمل

رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو. ٩

### سورة المذار

|     |    |                             |
|-----|----|-----------------------------|
| ٤٦٨ | ٣١ | ويزداد الذين آمنوا إيمانًا. |
| ١٩٨ | ٣٨ | كل نفس بما كسبت رهينة.      |
| ٨٥  | ٥٦ | هو أهل التقوى وأهل المغفرة. |

### سورة القيامة

أيحسب الإنسان أن يترك سدى. ٣٦

### سورة الإنسان

|     |         |                                 |
|-----|---------|---------------------------------|
| ١٨١ | ٧       | يوفون بالنذر ويخالفون يوماً.    |
| ٥٤٥ | ٩ - ٨   | ويطعمون الطعام على حبه مسكوناً. |
| ٤٩٨ | ٣٠ - ٢٩ | إن هذه تذكرة فمن شاء اتخذ.      |

### سورة عبس

في صحف مكرمة. مرفوعة. ١٦ - ١٣

### سورة التكوير

|     |         |                            |
|-----|---------|----------------------------|
| ٢٣٠ | ٢١ - ١٩ | إنه لقول رسول كريم ذي قوة. |
| ٤٩٨ | ٢٩ - ٢٨ | لمن شاء منكم أن يستقيم.    |

### سورة الأعلق

قد أفلح من تركى. ١٤

## **سورة الفجر**

١٣٠                  ٢٦ - ٢٥                  فيومئذ لا يعزب عذابه أحد.

## **سورة الشرح**

٤١١                  ٨                  وإلى ربك فارغب.

## **سورة العلق**

٣٢                  ١                  اقرأ باسم ربك.

## **سورة البينة**

٢٠١                  ٥                  وما أمروا إلّا ليعبدوا الله.

٤٢٨                  ٨                  جزاؤهم عند ربهم جنات.

## **سورة الزلزلة**

٦٢                  ٧ - ٦                  فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره.

## **سورة الكوثر**

١٦٦                  ٢                  فصل لربك وانحر.

## **سورة الاخلاص**

٦١٢                  ٢                  الله الصمد.

## **سورة الفلق**

١٨٧                  ١                  قل أعوذ برب الفلق.

٣٢٨ ، ٣١٥                  ٤                  ومن شر النفات في العقد.

## **سورة الناس**

٣٤١ ، ١٨٧                  ١                  قل أعوذ برب الناس.

## ٢ - فهرس الأحاديث المنسدة

| الحاديـث                                                                            | الصـفـحة  | الـسـرـاوـى                |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------------|
| <b>حـرـفـ الـأـلـفـ</b>                                                             |           |                            |
|                                                                                     | ٤٦٨ ، ١١٥ | ابن عباس                   |
| آمـركـمـ بـأـربعـ وـأـنـهاـكـمـ .                                                   |           |                            |
|                                                                                     | ٤٦        |                            |
| آمـركـمـ بـإـيمـانـ بـالـلـهـ وـحـدـهـ ،ـ أـنـدـرـونـ مـاـ آـمـينـ آـمـينـ آـنـسـ . |           |                            |
|                                                                                     | ٥١٣ ، ٥٤  | ابن عباس                   |
| أـتـوـنـيـ بـكـتـابـ اـكـتـبـ لـكـمـ أـبـالـلـهـ وـأـيـاتـهـ وـرـسـوـلـهـ .         |           |                            |
|                                                                                     | ٤٩٦       | أـبـوـ الدـرـدـاءـ         |
| أـنـقـلـ مـاـ يـوـضـعـ فـيـ مـيزـانـ .                                              |           |                            |
|                                                                                     | ٤٢٣       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ          |
| أـنـتـنـانـ فـيـ النـاسـ هـمـاـ بـهـمـ كـفـرـ :ـ الطـعـنـ .                         |           |                            |
|                                                                                     | ٣١٨       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ          |
| اجـتـنـبـواـ السـبـعـ الـمـوـبـقـاتـ ،ـ قـالـوـاـ :ـ يـارـسـوـلـ اللـهـ .           |           |                            |
|                                                                                     | ٤٩٨ ، ١٠٤ | ابـنـ عـبـاسـ              |
| أـجـعـلـتـنـيـ اللـهـ نـدـأـ؟ـ بـلـ مـاـشـاءـ اللـهـ وـحـدـهـ .                     |           |                            |
|                                                                                     | ٣٨٩ ، ٢٨٩ | ابـنـ عـمـرـ               |
| أـجـعـلـوـاـ مـنـ صـلـاتـكـمـ فـيـ بـيـوـتـكـمـ وـلـاـ تـخـذـلـوـهـاـ .             |           |                            |
| أـحـبـوـاـ اللـهـ بـكـلـ قـلـوبـكـمـ .                                              |           |                            |
|                                                                                     | ٥٥٦       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ          |
| احـتـجـ آـدـمـ وـمـوـسـىـ .                                                         |           |                            |
|                                                                                     | ٥٥٤       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ          |
| احـرـصـ عـلـىـ مـاـيـنـفـعـكـ ،ـ وـاسـتـعـنـ بـالـلـهـ .                            |           |                            |
|                                                                                     | ٣٥٤       | عـرـوـةـ بـنـ عـامـرـ      |
| احـسـنـهـاـ الفـالـ .                                                               |           |                            |
|                                                                                     | ٣٦٤       | أـنـسـ                     |
| أـخـافـ عـلـىـ أـمـتـيـ بـعـدـيـ خـصـلـتـيـنـ :ـ تـكـذـيـبـاـ .                     |           |                            |
|                                                                                     | ٣٧٠       | جـابـرـ السـوـاـئـيـ       |
| أـخـافـ عـلـىـ أـمـتـيـ ثـلـاثـاـ :ـ اـسـتـسـقاـ .                                  |           |                            |
|                                                                                     | ٣٦٤       | أـبـوـ مـحـجـنـ            |
| أـخـافـ عـلـىـ أـمـتـيـ ثـلـاثـاـ :ـ حـيـفـ الـأـئـمـةـ .                           |           |                            |
|                                                                                     | ٥١٤ ، ١٠٢ | مـحـمـودـ بـنـ لـيـدـ      |
| أـخـوـفـ مـأـخـافـ عـلـيـكـمـ الشـرـكـ الـأـصـغـرـ .                                |           |                            |
|                                                                                     | —         | —                          |
| أـدـرـكـ الـقـومـ .                                                                 |           |                            |
|                                                                                     | ٢٠٥       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ          |
| ادـعـواـ اللـهـ وـأـنـتـمـ مـوـقـنـوـنـ بـالـإـجـابـةـ .                            |           |                            |
|                                                                                     | ٤٢٧       | مـحـمـودـ بـنـ لـيـدـ      |
| إـذـاـ أـحـبـ اللـهـ قـوـمـاـ اـبـتـلـاهـمـ ،ـ فـمـنـ صـبـرـ .                      |           |                            |
|                                                                                     | ٤٢٥       | أـنـسـ                     |
| إـذـاـ أـرـادـ اللـهـ بـعـدـهـ الـخـيـرـ عـجـلـ لـهـ الـعـقـوبـةـ .                 |           |                            |
|                                                                                     | ٢٢٨       | الـنـوـاـسـ بـنـ سـمـعـانـ |
| إـذـاـ أـرـادـ اللـهـ تـعـالـىـ أـنـ يـوـحـىـ بـالـأـمـرـ تـكـلـمـ .                |           |                            |

|     |                   |                                            |
|-----|-------------------|--------------------------------------------|
| ٣٨٦ | ابن عمر           | إذا تبايعتم بالعينة، وأخذتم أذناب البقر    |
| ٣٥٣ | جابر              | إذا تغولت الغilan فبادروا بالأذان          |
| ٢٢٦ | ابن مسعود         | إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا |
| ٢٢٥ | ابن مسعود         | إذا تكلم الله بالوحى سمع أهل السموات       |
| ٤١٦ | عقبة بن عامر      | إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا         |
| ٣٩٨ | أبو سعيد الخدري   | إذا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهدوا      |
| ٣٤٧ | أنس               | إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا: وعليكم    |
| ٢٢٤ | أبو هريرة         | إذا قضى الله الأمر في السماء، ضربت         |
| ٢٣٩ | أنس               | إذا كان يوم القيمة ماج الناس               |
| ٦١٠ | المقداد بن الأسود | إذا لقيتم المداحين، فاحثوا في وجوههم       |
| ١٩٨ | أبو هريرة         | إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث     |
| ٤١٣ | أبو هريرة         | إذا وقعتم في الأمر العظيم فقولوا:          |
| ١٤٦ | عبد الله بن مسعود | أذهب البأس رب الناس، واشف أنت              |
| ٣٦٨ | أبو مالك الأشعري  | أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا            |
| ١٥٧ | أبو الطفيل        | ارجع فإنك لم تصنع شيئاً، فرجع              |
| ٢٨٤ |                   | ارجعن مأزورات غير مأجورات                  |
| ١٤٥ | أبو بشير          | أرسل رسولاً أن لا يعيش                     |
| ٢٦٧ | أبو سعيد الخدري   | الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام        |
| ٢٧٩ | أبو هريرة         | استأذنت ربى في أن استغفر                   |
| ٢١٢ | أبو هريرة         | الإسلام أن تعبد الله                       |
| ٥٧٢ | عمر بن الخطاب     | الإسلام أن تشهد                            |
| ٣٩٠ | عمرو بن العاص     | الإسلام يمحو ما قبله                       |
| ٥٧٧ | عائشة             | أشد الناس عذاباً يوم القيمة الذين يضاهئون  |
| ٣٧٤ | ابن عباس          | أصبح من الناس شاكر، ومنهم كافر             |
| ١٤٧ | عوف بن مالك       | اعرضوا على رقامك، لا بأس بالرقى            |
| ٥٤٨ | سعيد بن المسيب    | أعوذ بوجه الله الكريم، وباسم الله العظيم   |
| ٣٧٠ | أبو ذر            | أغيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية           |

|           |                  |                                         |
|-----------|------------------|-----------------------------------------|
| ١٢١       |                  | أغار النبي ﷺ على بنى المصطبلق           |
| ٥٩٤       | بريدة            | اغزوا باسم الله                         |
| ٥٦        |                  | أغيط رجل على الله يوم القيمة وأخبطه     |
| ٤٥٢       | جابر             | افعلوا ما أمرتكم به فلولا أني سقت       |
| ٤٧        | أبو بكرة         | الا أبئكم بأكبر الكبائر؟ قلنا: بلى      |
| ٤٣٤       | أبو سعيد         | الا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي       |
| ٣٢٩       | ابن مسعود        | الا أبئكم ما العضة؟ هي النمية           |
| ٥٣١       | أنس              | الظوا يبادوا الجلال والإكرام            |
| ١٥٨       | أبو واقد الليثي  | الله أكبر، إنها السنن. قلتم، والذى      |
| ١٥٦       | البراء           | الله مولانا ولا مولى لكم                |
| ٨٤        | أنس              | اللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة      |
| ٥٤٧       | عبدالله بن جعفر  | اللهم إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة          |
| ٥٤٧       | أبو أمامة        | اللهم أنت أحق من ذكر، وأحق من عبد       |
| ٥٣٣       | ثوبان            | اللهم أنت السلام ومنك السلام تبارك      |
| ٢١١       | أنس              | اللهم أنت عضدي ونصيري، بك               |
| ٥٣١ ، ٢٠٦ | أنس              | اللهم إنى أسألك بأن لك الحمد            |
| ٢٠٦       | بريدة            | اللهم إنى أسألك بأنك أنت الله           |
| ٥٤٨       | عائشة            | اللهم إنى أسألك الجنة وما يقرب إليها    |
| ٥٣٥       | عبد الله بن عمرو | اللهم إنى ظلمت نفسي ظلماً كثيراً        |
| ٤٧٨ ، ٩٢  |                  | اللهم فقه فى الدين وعلمه التأويل        |
| ٢٧٥       | أبو هريرة        | اللهم لا تجعل قبرى وثنا، لعن الله قوماً |
| ٢٧٨ ، ٢٧٥ | أبو سعيد الخدري  | اللهم لا تجعل قبرى وثنا يُعبد           |
| ٢١٧       | ابن عمر          | اللهم العن فلاناً                       |
| ٥٠٥       |                  | اللهم لك الحمد كله، ولكل الملك كله      |
| ٤٥٨       | عدي بن حاتم      | ليس يحرمون ما أحل الله، فتحرمونه        |
| ٢٨٤       | ابن عمر          | أما إنك لو بلغت معهم الكدى لم           |
| ١٥٠       | كعب بن مالك      | اما وعزتى وعظمتى لا يعتصم بي            |

|                |                  |                                                                                                          |
|----------------|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٢            | ابن مسعود        | أما السماء الدنيا: فإن الله خلقها من<br>أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله<br>إلا الله، وأن محمداً |
| ١٣٥            | ابن عمر          | أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله<br>إلا الله، ويؤمنوا                                            |
| ١٣٤ ، ١٢١      | أبو هريرة        | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله<br>إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك                     |
| ١٣٥ ، ١٢١      | عمر، أبو هريرة   | إن الله أمر يحيى بن زكريا عليه السلام<br>إن الله بقسطه وعدله                                             |
| ٥٠٥            | أبو هريرة        | إن الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيمة<br>إن الله حرّم على النار من قال: لا إله إلا الله                |
| ٤٨٨            | الحارث الأشعري   | إن الله روى لى الأرض فرأيت مشارقها                                                                       |
| ٤٢٩            | ابن مسعود        | إن الله قد أحسن عليكم الثناء بالظهور                                                                     |
| ٤٣٨            | أبو هريرة        | إن الله قد أذهب عنكم عية الجاهلية                                                                        |
| ٨٦             | عتبان            | إن الله كتب مقادير الخلق قبل أن                                                                          |
| ٣٠٣ ، ٣٠٢      | ثوبان            | إن الله لم يهلك قوماً - أو قال: لم يمسخ                                                                  |
| ١٧٧            | عويم بن ساعدة    | إن الله هو الحكم وإليه الحكم                                                                             |
| ٣٦٩            | أبو هريرة        | إن الله يبغض البليغ من الرجال الذى                                                                       |
| ٥٧٦            | عبد الله بن عمرو | إن الله يحب من أصحابي                                                                                    |
| ٢٩٩            | ابن مسعود        | إن الله يقبض يوم القيمة الأرضين                                                                          |
| ٥٠٩            | أبو شريح         | إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغفر                                                                       |
| ٣٣٢            | عبد الله بن عمرو | إن الله يقول للعبد يوم القيمة<br>إن الله يلوم على العجز                                                  |
| ٥٨٨            | بريدة            | إن أنس كوى                                                                                               |
| ٦١٧ ، ٦١٥      | ابن عمر          | إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: ربْ                                                       |
| ٣٧١            | ابن عمر          | أن يجعل الله ندأ وهو خلقك                                                                                |
| ٣٩٦            | أبو سعيد الخدري  | أن تعلم أن ما أصبابك                                                                                     |
| ٥٥٥            | عوف بن مالك      |                                                                                                          |
| ٩٥             | أنس              |                                                                                                          |
| ٥٧٢            | عبادة بن الصامت  |                                                                                                          |
| ٣١٩ ، ١٣٠ ، ٥٠ | ابن مسعود        |                                                                                                          |
| ٤٠١            | أبو هريرة        |                                                                                                          |

|           |                  |                                        |
|-----------|------------------|----------------------------------------|
| ٥١٨       | أبو هريرة        | إن ثلاثة من بنى إسرائيل: أبرص وأقرع    |
| ٦٠٢       | أبو هريرة        | إن رجلين كانوا في بنى إسرائيل متحابين  |
| ١٧٥       | ابن عمر          | أن رسول الله ﷺ كان يزور قباء راكباً    |
| ٤٢٤       | أبو أمامة        | أن رسول الله ﷺ لعن الخامسة وجهها       |
| ١٤٧       | ابن مسعود        | إن الرقى والتمائم والتولة شرك          |
| ٤٢٧       | أنس              | إن عظم الجزاء مع عظم البلاء، وإنَّ     |
| ٣٢٥       | قيضة             | إن العيافة والطريق والطيره من الجب     |
| ٣٤        | أبو سعيد         | إن عيسى أسلمته أمه إلى الكتاب          |
| ٣٥        | أبو سعيد الخدري  | إن عيسى ابن مريم قال: الرحمن: الرحمن   |
| ٥٣٤ ، ٤٤٤ |                  | إن في الجنة شجرة                       |
| ٥٧٨       | أبو الهيجاج      | أن لا تدع صورة                         |
| ٣٧٨       | عمرو بن حزم      | أن لا يمس القرآن                       |
| ٥٢٧       | أبو هريرة        | إن الله تسبعة وتسعين اسماً، مائة إلا   |
| ٢٢٦       | عائشة            | إن الملائكة تنزل في العنان - وهو       |
| ٣٢٠ ، ٣١٥ | ابن عمر          | إن من البيان لسحراً                    |
| ٢٦٨       | ابن مسعود        | إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم  |
| ٤٠٠       | أبو سعيد         | إن من ضعف اليقين: أن ترضى الناس        |
| ٢٢٩       | أبو ذر           | أن النبي ﷺ أخذ في يده حصيات            |
| ٩٥        | جابر بن عبد الله | أن النبي ﷺ بعث إلى أبي بن كعب          |
| ٣١٥       | عائشة            | أن النبي ﷺ سُحر حتى إنه ليُخْيِلُ إليه |
| ٣٥٥       | أنس              | أن النبي ﷺ كان إذا خرج حاجته يحب       |
| ٣٥٥       | بريدة            | أن النبي ﷺ كان لا يتغطرف من شيء        |
| ٩٥        | أنس              | أن النبي ﷺ كوى أسعد بن زراة من         |
| ٨١        | عبد الله بن عمرو | أن نوحأ عليه السلام قال لابنه عند موته |
| ٢٨٨       | أبو هريرة        | إن هذا الدين يُسر                      |
| ١٧٨       | ابن عباس         | إن هذا يوم جعله الله لل المسلمين عيداً |
| ١٢٩       | معاذ             | إن يسير الرياء شرك                     |

|           |                   |                                      |
|-----------|-------------------|--------------------------------------|
| ٥٢٤       | البراء بن عازب    | أنا ابن عبد المطلب                   |
| ٢٣٩ ، ٢٣٧ | أبو هريرة         | أنا سيد الناس يوم القيمة             |
| ١٧٦       |                   | إنا على سفر، ولكن إذا رجعنا إن       |
| ١٣٨       | عمران بن حصين     | انزعها، فإنها لا تزدك إلا وهنا       |
| ١١١       | ابن عباس          | إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب، فليكن  |
| ١٢٨       | على               | إنما الطاعة في المعروف               |
| ٣٥٩       | الفضل بن عباس     | إنما الطير ما أمضاك أو رdek          |
| ٦١٠ ، ٢٠٩ | عبدادة بن الصامت  | إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله |
| ٦٢        | عبد الله بن مسعود | إنه ليس الذي تعنون ألم تسمعوا ماقال  |
| ١٥٣       | أبو هريرة         | إنهما لا يُظهران                     |
| ٢٧٢ ، ٢٦٤ | جندب بن عبد الله  | إنى أبرا إلى الله أن يكون لى منكم    |
| ٥٩٣       | أبو موسى الأشعري  | إنى والله إن شاء الله لا أحلف على    |
| ٥٨        | أبو الدرداء       | إنى والجن والإنس في نبا عظيم، أخلق   |
| ٣٩٢       | ابن مسعود         | أوثق عرى الإيمان الحب في الله        |
| ١٨٥       | عبد الله بن عمرو  | أوفى بنذرك                           |
| ٢٥٩       | أم سلمة           | أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح      |
| ٢٥٥       | ابن عباس          | إياكم والغلو، فإنما أهلك من كان      |
| ٥٥        | عبدادة بن الصامت  | إياكم يايعنى على هؤلاء الآيات        |
| ٤٣٤       | محمود بن ليبد     | أيها الناس إياكم وشرك السرائر        |

## حرف الباء

|         |                         |                                                                              |
|---------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩٠     | عدي بن حاتم             | بشّن الخطيب أنت                                                              |
| ٣٩٢     | ابن عمر                 | بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً                                             |
| ٤٨ ، ٣١ | ابن عباس                | بسم الله الرحمن الرحيم من محمد <small>صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</small> |
| ٢٨٨     | جابر، وعائشة وأبو أمامة | بُعثت بالحنفية السمحنة                                                       |
| ١٢٦     | عدي بن حاتم             | بلى، إنهم حرموا عليهم الحلال، وحللوا                                         |
| ٤٥٢     | سرقة                    | بل للأبد                                                                     |

## حرف التاء

|                 |                   |                                 |
|-----------------|-------------------|---------------------------------|
| ٤٢٥             | أنس               | تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول |
| ٣٠٥             | عبد الله بن مسعود | تدور رحى الإسلام خمس وثلاثين    |
| ٤٤٣ ، ٤٤١ ، ٤٣٧ | أبو هريرة         | تعس عبد الدينار                 |
| ٤٣٤             | أبو ذر            | تلك عاجل بُشرى المؤمن           |

## حرف الثاء

|                 |          |                                      |
|-----------------|----------|--------------------------------------|
| ٦٠٢             | معاذ     | ثكلتك أملك يامعاذ، وهل يكب الناس     |
| ٤٧٠ ، ٣٨٨ ، ١٣٢ | أنس      | ثلاث من كن فيه وجد حلاوة             |
| ٣٦٦             | أبو موسى | ثلاثة لا يدخلون الجنة: مُدمن الخمر   |
| ٥٨٨             | سلمان    | ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم |

## حرف الجيم

جُعلت لى الأرض مسجداً وظهوراً جابر بن عبد الله ٢٧٢ ، ٢٦٨ ، ٢٦٤

## حرف الحاء

|     |             |                                    |
|-----|-------------|------------------------------------|
| ٣٥٤ | أنس         | حب إلى من دنياكم                   |
| ٣٠١ | ابن عمر     | حتى لو كان فيهم من يأتي أمة علانية |
| ٣٢١ | جندب        | حد الساحر: ضربه بالسيف             |
| ٤٤٨ | عثمان       | حرس ليلة في سبيل الله أفضل من ألف  |
| ٤١٣ | عمرو بن حزم | حسينا الله ونعم                    |
| ٥٨٧ | أبو هريرة   | الخلف منفقة للسلعة، محققة للكسب    |
| ٣٢٧ | أبو هريرة   | الحياة شعبة من الإيمان             |

## حرف الخاء

|     |                  |                                       |
|-----|------------------|---------------------------------------|
| ٥٩. | عمران بن حصين    | خير أمتي قرنى: ثمَّ الذين يلوئهم      |
| ٨١  | عبد الله بن عمرو | خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت |
| ٥٩١ | ابن مسعود        | خير الناس قرنى، ثمَّ الذين يلوئهم     |

## حرف الدال

|     |              |                                 |
|-----|--------------|---------------------------------|
| ١٧٢ | طارق بن شهاب | دخل الجنة رجل في ذباب، ودخل     |
| ٢٠٥ | جابر         | الدعاء سلاح المؤمن، وعماد الدين |

|     |                 |                                   |
|-----|-----------------|-----------------------------------|
| ٢٠٥ | أنس             | الدعاء من العبادة                 |
| ٥٨٣ | النعمان بن بشير | الدعاء هو العبادة                 |
| ١٧٨ | عائشة           | دعهما يأبا بكر، فإن لكل قوم عيدها |

## حرف النون

|     |                                 |                    |
|-----|---------------------------------|--------------------|
| ٤٠٣ | الأقرع بن حابس، والبراء بن عازب | ذاك الله           |
| ٣٥٠ | معاوية بن الحكم                 | ذلك شيء يجده أحدكم |

## حرف الراء

|     |                  |                                      |
|-----|------------------|--------------------------------------|
| ٢٣٠ | ابن مسعود        | رأى رسول الله ﷺ جبريل في             |
| ٤٤٨ | أبو هريرة        | رب أشعث مدفوع بالأبواب لو أقسم       |
| ٥٣٥ | المغيرة          | رب سلم                               |
| ٤٧  | عبد الله بن عمرو | رضي الرب في رضي الوالدين             |
| ٤٧  | أبو هريرة        | رغم أنف، ثم رغم أنف، ثم رغم          |
| ٩٤  | أبو سعيد         | رقى جبريل <small>عليه السلام</small> |
| ٩٤  | عائشة            | رقى النبي ﷺ أصحابه                   |
| ٥٠٠ | عبادة بن الصامت  | الرؤيا الصالحة جزء من ستة            |

## حرف الزاي

|     |           |                                |
|-----|-----------|--------------------------------|
| ٥٨٣ | أبو هريرة | ذوروا القبور، فإنها تذكر الموت |
|-----|-----------|--------------------------------|

## حرف السين

|               |                    |                                   |
|---------------|--------------------|-----------------------------------|
| ٥٨٣           | ابن عباس           | السلام عليكم يا أهل القبور        |
| ٦٠٥           |                    | سبحان الله سبحان الله             |
| ٥٨٨           |                    | سلمان من أهل البيت إن الله يحب من |
| ٢٠٥           | أنس                | سلوا الله كل شيء                  |
| ٧٧            | عائشة، أبو هريرة   | سمعت الناس يقولون شيئاً فقلت له   |
| ٥٧٩           | فضالة              | سمعت رسول الله ﷺ يأمر             |
| ٥٩٧           |                    | سنوا بهم سنة أهل الكتاب           |
| ٦١١، ٦١٠، ٦١٠ | عبد الله بن الشخير | السيد الله تبارك وتعالى           |

سئل النبي ﷺ أى الناس أشد بلاءً

سعد

٤٢٨

## حرف الشين

- |     |          |                                                   |
|-----|----------|---------------------------------------------------|
| ٤١٧ | ابن عباس | الشرك بالله                                       |
| ١٠٣ | أبو بكر  | الشرك فيكم أخفى من دبيب النمل                     |
| ٩٥  | ابن عباس | الشفاء في ثلاثة: شربة عسل                         |
| ١١٧ | ابن عمر  | الشهادة بالجنة لثابت وابن سلام والذى ضرب في الخمر |
| ٣٥١ | ابن عمر  | الشئم في ثلاثة: في المرأة، والدابة                |

## حرف الصاد

- |     |                  |                         |
|-----|------------------|-------------------------|
| ٤٢١ | أبو مالك الأشعري | الصبر ضياء              |
| ١٧٥ | أسيد الأنصاري    | صلاة في مسجد قباء كعمره |

## حرف الطاء

- |     |           |                               |
|-----|-----------|-------------------------------|
| ٤٤٤ | أبو سعيد  | طوبى لمن رأى                  |
| ٣٥٦ | ابن مسعود | الطيرة شرك، الطير؛ شرك، وماما |

## حرف العين

- |    |          |                             |
|----|----------|-----------------------------|
| ٨٩ | ابن عباس | عرضت على الأمم، فرأيت النبي |
|----|----------|-----------------------------|

## حرف الفاء

- |     |           |                               |
|-----|-----------|-------------------------------|
| ٤٠١ | ابن عباس  | فإن استطعت أن تعمل بالرضا في  |
| ٤٩٧ | قتيلة     | فأمرهم النبي ﷺ إذا            |
| ٧٥  | عتبان     | فإن الله حرم على النار من قال |
| ٣٥٣ | أبو أيوب  | فذهب فإذا رأيتها              |
| ٦١٣ | ابن مسعود | فضحك النبي ﷺ                  |
| ٣٤١ |           | فلعل طبأ أصحابه، ثم نشره      |
| ٣٣٨ | عائشة     | فيكتبون معها مائة كذبة        |

## حرف القاف

- |     |           |                                                    |
|-----|-----------|----------------------------------------------------|
| ٨٣  |           | قال الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم انك مادعوتني أنس |
| ٤٣٢ | أبو هريرة | قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء                   |
| ٥٧٧ | أبو هريرة | قال الله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب                   |

|     |                  |                                       |
|-----|------------------|---------------------------------------|
| ١٥٢ | أنس              | قال الله تعالى: يا ابن آدم، لو أتيتني |
| ٥٠١ | أبو هريرة        | قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم، يسبُّ |
| ٨٥  | أنس بن مالك      | قال ربكم: أنا أهلٌ أن أنتي فلا يُجعل  |
| ٦٠١ | جندب بن عبد الله | قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان     |
| ٨٠  | أبو سعيد الخدري  | قال موسى: يارب، علمنى شيئاً           |
| ٥٧١ | ابن عمر          | القدريه مجوس هذه الأمة                |
| ٤٩  | طارق المحاربي    | قولوا لا إله إلا الله تفلحوا          |
| ٦١٢ | أبو سعيد الخدري  | قوموا إلى سيدكم                       |

## حرف الكاف

|     |                  |                                       |
|-----|------------------|---------------------------------------|
| ٣٥٤ | عائشة            | كان رسول الله ﷺ يحب الحلوا            |
| ٣٥٤ | ابن مسعود        | كان رسول الله ﷺ يحب حسن الصوت بالقرآن |
| ٣٥٤ | أبو ذر           | كان رسول الله ﷺ يحب معالي الأخلاق     |
| ٤٧٩ | ابن مسعود        | كان الكتاب الأول ينزل من باب واحد     |
| ٢٠٦ | ابن عباس         | كان النبي ﷺ يدعو ربها مرة يقول        |
| ٥٤٤ | جابر بن عبد الله | كان النبي ﷺ يبحث أصحابه على الصدقة    |
| ٢٣٠ | ابن عمر وغيره    | كان النبي ﷺ يخطب إلى جنع              |
| ٣١٨ | ابن عباس         | كانت راية رسول الله ﷺ سوداء           |
| ٣١٨ | ابن عمر          | الكبائر تسع                           |
| ٦١١ | أبو سعيد الخدري  | الكبيراء ردائى، والعظمة إزارى         |
| ٣٠  |                  | كل أمرٍ ذى بال لا يبدأ فيه بالحمد     |
| ٣٠  |                  | كل أمرٍ ذى بال لا يبدأ فيه ببسم الله  |
| ٣١  | أبو هريرة        | كل أمرٍ ذى بال لا يبدأ فيه بذكر الله  |
| ٣١  |                  | كل أمرٍ ذى بال لا يُفتح بذكر الله     |
| ٣٤٩ | جابر             | كل بسم الله ثقة بالله                 |
| ٣٢٠ | معاوية           | كل ذنب عسى الله أن يغفره إلا الرجل    |
| ٣٠٧ | العرباض بن سارية | كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله          |
| ٥٧٧ | ابن عباس         | كل مصوّر في النار، يجعل له بكل صورة   |
| ٢٢٩ | ابن مسعود        | كنا نسمع تسبيح الطعام                 |

|           |             |                                |
|-----------|-------------|--------------------------------|
| ٢٨٣       | بريدة       | كنت نهيتكم عن زيارة القبور     |
| ٥٥٤       | شداد بن أوس | الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد |
| ٥١١ ، ٤٥٦ | عمر         | كيف تقضي إذا عُرض لك قضاء؟     |
| ٢١٥       | أنس         | كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيهم؟  |
| ٢١٣       | أنس         | كيف يفلح قوم شجعوا نبيهم؟      |

## حرف السلام

|                       |                 |                                          |
|-----------------------|-----------------|------------------------------------------|
| ٣٤                    | عائشة           | لا أحصى ثناء عليك أنت                    |
| ٩٤                    | عوف بن مالك     | لا بأس بالرُّثْقَى ما لم تكن شركاً       |
| ٢٩١                   | مولى المهرى     | لا تخذلوا بيتي عيداً                     |
| ٢٩٣ ، ٢٩١ ، ٢٩٠ ، ١٧٨ | على             | لا تخذلوا قبرى عيداً، ولا بيتكم قبوراً   |
| ٥٨٣ ، ٢٨٩             | أبو هريرة       | لا تجعلوا بيتكم قبوراً، ولا تجعلوا       |
| ٢٨٩                   | ابن عمر         | لا تجعلوا بيتكم مقابر فإن الشيطان        |
| ٥١٠                   | أبو مالك        | لا تجتمع أمتى على ضلاله                  |
| ٤٩٥                   | ابن عمر         | لا تحلفوا بآياتكم. من حُلف له بالله      |
| ٣١٠                   | عقبة بن عامر    | لا تزال عصابة من أمتى يقاتلون على        |
| ٥٥٩                   | أبي بن كعب      | لا تسُبُّوا الرياح، فإذا رأيتم ماتكرهون  |
| ١٥٣                   | ابن مسعود       | لا تستنجوا بالرُّوث ولا العظام           |
| ٢٩٤                   | أبو سعيد        | لا تُشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد:      |
| ٣١٩                   | صفوان بن عسَّال | لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا        |
| ٢٧٢                   | أبو مرثد        | لا تصلوا إلى القبور                      |
| ٦٠٩ ، ٢٤٧ ، ٢٥٤       | عمر بن الخطاب   | لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم      |
| ٢٩٥                   | بصرة بن أبي     | لا تُعمل المطى إلا إلى ثلاثة             |
|                       | بصرة الغفارى    |                                          |
| ٥٣٣                   | ابن مسعود       | لا تقولوا: السلام على الله، فإن الله     |
| ٤٩٢                   | حذيفة           | لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان         |
| ٣٠٩                   | أبو هريرة       | لا تقوم الساعة حتى تضطرب آليات           |
| ٣١٢ ، ٩٩              |                 | لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض: أنس |

|           |                  |                                      |
|-----------|------------------|--------------------------------------|
| ٥٧        | أبو أمامة        | لا تقوموا كما تقوم الأعاجم، يُعظم    |
| ٦٧        | ابن عمر          | لا تنسنا يا أخي من صالح دعائك        |
| ٥٩٤       | جبير بن مطعم     | لا حلف في الإسلام وأيّما حلف كان     |
| ٩١ ، ٨٩   | عمران بن حصين    | لا رقية إلا من عين أو حمة            |
|           | بريدة بن الخصيب  |                                      |
| ٣٤٧       | أبو هريرة        | لا عدو ولا طيرة، ولا هامة ولا صفر    |
| ٣٥٣       | أنس              | لا عدو ولا طيرة، ويعجبني الفال       |
| ٣٥٢       |                  | لا غول ولكن السعال                   |
| ١٨٥       | عمران بن حصين    | لا نذر في غضب، وكفارته كفارة         |
| ١٧٩       | عائشة            | لا نذر في معصية، وكفارته كفارة       |
| ٥٩١       | أنس              | لا يأتي زمان إلا والذى               |
| ٤٧٢       |                  | لا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه |
| ٣٩٠ ، ٣٨٨ | أنس              | لا يوجد أحد حلاوة الإيمان حتى يحب    |
| ٣٩٢       | عمرو بن الجموح   | لا يوجد عبد صريح الإيمان حتى يحب     |
| ٥٠        | ابن مسعود        | لا يحل دم أمرىء مسلم                 |
| ٦١١       | ابن مسعود        | لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال   |
| ٤٦٨       | أبو هريرة        | لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن     |
| ٥٤٧       | جابر             | لا يُسأل بوجه الله إلا الجنة         |
| ٣٤٨       | ابن مسعود        | لا يعدي شيء - ثلاثة - فقال           |
| ٤٧٦       | عوف بن مالك      | لا يقص إلا أمير                      |
| ٣٤٨ ، ٣٤٧ | أبو هريرة        | لا يُورَد مرض على مصح                |
| ٥٤١       | أبو هريرة        | لا يقولن أحدكم أطعم                  |
| ٥٣٧       | أبو هريرة        | لا يقولن أحدكم اللهم                 |
| ٣٨٦ ، ١٧٣ | أنس              | لا يؤمن أحدكم حتى تكون أحب إليه      |
| ٤٦٧       | عبد الله بن عمرو | لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً    |
| ٥٧٥       | على بن أبي طالب  | لا يؤمن عبد حتى يؤمن بأربع: يشهد     |
| ١١٧       | سلمة بن الأكوع   | لأعطين الراية - أو: ليأخذن الراية -  |

|                 |                  |                                         |
|-----------------|------------------|-----------------------------------------|
| ١١٦             | سهل بن سعد       | لأعطيين الرایة غداً يحبُّ الله          |
| ٣٠٧ ، ٣٠١       | أبو سعيد         | لتبعن سنن من كان قبلكم                  |
| ١٦٧             | على              | لعن الله من ذبح لنغير الله، لعن الله من |
| ٢٩٣ ، ٢٧١ ، ٢٦١ | عائشة            | لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا         |
| ٥٨٠ ، ٣٠١       |                  |                                         |
| ٢٨١             | ابن عباس         | لعن رسول الله ﷺ زائرات القبور           |
| ٢٨٣ ، ٢٨١       | حسان بن ثابت     | لعن رسول الله ﷺ زوارات القبور           |
| ٥٧١             | حذيفة            | لكل أمة مجوس، ومجوس هذه                 |
| ٢٣٨             | أبو هريرة        | لكل نبِيَّ دعوة مستجابة، فتعجلَ كل      |
| ٥٤١             | أبو هريرة        | لا يقولن أحدكم أطعم                     |
| ٥٣٧             | أبو هريرة        | لا يقولن أحدكم اللهم                    |
| ٤٥٢             | عائشة            | لو استقبلت من أمرى ما استدبرت           |
| ٥٧٥             | أبي بن كعب       | لو أن الله عذب أهل سمواته وأهل أرضه     |
| ٥٧٥             | أبي بن كعب       | لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك |
| ٤٢٣             | جابر             | ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك       |
| ٢٠٥             | أبو هريرة        | ليس شيء أكرم على الله من الدعاء         |
| ٦٢              | عبدالله بن مسعود | ليس كما تقولون، لم يلبسو إيمانهم        |
| ٣٣٦             | عمران بن حصين    | ليس منا من تطير أو تُطير له             |
| ٤٢٤             | ابن مسعود        | ليس منا من ضرب الحدود، وشق              |

### حرف الميم

|     |                   |                                         |
|-----|-------------------|-----------------------------------------|
| ٥٢٩ | عبد الله بن مسعود | ما أصحاب أحداً قط هم ولا حزن            |
| ٤٢١ | أبو سعيد الخدري   | ما أعطى أحداً عطاء خيراً وأوسع من       |
| ٩٦  | أبو هريرة         | ما أنزل الله من داء إلا أنزل له شفاء    |
| ١٠٢ | عبدالله بن عمرو   | ما بعث الله من نبِيَّ إلا كان حقاً عليه |
| ٢٨٨ | أبو ذر            | ما بقى شيء يُقرب من الجنة ويباعد        |
| ٦٢٣ | العباس            | ماتسمون هذه                             |
| ٦٦٦ | زيد               | ما السموات السبع في الكرسي، إلا         |

|            |                 |                                       |
|------------|-----------------|---------------------------------------|
| ٦٦         | أبو ذر          | ما الكرسي في العرش إلا كحفلة          |
| ٢٢٧        | ابن عباس        | ما كتبتم تقولون إذا كان مثل هذا       |
| ٥٦         | عمر             | معاذ يُحشر يوم القيمة أمام العلماء    |
| ٣٧         | على             | الملائكة تصلى على أحدكم مadam في      |
| ٣٦٣        |                 | ما أخاف على أمتي                      |
| ٣٤٤        | أبو هريرة       | من أتي عرافاً أو كاهناً فصدقه بما     |
| ٣٣٣        | حفصة            | من أتي عرافاً فسأله عن شيء فصدقه      |
| ٣٢٥        |                 | من أتي عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له |
| ٣٤٤        | أبو هريرة       | من أتي كاهناً فصدقه بما يقول          |
| ٥٠٦        | معاوية          | من أحب أن يتمثل له الرجال قياماً      |
| ٤٧٠ ، ٣٩٢  | أبو أمامة       | من أحب لله وأبغض الله وأعطى           |
| ٣٠٧        | أنس             | من أحدث حدثاً، أو آوى محدثاً          |
| ٣٠٧        | عائشة           | من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد    |
| ٤٠٤        | عائشة           | من أرضي الله بسخط الناس كفاه الله     |
| ٥٤٣        | ابن عمر         | من استعاذه بالله فأعيذه               |
| ٩٤         | جابر            | من استطاع منكم أن ينفع أخيه           |
| ٣٤٦٣ ، ٣٢٧ | ابن عباس        | من اقتبس شعبة من النجوم فقد           |
| ٤٠٣        | عائشة           | من التمس رضي الله بسخط الناس، رضي     |
| ٤٠٣        | عائشة           | من التمس رضي الله بسخط الناس، كفاه    |
| ١٤١ ، ١٠٤  | عقبة بن عامر    | من تعلق تميمة فقد أشرك                |
| ١٤٦ ، ١٤٠  | عقبة بن عامر    | من تعلق تميمة فلا أتيم الله له        |
| ٤١١ ، ١٥٠  | عبدالله بن عكيم | من تعلق شيئاً وكل إليه                |
| ٣١٦        | صفوان بن سليم   | من تعلم شيئاً من السحر قليلاً كان     |
| ١٨٢        |                 | من حلف باللات والعزى                  |
| ٤٩٠        | عمر بن الخطاب   | من حلف باللات والعزى                  |
| ٣٥٧        | عبدالله بن عمرو | من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك      |
| ٥٤٦        | ابن عباس        | من سألكم بوجه الله فأعطيوه            |

|           |                            |                                                                |
|-----------|----------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ٣٤٨       | أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ      | مِنْ سَمِعَ بِهِ فِي أَرْضٍ فَلَا يَقْدِمُ عَلَيْهِ            |
| ٦٥        | عَبَادَةُ بْنُ الصَّامتِ   | مِنْ شَهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا        |
| ١٣٤       | جَابِرٌ                    | مِنْ شَهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَخَلَعَ            |
| ٢٨٥       | أَبُو هُرَيْرَةَ           | مِنْ صَلَى عَلَى جَنَازَةِ فَلَهُ قِيرَاطٌ، وَمِنْ             |
| ٤٣٣       | شَدَادُ بْنُ أَوْسٍ        | مِنْ صَلَى يُرَايَى فَقَدْ أَشْرَكَ وَمِنْ صَامَ               |
| ٤٠٢       | ابْنُ عُمَرَ               | مِنْ صَنَعٍ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا فَكَافَتُهُ                  |
| ٥٧٧       | ابْنُ عَبَاسٍ              | مِنْ صُورٍ صُورَةٌ فِي الدُّنْيَا كَلَفَ أَنْ                  |
| ١٧١       | عَائِشَةَ                  | مِنْ ظَلْمٍ شَبِيرًا مِنَ الْأَرْضِ طَرْقَهُ                   |
| ٣٢٨       | أَبُو هُرَيْرَةَ           | مِنْ عَقْدٍ عَقْدَةٌ ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ         |
| ١٢٩       | ابْنُ عَبَاسٍ              | مِنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيِهِ                           |
| ١٣٢       | طَارِقُ بْنُ أَشِيمٍ       | مِنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ |
| ٢٣٨ ، ٢٣٧ | أَبُو هُرَيْرَةَ           | مِنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا                  |
| ١٥٣       | سَعِيدُ بْنُ جَبَيرٍ       | مِنْ قَطْعَ تَمِيمَةَ مِنْ إِنْسَانٍ كَانَ                     |
| ١٧٠       | عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرٍ | مِنْ الْكَبَائِرِ شَتَمَ الرَّجُلَ وَالدِّيَهُ، قَالُوا        |
| ٤٠٢       | أَبُو هُرَيْرَةَ           | مِنْ لَا يَشْكُرُ النَّاسُ لَا يَشْكُرُ اللَّهُ                |
| ١٠٤ ، ٧٦  | أَنْسُ بْنُ مَالِكٍ        | مِنْ لَقَى اللَّهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ            |
| ٤٧٢       | جَابِرٌ                    | مِنْ لَكَعْبَ بْنَ الْأَشْرَفِ فَإِنَّهُ قَدْ                  |
| ٢٠٥       | أَبُو هُرَيْرَةَ           | مِنْ لَمْ يَسْأَلِ اللَّهَ يَغْضِبُ عَلَيْهِ                   |
| ٤٢٩       | أَنْسٌ                     | مِنْ لَمْ يَصْبِرْ عَلَى بَلَائِنِي وَلَمْ يَرْضِ              |
| ١٠٣       | ابْنُ مُسَعُودٍ            | مِنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ                   |
| ١٨٥       | عَائِشَةَ                  | مِنْ نَذَرَ أَنْ يَطْبِعَ اللَّهُ فَلِيَطْبِعَهُ . وَمِنْ      |
| ١٨٩       | خَوْلَةُ بْنَ حَكِيمٍ      | مِنْ نَزْلَ مَنْزِلًا، فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ            |
| ١٣٣       | أَبُو مَالِكَ الْأَشْجَعِي | مِنْ وَحْدَ اللَّهِ وَكَفَرَ بِمَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ         |
| ٤٩٩       | مَعاوِيَةَ                 | مِنْ يُرُدُّ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يَفْقَهُ فِي الدِّينِ        |

## حِرْفُ النُّونِ

|     |                           |                                                        |
|-----|---------------------------|--------------------------------------------------------|
| ٢٥٦ | ابْنُ عَبَاسٍ             | نَعَمْ بِأَمْثَالِ هَؤُلَاءِ فَارْمَوْا . وَإِيَّاكُمْ |
| ٤٨  | أَبُو أَسِيدِ السَّاعِدِي | نَعَمْ، الصَّلَاةُ عَلَيْهِمَا، وَالِاسْتَغْفارُ       |

|                 |                        |                                  |
|-----------------|------------------------|----------------------------------|
| ٩٦              | أُسَامَةُ بْنُ شَرِيكٍ | نعم يعبد الله تداووا فإن الله عز |
| ٥٨٠ ، ٢٧١ ، ٢٧٠ | جَابِرٌ                | نهى أن يجصس القبر أو يكتب        |
| ١٦٩             | أَبُو هُرَيْرَةَ       | نهى عن ذبائح الجن                |
| ٢٨٣             | عَائِشَةَ              | نهى عن زيارة القبور              |
| ٢٨٥             | أُمِّ عَطِيَّةَ        | نهى النساء عن اتباع              |

## حرف الـهـاءـ

|     |                       |                                      |
|-----|-----------------------|--------------------------------------|
| ٥٢  | ابن مسعود             | هذا سبيل الله                        |
| ٤٨١ |                       | هذا ما صالح عليه                     |
| ٤٢٥ | أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ | هذه رحمة جعلها الله في قلوب          |
| ٤٩٩ | الطفيل                | هل أخبرت بها أحداً                   |
| ٦١٦ | العباس بن عبدالمطلب   | هل تدرؤون كم بين السماء والأرض       |
| ٣٧١ | زيد بن خالد           | هل تدرؤون ماذا قال ربكم؟ قالوا: الله |
| ٤٤٩ | أَبُو هُرَيْرَةَ      | هل تستطيع أن تصلى                    |
| ١٧٧ | ثابت بن الصحاح        | هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية    |
| ٢٥٦ | ابن مسعود             | هلك المتطعون. ثلاثة                  |
| ١٧٦ | أبو سعيد              | هو مسجدى هذا                         |
| ٣٤١ | جابر                  | هى من عمل الشيطان                    |

## حرف الـسـوـاـوـ

|     |                 |                                        |
|-----|-----------------|----------------------------------------|
| ٣٨٦ | عمر             | والذى نفسي بيده حتى أكون               |
| ٣٠٣ | أبوهريرة، وجابر | والذى نفسي بيده لتنفقن كنوزهما         |
| ٣١١ | أبو هريرة       | والذى نفسي بيده لينزلن فيكم ابنُ مريم  |
| ٥٥  | جابر            | ولاني تارك فيكم ما إن تمكنت به         |
| ٣٦٧ | على             | ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ﴾: يقول شكركم |
| ٣٤٨ |                 | وفرّ من المجنوم كما تفرّ من الأسد      |
| ٣٠٥ | المغيرة بن شعبة | ولا رادّ لما قضيت                      |
| ٨٤  | أبو ذر          | ومن عمل قراب الأرض خطيبة ثم            |
| ٦٠٥ | جيبر بن مطعم    | ويحك، أندري ما تقول                    |

ريحك، ماهذه؟ قال: من الواهنة  
وبيك، قطعت عنق صاحبك

## حرف الـيـاءـ

|           |                          |                                                                  |
|-----------|--------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ٦٣        | أبو بكر الصديق           | يالبـا بـكـرـ، أـلـستـ تـنـصـبـ؟ أـلـستـ                         |
| ٦١٠ ، ٦٠٩ | أنس                      | يـأـيـهـاـ النـاسـ قـولـواـ                                      |
| ٢٢٠       | أبو هريرة                | يـابـنـيـ عـبـدـ مـنـافـ لـأـغـنـىـ عـنـكـمـ مـنـ اللهـ شـيـئـاـ |
| ٤٨١       | ابن عباس                 | يـارـحـمـنـ يـارـحـيمـ                                           |
| ١٥١       | رويـفـعـ بـنـ ثـابـتـ    | يـارـوـيـفـعـ، لـعـلـ الحـيـاةـ سـطـطـولـ بـكـ                   |
| ٢٤١       | المسـبـبـ                | يـاعـمـ، قـلـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللهـ، كـلـمـةـ أـحـاجـ         |
| ٥٥        | معاذـ بـنـ جـبـلـ        | يـامـعاـذـ، أـتـدـرـىـ مـاـ حـقـ اللـهـ عـلـىـ                   |
| ٧٦        | أنـسـ بـنـ مـالـكـ       | يـامـعاـذـ، قـالـ لـبـيـكـ يـارـسـولـ اللـهـ                     |
| ٢١٨       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـامـعـشـرـ قـرـيـشـ - أوـ كـلـمـةـ نـحـوـهاـ                    |
| ٣٠٦       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـتـقـارـبـ الزـمـانـ وـيـنـقـصـ الـعـلـمـ، وـتـظـهـرـ           |
| ١١٠       | عبدـ اللهـ بـنـ عـمـرـوـ | يـُحـشـرـ المـكـبـرـونـ أـمـثـالـ                                |
| ٨٢ ، ٧٨   | عبدـ اللهـ بـنـ عـمـرـوـ | يـُصـاحـ بـرـجـلـ مـنـ أـمـتـىـ عـلـىـ رـؤـوسـ                   |
| ٣٢٢       | برـيـدةـ                 | يـُضـرـبـ ضـرـبةـ وـاحـدـةـ فـيـكـونـ أـمـةـ                     |
| ٦١٦       | ابـنـ عـمـرـ             | يـطـوـيـ اللـهـ السـمـوـاتـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ                  |
| ٦١٥       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـقـضـ اللـهـ تـعـالـىـ: الـأـرـضـ وـيـطـوـيـ السـمـاءـ          |
| ٤٣        | أنـسـ بـنـ مـالـكـ       | يـقـولـ اللـهـ تـعـالـىـ: لـأـهـوـنـ أـهـلـ النـارـ              |
| ٥٠٣       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـقـولـ اللـهـ تـعـالـىـ: يـسـبـ اـبـنـ آـدـمـ الدـهـرـ          |
| ٥٠٣       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـقـولـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ: اـسـتـقـرـضـتـ عـبـدـيـ              |
| ٣١٠       | حـذـيفـةـ                | يـكـونـ فـيـ أـمـتـىـ كـذـابـوـنـ دـجـالـوـنـ                    |
| ٦١٥       | ابـنـ عـمـرـ             | يـمـجدـ الـرـبـ نـفـسـهـ                                         |
| ٥٣٧       | أـبـوـ هـرـيـرـةـ        | يـمـينـ اللـهـ مـلـاـيـ، لـاـ يـغـيـضـهـ نـفـقـةـ                |

## ٣ - فهرس المسائل الأصولية

| الصفحة                                        | الموضوع                                      |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| ١١٤                                           | قبول خبر الواحد العدل                        |
| ١٧٢                                           | معنى الصحابي                                 |
| ٢٨٥                                           | قول الصحابي أو فعله ليس حجة على الحديث       |
| ٣١٢                                           | الأجماع حجة                                  |
| ٢٨٤                                           | العام لا يعارض الأدلة الخاصة                 |
| ٤٣١                                           | النكرة في عموم النهي                         |
| ١١٤                                           | الكفار مخاطبون بفروع الشريعة                 |
| ١٧٩                                           | المطلق يحمل على المقيد                       |
| ٤٣٨                                           | التقييد نوع من النسخ                         |
| ٤٧٩                                           | رد المشابه إلى المحكم                        |
| ٣١٨                                           | مفهوم العدد ليس بحجة                         |
| ١٧٨                                           | تعقيب الوصف بالحكم بالفاء                    |
| ٢٨٤                                           | الحكمة إذا كانت خفية أو منتشرة               |
| ١٦٣                                           | الخصائص لا يقاس عليها                        |
| ١٣٩                                           | اعتبار المقاصد                               |
| ٥٨٥ ، ٥٧٩ ، ٥٣٥ ، ٢٦٠ ، ٢١٠ ، ١٧٨ ، ١٦١ ، ١٤٩ | سد الذريع                                    |
| ١٦١                                           | الاعتبار في الأحكام بالمعانى لا بالأسماء     |
| ١٦٢                                           | شرع من قبلنا                                 |
| ٤٥٦                                           | فوائد النظر في كلام المجتهدين                |
| ٤٥٦ ، ٤٥٨                                     | الحق في المسألة واحد                         |
| ٤٥٣                                           | لا إنكار في مسائل الاجتهاد                   |
| ٤٥٣ ، ٤٥٦ ، ٤٥٧                               | إذا استبان الدليل وجب الأخذ به وترك الاجتهاد |

الاجتهاد لا ينقطع

لا يسوغ التقليد إلا في مسائل الاجتهاد

تقليد الجهال

استفصال المفتى

الخلف على الفتيا

٤٥٥ ، ٣١٢

٤٥٦ ، ٤٥٣

٥١٠ ، ٤٦٣

١٧٨

١٢١

## ٤- فهرس المسائل الفقهية

### الطهارة

|     |                                    |
|-----|------------------------------------|
| ١٥٣ | الاستنجاء بالروث والمعظام          |
| ١٤٩ | حمل القرآن أو بعضه حال قضاء الحاجة |
| ٣٧٨ | حكم مس المحدث المصحف               |
| ١٧١ | حكم الواصلة والراشمة               |

### الصلوة

|                 |                                   |
|-----------------|-----------------------------------|
| ٤١              | معنى العبادة                      |
| ١٢٤             | ما تتم به العبادة                 |
| ١٦٧             | أجل العبادات البدنية              |
| ٢٠٧             | معنى الصلاة                       |
| ١٦٦             | ما تضمنته الصلاة من أنواع العبادة |
| ١١٦             | شأن الصلاة                        |
| ١١٥ ، ٨٥        | متى فرضت الصلاة                   |
| ١٣٥             | قتال تاركي الصلاة                 |
| ١٨٧             | الصلاحة لله ولغيره                |
| ٧٨              | كثرة الصلاة                       |
| ٣٣٤             | ما يسلب أجر الصلاة                |
| ٤٦٨             | حكم الصلاة قبل تغيير القبلة       |
| ٢٧٢ ، ٢٦٨       | معنى المسجد                       |
| ٥٧٩ ، ٢٦٩ ، ٣٠٧ | حكم بناء المساجد على القبور       |
| ١٧٦             | إذا بني المسجد للمعصية            |
| ٥٨٠ ، ٢٧٢ ، ١٨٧ | حكم الصلاة عند القبور وإليها      |

|           |                                        |
|-----------|----------------------------------------|
| ٢٠٦       | الدعاء الذي لا تصح الصلاة إلا به       |
| ٢١٧       | الدعاء على المشركين بأعيانهم في الصلاة |
| ١٥٢       | عقد اللحية في الصلاة                   |
| ٢١٧       | معنى قول الإمام سمع الله لمن حمده      |
| ٢١٨       | للإمام أن يجمع بين التسميع والتحميد    |
| ٥٨٤       | صلاة النافلة في البيوت                 |
|           | <b>الخاتمة</b>                         |
| ٢٨٢       | زيارة النساء للقبور                    |
|           | <b>الزكاة</b>                          |
| ١٦٧       | أجل العبادات المالية                   |
| ١١٣       | وجوب الزكاة                            |
| ١١٣       | البلوغ والعقل ليس من شروط الزكاة       |
| ١١٤       | ما يخرج من الزكاة                      |
| ١١٣       | من يتولى قبض الزكاة                    |
| ١١٤       | بعث العمال لجباية الزكاة               |
| ١١٤       | وعظ العمال والأمراء                    |
| ١٣٥ ، ١١٨ | قتال مانع الزكاة                       |
| ١١٣       | مصارف الزكاة                           |
|           | <b>الصيام</b>                          |
| ١١٥       | الصوم أمر باطن                         |
| ٧٨        | كثرة الصيام                            |
| ١٣٥       | قتال تاركي الصيام                      |
| ٣٩        | الصوم للكواكب                          |
|           | <b>الحج</b>                            |
| ١١٥       | الحج وجوهه خاص                         |
| ٤٣٣       | الإخلاص في الحج                        |
| ٥٨٣       | الدعاء عند الزيارة                     |

قتال تاركى الحج

حج المشاهد

## المهاد

الدعوة قبل القتال

الأداب عند القتال وترك الطيش

من تؤخذ منه الجزية

مقدار الجزية

أهل الفيء

## المعاملات

الحلف في البيع

تغيير حدود الأرض أو الطرق

حكم أكل الربا

معنى الصلح

حكم الوكالة

الوقف على القبور

## الجنایات والحدود

حكم قتل المؤمن عمداً

ضعف الداعي يجب تغليظ العقوبة

حكم التداوى والكى بالنار

الضرب في الخمر

قتال البُغاة

تعلم السحر

حكم قتل الساحر

## الذبائح

ما ذبح عند استقبال الأمراء ونحوهم

الذبيحة إذا ذكر عليها اسم المسيح أو غيره.

ذبيحة المرتد

## **النذر**

|                 |                        |
|-----------------|------------------------|
| ١٨٥ ، ١٧٨       | الوفاء بالنذر          |
| ١٨٥ ، ١٨٢ ، ١٧٩ | نذر المعصية وما يجب به |
| ١٨٥             | النذر المكروه          |
| ١٨٣             | نذر المجازاة           |
| ١٧٩             | النذر بما لا يملك      |

## ٥ - فهرس الأبواب

| الرقم الصفحة | الباب                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٦١ (١)       | بابُ بيانِ فضل التوحيد وما يكفر من الذنب                                       |
| ٨٧ (٢)       | بابُ من حقّ التوحيد دخل الجنة بغير حساب                                        |
| ٩٩ (٣)       | بابُ الخوف من الشرك                                                            |
| ١٠٧ (٤)      | بابُ الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                       |
| ١٢٣ (٥)      | بابُ تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                                   |
| ١٣٧ (٦)      | بابُ من الشرك لبس الخلقة والخبيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه                   |
| ١٤٥ (٧)      | بابُ ما جاء في الرُّقى والتَّمَائم                                             |
| ١٥٥ (٨)      | بابُ من تَبَرَّك شجرة أو حَجَر ونحوهما                                         |
| ١٦٥ (٩)      | بابُ ما جاء في الذبْح لغير الله                                                |
| ١٧٥ (١٠)     | بابُ لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله                                      |
| ١٨١ (١١)     | بابُ من الشرك النذر لغير الله                                                  |
| ١٨٧ (١٢)     | بابُ من الشرك الاستعادة بغير الله                                              |
| ١٩٣ (١٣)     | بابُ من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعوه غيره                                |
| ٢١١ (١٤)     | بابُ قول الله تعالى (أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْنَا) الآية             |
| ٢٢٣ (١٥)     | بابُ قول الله تعالى (حتى إذا فُزِعُ عن قلوبهم قالوا ماذا) الآية                |
| ٢٣٣ (١٦)     | بابُ الشفاعة                                                                   |
| ٢٤١ (١٧)     | بابُ قول الله تعالى (إِنَّكَ لَا تَهْدِي مِنْ أَحْبَبْتِ) الآية                |
| ٢٤٧ (١٨)     | بابُ ما جاء أنَّ سببَ كفَرِ بَنِي آدَمَ وترکوم دينهم هو الغلو                  |
| ٢٥٩ (١٩)     | بابُ ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح                          |
| ٢٧٥ (٢٠)     | بابُ ما جاء أنَّ الغلوَ في قبور الصالحين يُصَبِّرُها أو ثانًا                  |
| ٢٨٧ (٢١)     | بابُ ما جاء في حماية المصطفى (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) جنابَ التوحيد |

| الرقم الصفحة | الباب                                                                                               |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٩٧ (٢٢)     | بابُ ما جاءَ أَنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَعْبُدُ الْأَوْثَانَ                                   |
| ٣١٥ (٢٣)     | بابُ ما جاءَ فِي السُّحْرِ                                                                          |
| ٣٢٥ (٢٤)     | بابُ بِيَانِ شَيْءٍ مِّنْ أَنْوَاعِ السُّحْرِ                                                       |
| ٣٣٣ (٢٥)     | بابُ ما جاءَ فِي الْكُهَانَ وَنَحْوِهِمْ                                                            |
| ٣٤١ (٢٦)     | بابُ ما جاءَ فِي النُّشْرَةِ                                                                        |
| ٣٤٥ (٢٧)     | بابُ ما جاءَ فِي التَّطْبِيرِ                                                                       |
| ٣٦١ (٢٨)     | بابُ ما جاءَ فِي التَّنْجِيمِ                                                                       |
| ٣٦٧ (٢٩)     | بابُ ما جاءَ فِي الْاسْتِسْقَاءِ بِالْأَنْوَاءِ                                                     |
| ٣٨١ (٣٠)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخَذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا) الْآيَةُ |
| ٣٩٥ (٣١)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يَخْوُفُ أُولَئِكَ الْأَيَةُ           |
| ٤٠٧ (٣٢)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ)             |
| ٤١٥ (٣٣)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (أَفَمَنَّا مَكْرُ اللَّهِ) الْآيَةُ                                   |
| ٤٢١ (٣٤)     | بابُ مِنَ الْإِيمَانِ بِاللَّهِ الصَّابِرُ عَلَى أَقْدَارِ اللَّهِ                                  |
| ٤٣١ (٣٥)     | بابُ ما جاءَ فِي الرِّيَاءِ                                                                         |
| ٤٣٧ (٣٦)     | بابُ مِنَ الشُّرُكِ إِرَادَةُ الْأَنْسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنْيَا                                    |
| ٤٥١ (٣٧)     | بابُ مِنْ أَطْعَامِ الْعُلَمَاءِ وَالْأُمَّارِ فِي تَحْرِيمِ مَا أَحَلَ اللَّهُ                     |
| ٤٦١ (٣٨)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (أَلَمْ تَرِ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا) الْآيَةُ   |
| ٤٧٣ (٣٩)     | بابُ مِنْ حَجَدَ شَيْئًا مِّنَ الْأَسْمَاءِ وَالصَّفَاتِ                                            |
| ٤٨٣ (٤٠)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (يَعْرُفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يَنْكِرُونَهَا) الْآيَةُ           |
| ٤٨٧ (٤١)     | بابُ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى (فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ)           |
| ٤٩٥ (٤٢)     | بابُ مَا جَاءَ فِيمَنْ لَمْ يَقْنِعْ بِالْحَلْفِ بِاللهِ                                            |
| ٤٩٧ (٤٣)     | بابُ قَوْلُ مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَتَّى                                                              |
| ٥٠١ (٤٤)     | بابُ مِنْ سَبِّ الدَّهْرِ فَقَدْ أَذَى اللَّهَ                                                      |
| ٥٠٥ (٤٥)     | بابُ التَّسْمِيَّ بِقَاضِيِّ الْقَضَايَا وَنَحْوِهِ                                                 |
| ٥٠٩ (٤٦)     | بابُ احْتِرَامُ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى وَتَغْيِيرُ الْأَسْمَاءِ لِأَجْلِ ذَلِكَ                 |
| ٥١٣ (٤٧)     | بابُ مِنْ هَزْلِ بَشَنِّ فِيهِ ذَكْرُ اللَّهِ أَوِ الْقُرْآنِ أَوِ الرَّسُولِ                       |

| الرقم الصفحة | الباب                                                                                            |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥١٧          | بابُ قول الله تعالى (ولئن أذفناه رحمةً منا من بعد ضراء) الآية (٤٨)                               |
| ٥٢١          | بابُ قول الله تعالى (فلما أتاهما صالحًا جعلًا له شركاء) الآية (٤٩)                               |
| ٥٢٧          | بابُ قول الله تعالى (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها) الآية (٥٠)                                  |
| ٥٣٣          | بابُ لا يُقال: السلامُ على الله                                                                  |
| ٥٣٧          | بابُ قول: اللهم اغفر لى إن شئت                                                                   |
| ٥٤١          | بابُ لا يقول: عبدى وأمّتى                                                                        |
| ٥٤٣          | بابُ لا يُرِدُّ مَن سَأَلَ بِاللَّهِ                                                             |
| ٥٤٧          | بابُ لا يُسَأَّل بِوْجَهِ اللَّهِ إِلَّا الْجَنَّةُ                                              |
| ٥٥١          | بابُ ما جاءَ فِي اللَّوْ                                                                         |
| ٥٥٩          | بابُ نَهَى عن سبِّ الرِّبِيع                                                                     |
| ٥٦١          | بابُ قول الله تعالى (يظنون بالله غير الحق ظن الجahلية)                                           |
| ٥٧١          | بابُ ما جاءَ فِي مُنْكَرِ الْقَدْرِ                                                              |
| ٥٧٧          | بابُ ما جاءَ فِي الْمُصَوَّرِينَ                                                                 |
| ٥٨٧          | بابُ ما جاءَ فِي كثرةِ الْخَلْفِ                                                                 |
| ٥٩٣          | بابُ ما جاءَ فِي ذَمَّةِ اللَّهِ وَذَمَّةِ رَسُولِهِ                                             |
| ٦٠١          | بابُ ما جاءَ فِي الإِقْسَامِ عَلَى اللَّهِ                                                       |
| ٦٠٥          | بابُ لا يُسْتَشْفَعُ بِاللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ                                                    |
| ٦٠٩          | بابُ ما جاءَ فِي حِمَايَةِ الْمُصْطَفَى (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) رَحْمَى التَّوْحِيدِ |
| ٦١٣          | بابُ ما جاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى (وَمَا قَلَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرَهُ) الآية (٦٦)      |

